
þþ
e-

IS
S

N
  

2
78

5
-5

70
8TranScript

Traduzione e scrittura nel Medioevo europeo

Vol. 4  Ottobre 2025

ăă





TranScript
Traduzione e scrittura nel Medioevo europeo

Direttore
Eugenio Burgio

Edizioni Ca’ Foscari ‑ Venice University Press
Fondazione Università Ca’ Foscari
Dorsoduro 3246, 30123 Venezia
URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/riviste/transcript/

e‑ISSN  2785-5708

https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/riviste/transcript/


TranScript
Traduzione e scrittura nel Medioevo europeo
Rivista annuale

Direzione scientifica  Eugenio Burgio  (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Vice direttori  Alvise Andreose (Università degli Studi di Udine, Italia)  Nadia Cannata (Sapienza Università 
di Roma, Italia)  Chiara Concina (Università degli Studi di Verona, Italia)  Elisa Guadagnini (Istituto di Lingui‑
stica computazionale «Antonio Zampolli» – CNR, Italia)  Antonio Montefusco (Université de Lorraine, Nancy, 
France)  Maddalena Signorini (Università degli Studi di Roma «Tor Vergata», Italia)
Comitato scientifico  Étienne Anheim (École des Hautes Études en Sciences Sociales, CRH/EHESS, Fran‑
ce)  Peter Burke (University of Cambridge, UK)  Marina Buzzoni (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Valerio 
Cappozzo (University of Mississippi, USA)  Mattia Cavagna (Université Catholique de Louvain, Belgique)  Alejan‑
dro Coroleu Lletget (ICREA‑Universitat Autònoma de Barcelona, España)  Marco Cursi (Università degli Studi di 
Napoli «Federico II», Italia)  Claudio Galderisi (Université de Poitiers, Centre d’études supérieures de civilisation 
médiévale, CESCM, France)  Francisco M. Gimeno Blay (Universitat de València, España)  Ana Gómez Rabal 
(Institució Milà i Fontanals, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, España)  Benoît Grévin (Centre Na‑
tional de la Recherche Scientifique, CNRS, France)  Cristiano Lorenzi (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Ales‑
sandra Petrina (Università degli Studi di Padova, Italia)  Pavlína Rychterová (Institut für Mittelalterforschung 
der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, IMAFO, Österreich)  Xavier‑Laurent Salvador (Université 
Paris 13, France)  Margaret J.M. Sönmez (Middle Eastern Technical University, METU, Ankara, Turkey)  Lorenzo 
Tomasin (Université de Lausanne, UNIL, Suisse)  Giulio Vaccaro (Istituto di Storia dell’Europa mediterranea – 
CNR, Italia)  Fabio Zinelli (École Pratique des Hautes Études, EPHE/PSL, France)  Alessandro Zironi (Alma Mater 
Studiorum Università di Bologna, Italia)
Comitato di redazione  Samuela Simion (capo‑redattore) (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Sara Bischet‑
ti (Biblioteca Generale Carmelitana, Roma, Italia)  Maria Conte (FEF, Fondazione Enzo Franceschini onlus, Firenze, 
Italia)  Agnese Macchiarelli (Bergische Universität Wuppertal, Deutschland; Università Ca’ Foscari Venezia, Ita‑
lia)  Irene Reginato (Università degli Studi di Udine, Italia)  Gaia Tomazzoli (Sapienza Università di Roma, Italia)
Direttore responsabile  Michela Rusi (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Direzione e Redazione  Università Ca’ Foscari Venezia | Dipartimento di Studi Umanistici | Dorsoduro 3246, 
30123 Venezia, Italia | transcript_editor@unive.it

Editore  Edizioni Ca’ Foscari | Fondazione Università Ca’ Foscari | Dorsoduro 3246, 30123 Venezia, Ita‑
lia | ecf@unive.it

© 2025  Università Ca’ Foscari Venezia
© 2025 Edizioni Ca’ Foscari for the present edition

cb
Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

Certificazione scientifica delle Opere pubblicate da Edizioni Ca’ Foscari: tutti i saggi pubblicati hanno ottenuto il 
parere favorevole da parte di valutatori esperti della materia, attraverso un processo di revisione anonima sotto la 
responsabilità del Comitato scientifico della rivista. La valutazione è stata condotta in aderenza ai criteri scientifici 
ed editoriali di Edizioni Ca’ Foscari.
Scientific certification of the works published by Edizioni Ca’ Foscari: all essays published in this issue have 
received a favourable opinion by subject‑matter experts, through an anonymous peer review process under the 
responsibility of the Advisory Board of the journal. The evaluations were conducted in adherence to the scientific 
and editorial criteria established by Edizioni Ca’ Foscari.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TranScript� e‑ISSN  2785-5708

Vol. 4– Ottobre 2025

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/riviste/transcript/2025/1/
DOI http://doi.org/10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01

Sommario

Lista delle abbreviazioni� 5

Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore  
nella libertà della lingua divina
Francesca Barresi� 7

Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII
Edizione critica con studio filologico e linguistico
Federica Fusaroli� 25

Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta,  
il suo testamento e Giovanni da Asolo (Padova, 1302)
Fabrizia Marconi� 77

Progetti, prestiti, palinsesti:  
stratigrafia di una traduzione quattrocentesca  
del Corano (ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)
Benoît Grévin� 95

The Challenge of the Talmud in Italian:  
Tools and Computational Linguistics  
in the Service of Translation
Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti� 135

https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/riviste/transcript/2022/2/
http://doi.org/10.30687/TranScript/2785-5708/2022/02




5

e-ISSN  2785-5708

TranScript
Vol. 4 – Ottobre 2025

Lista delle abbreviazioni

Assisi, BSFCN Assisi, Biblioteca Storico-Francescana di Chiesa Nuova
Barcelona, BCat Barcelona, Biblioteca de Catalunya
Carpentras, BM Carpentras, Bibliothèque Municipale
Chantilly, MCondé Chantilly, Musée Condé
El Escorial, RBSL El Escorial, Real Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo de El Escorial
London, BL London, British Library 
Lyon, PA Lyon, Palais des Arts 
Paris, BNF Paris, Bibliothèque nationale de France
Paris, BSG Paris, Bibliothèque Sainte-Geneviève
Sevilla, BCC Sevilla, Biblioteca Capitular y Colombina
Toulouse, BM Toulouse, Bibliothèque Municipale





﻿

7

Peer review
Submitted	 2025-04-29
Accepted	 2025-07-14
Published	 2025-11-24

Open access
© 2025 Barresi |   4.0

Citation  Barresi, Francesca (2025). “Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amo‑
re nella libertà della lingua divina”. TranScript, 4, 7-24.

e-ISSN  2785-5708

TranScript
Vol. 4 — Ottobre 2025

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01/001

 Tradurre Hadewijch:  
la mistica dell’amore  
nella libertà della lingua divina
 Francesca Barresi
DREST, Università degli studi di Modena e Reggio Emilia, Italia

Abstract  The translation of mystical literature poses particularly complex challenges, 
as it demands a nuanced interplay between linguistic proficiency and hermeneutic 
sensitivity. While Translation Studies have undergone significant interdisciplinary 
expansion, their application within the field of Religious Studies remains largely 
peripheral. The absence of a dedicated theoretical framework and specific 
methodological guidelines only heightens the complexity of the translator’s task. This 
essay seeks to address these issues by analyzing the challenges encountered during 
the translation of the Liederen by Hadewijch of Antwerp (thirteenth century). To this 
end, a biographical and intellectual contextualization of the author, together with an 
examination of the stylistic and conceptual dimensions of her work, will help elucidate 
the translation strategies employed and the ratio behind them – offering, in turn, a 
broader reflection on the distinctive demands of translating this particular literary genre.

Keywords  Hadewijch of Antwerp. Translation Studies. Religious Studies. Medieval 
Literature. Mysticism.

Sommario  1 Il mio dire è un bestemmiare. – 1.1 Il dito e la luna. – 2 I Canti di Hadewijch: 
un trobar clus mistico. – 2.1 L’alta e grande Amore che è Dio. –  2.2 La comprensione 
dell’alterità. –  2.3 Letteratura mistica per il lettore contemporaneo. –  2.4 Lei è Amore 
e donna.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/TranScript/2785-5708/2025/04/001&domain=pdf&date_stamp=2025-11-24


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

8

﻿1	 Il mio dire è un bestemmiare

L’esperienza mistica può essere intesa come cognitio Dei 
experimentalis, una conoscenza sperimentale di Dio che, nelle parole 
di Bonaventura da Bagnoregio, si compie per intimam unionem Dei et 
animae. Essa si configura come un contatto diretto con il divino, in cui 
si assiste al temporaneo superamento della distinzione tra il soggetto 
del desiderio religioso – l’anima umana – e il suo oggetto ultimo: Dio.

La maggior parte dei mistici, attraversando epoche e tradizioni 
religiose differenti, concorda nell’affermare l’inadeguatezza del 
linguaggio a comunicare tali stati di coscienza integrata: «Il mio 
dire è un devastare e perciò lo chiamo bestemmiare», confida Angela 
da Foligno (1248-1309) al frate incaricato di trascrivere il suo Liber 
de Vera Fidelium Experientia. Come potrebbe, infatti, uno strumento 
destinato alla comunicazione ordinaria aspirare a oltrepassare i limiti 
della realtà fenomenica? In modo analogo, Hadewijch nella Lettera 
diciassettesima riflette sui limiti del dietsch, il volgare neerlandese, 
nella divulgazione della ‘lingua divina’:

Want hemelsche redene en mach ertrike niet verstaen; want 
van allen dien dat in ertrike es, mach men redene ende dietsch 
ghenoech venden; Mer hier toe en weet ic gheen dietsch noch 
ghene redene. Nochtan dat ic alle redene can van sinne alsoe 
mensche connen mach, al dat ic v gheseghet hebbe, dat en es alse 
gheen dietsch daer toe: want daer en hoert gheen toe dat ic weet.

Perché la lingua divina non può essere compresa sulla terra; 
per tutto ciò che è in terra si possono trovare lingue e dietsch a 
sufficienza; ma per questo non conosco dietsch né alcuna lingua. 
Sebbene per mezzo dell’intelletto io conosca tutte le lingue, nella 
misura in cui ciò è possibile a un essere umano, per tutto quello che 
ti ho detto è come se non ci fosse nessun dietsch: nulla potrebbe 
corrispondergli, che io sappia. (Hadewijch 1947c, 17, 114-22)1

Eppure, contrariamente a quanto spesso si sostiene nel rappresentare 
l’esperienza mistica come un ambito segnato dal silenzio e dall’assenza, 

1  In medio neerlandese il sostantivo redene veniva comunemente impiegato come 
sinonimo di recht, ‘diritto’, per designare l’espressione di ciò che è razionale e conforme 
alla legge morale. Il termine si riferisce anche alla facoltà di discernimento tra bene 
e male, alla coscienza morale e razionale dell’uomo, ma altresì al principio pensante, 
alla facoltà intellettiva sia dell’uomo che di Dio. In questo contesto specifico, Hadewijch 
lo utilizza nell'accezione di ‘discorso’, inteso come manifestazione del pensiero quale 
atto individuale di comunicazione linguistica entro un dato sistema di comunicazione 
verbale, per questo viene qui tradotto come ‘lingua’.

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

9

«la vicenda mistica è fondata sulla parola intorno a una presenza: 
una parola ricevuta e ridata» (Pozzi 1998, 29).

Fu proprio il Duecento – il secolo in cui visse Hadewijch – a 
segnare la fioritura di un nuovo linguaggio sul divino, capace di dare 
voce ed espressione non solo ai laici, ma soprattutto alle donne. Nel 
corso del XIII secolo si aprì un inedito spazio di libertà femminile: 
fragile, effimero e presto ricondotto entro i confini delle strutture 
tradizionali, ma che per un breve, intenso momento storico, permise 
alle donne di scrivere di Dio senza dover fare ricorso alla mediazione 
maschile. Come osserva Bartolomei Romagnoli evidenziando la 
portata europea del fenomeno, «dalle reti di amici e amiche di Dio 
delle Fiandre e del Brabante alle cerchie monastiche della Renania, 
fino ai centri più dinamici ed evoluti dell’Italia centrale – Umbria e 
Toscana – in meno di un secolo si formò un corpus ragguardevole di 
testi» (Bartolomei Romagnoli 2018, XXI).

Questa produzione letteraria rappresenta una delle prime 
manifestazioni, nelle lingue volgari europee, di una riflessione 
teologica articolata fino ad allora riservata ai ristretti ambiti del 
sapere clericale. Con figure come Beatrice di Nazareth (1200-68), 
Hadewijch (ca. 1240), Matilde di Magdeburgo (1207-82) e Margherita 
Porete (†1300), prende forma una vera e propria écriture féminine: 
un linguaggio «intessuto di parole, risate, lacrime, sonno e sogni» 
(Régnier-Bohler 1992, 467), capace di dischiudere un orizzonte 
simbolico radicalmente ‘altro’. Si trattò, come osserva la filosofa 
Luisa Muraro (2003, 26),

Di una lotta che possiamo considerare politica; ma in questione 
non era il potere politico né la giustizia sociale: […] il terreno di 
lotta era l’ordine simbolico, l’ordine invisibile ma attivo e operante 
– lo impariamo imparando a parlare – cui attiene il rapporto tra 
quello che c’è e quello che non c’è, o non si vede, tra le cose e le 
parole, tra i corpi e i segni, tra i desideri e la legge, tra l’esperienza 
e la possibilità di dire il vero.

Sebbene numerosi studi abbiano riconosciuto la bellezza letteraria, 
la rilevanza storica e la profondità intellettuale delle scritture 
mistiche femminili, invocandone una piena integrazione nei canoni 
delle letterature europee, la storiografia moderna continua ad 
accoglierle con una certa diffidenza (Degl’Innocenti 2015, XXIII). 
La loro inclusione nei curricula universitari e nei canoni letterari, 
tanto nazionali quanto transnazionali, si scontra ancora oggi con 
quello che Patricia Dailey, docente di Letteratura Comparata alla 
Columbia University, ha definito un ‘imbarazzante stallo’ («an 
awkward impasse» Dailey 2011, 6).

Tale contesto non sembra facilitare il compito del traduttore, 
che si trova a operare in un campo ancora segnato da resistenze 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

10

﻿culturali e interpretative. Come già rilevava Getrude Jaron Lewis 
(1984), permangono alcuni ostacoli strutturali a un approccio 
critico equilibrato a queste testimonianze. Tra i più ricorrenti: l’idea 
pregiudiziale che, in quanto ‘femminili’, tali opere siano impregnate 
di sentimentalismo e prive di reale spessore concettuale; la tendenza 
a ignorarne la dimensione spirituale, riducendole a oggetto di mere 
analisi filologico-letterarie; infine, una sorprendente e tenace 
inclinazione alla stigmatizzazione dell’esperienza mistica femminile, 
spesso interpretata attraverso la categoria della devianza psicologica.

1.1	 Il dito e la luna

In ragione della loro peculiare natura, i testi mistici pongono 
al traduttore una serie di sfide riconducibili a quattro ambiti 
strettamente connessi: etico, linguistico, storico-culturale e teologico-
spirituale. L’attività del traduttore risulta inscindibile dalla ricerca 
scientifica: essa richiede non solo un’attenta considerazione delle 
edizioni critiche disponibili, ma anche una riflessione approfondita 
sulla cronologia, la genesi, la struttura e lo stile del testo, oltre che 
sulla cornice dottrinale e il contesto storico di riferimento.

Mateusz Stróżyński sottolinea come le opere delle scrittrici 
mistiche possano rappresentare una risorsa preziosa per coloro che 
si accostano alla spiritualità cristiana non per finalità accademiche, 
ma per ricerca personale. In questo senso, studiosi, traduttori 
e divulgatori assumono, consapevolmente o meno, il ruolo un 
tempo ricoperto dai ‘figli spirituali’ di queste donne: testimoniare, 
trasmettere e tramandare la loro esperienza religiosa (Stróżyński 
2019, 164).

Diversamente, sia Pokorn (2005) che Abdel Jawad Al-Hajri (2016) 
hanno messo in luce quello che definiscono un «dilemma etico 
intrinseco» nella traduzione delle opere mistiche. Questi testi, 
infatti, sono spesso costruiti attraverso intrecci di codici simbolici, 
concepiti per essere decifrati solo da lettori o ascoltatori in qualche 
modo ‘iniziati’ alla fruizione del loro contenuto. Dal punto di vista 
etico, il traduttore che per suo compito deve rendere accessibili tali 
scritture, rischia di essere intuito come un profanatore, un mediatore 
che devasta un campo di sapere protetto, svelando i suoi codici più 
reconditi al mondo ‘profano’. Eppure, come osserva Pokorn, dal 
momento che «la sopravvivenza di un testo è correlata all’espansione 
del suo potenziale pubblico», la traduzione, pur implicando una forma 
di svelamento, «contribuisce ad amplificare la portata del divieto di 
diffusione» (Pokorn 2005, 103, trad. dell’autore).

La principale difficoltà con cui si confronta il traduttore dei testi 
mistici è di natura ermeneutica e consiste nella decifrazione di un 
linguaggio che, per sua stessa essenza, resiste a corrispondenze 

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

11

dirette e univoche. In un articolo intitolato «How Literally Should 
Spiritual Texts Be Translated?», Eric Stone riflette su questo nodo 
critico, interrogandosi sul delicato equilibrio che la traduzione di 
testi spirituali impone tra fedeltà letterale e resa parafrastica: come 
restituire in un’altra lingua un significato che, fin dalla sua origine, 
si presenta come eccedente, sfumato, spesso deliberatamente opaco?

Nell’analisi delle parole dei maestri spirituali, non si dovrebbe 
forse, in accordo con il celebre ammonimento buddhista, evitare 
di fissare lo sguardo sul dito che indica e rivolgersi invece alla 
luna che esso designa? In altre parole: le strutture linguistiche e 
grammaticali non sarebbero, in questa prospettiva, il dito, mentre 
il messaggio veicolato rappresenterebbe la luna? (Stone 2024, 23, 
trad. dell’autore).

Tuttavia, prosegue l’articolo, questa impostazione potrebbe suscitare 
una critica rilevante: «Ma se il traduttore non ha avuto esperienza 
diretta della ‘luna’ – ovvero non è illuminato, non possiede una 
filiazione divina, e così via – come potrà comprendere e dunque 
parafrasare le parole originarie in modo fedele alla realtà da esse 
designata?». A tale obiezione Stone risponde rifiutando l’idea che 
il traduttore debba necessariamente condividere l’esperienza 
dell’autore: il suo compito, precisa, «non è quello di assumere il ruolo 
dell’insegnante, del filosofo, del saggio o del profeta, ma piuttosto 
di ricreare ciò che queste figure hanno espresso». Laddove il 
traduttore «possegga una comprensione sufficiente dell’argomento 
per trasmettere il significato del testo originale in modo intellegibile 
al pubblico di riferimento, la perdita di senso risulta minima» (22).

La tradizione islamica attribuisce al traduttore di testi mistici un 
ruolo ben distinto, postulando non solo una competenza filologica e 
culturale, ma anche un’acuta sensibilità spirituale. Come affermano 
Letafati e Akbari in uno studio dedicato alla traduzione dell’‘Abhar 
al-‘ashiqin (‘La Meraviglia degli Amanti nei Princìpi dell’Amore del 
Sufismo’), opera del poeta e maestro sufi persiano Ruzbihan Baqli 
(1128-1209): 

Un traduttore professionista di testi mistici dovrebbe avere 
familiarità con le peculiarità di tali opere – la terminologia 
specifica, le metafore, i paragoni, le convenzioni stilistiche, i 
diversi modelli dell’immaginario mistico – e, sicuramente, una 
personalità in armonia con la materia trattata (Letafati, Akbari 
2016,19, trad. dell’autore). 

Le autrici sottolineano come tale affinità non sia un requisito 
secondario, ma una condizione che influisce sulla qualità della 
traduzione: chi crede nel testo e nella tradizione religiosa da cui 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

12

﻿esso promana, dedicherà maggiore attenzione nel tradurlo al meglio, 
poiché sarà animato da una motivazione intrinseca che trascende gli 
incentivi finanziari e reputazionali associati al lavoro, e, grazie allo 
studio e all’esperienza personale, potrà disporre di una conoscenza 
approfondita del sistema religioso entro cui il testo si situa.

2	 I Canti di Hadewijch: un trobar clus mistico

Hadewijch visse durante la prima metà del XIII secolo nel ducato 
di Brabante, probabilmente nella città Anversa, come magistra di 
una comunità di mulieres religiosae o beghine, donne che scelsero 
di dedicare la propria vita alla preghiera e alla carità attiva senza 
pronunciare formali voti monastici. La sua eredità letteraria 
comprende quarantacinque Canti (Strofische gedichten, oggi noti come 
Liederen), trentuno Lettere (Brieven), quattordici Visioni (Visioenen) e 
sedici Poesie Miste (Mengeldichten). L’insieme delle opere testimonia 
una formazione raffinata: Hadewijch conosceva il latino e il francese, 
nonché un ampio repertorio di teologi e scrittori di religione. Composti 
nel dialetto brabantino del neerlandese medievale, gli scritti rivestono 
un carattere mistagogico, sono cioè concepiti per introdurre alla 
vita mistica (Fraeters 1999) e indirizzati principalmente alla guida 
spirituale e ai momenti di preghiera condivisa delle comunità poste 
sotto la sua direzione.

Il segno distintivo del genio artistico di Hadewijch risiede 
nell’applicazione del modello cavalleresco per esprimere 
contenuti religiosi, tratto particolarmente evidente nei Canti. 
Nelle quarantacinque liriche, componimenti strofici di tematica 
amorosa, emerge una conoscenza approfondita della poesia cortese, 
tanto provenzale quanto tedesca e fiamminga, di cui Hadewijch 
padroneggia le tecniche. Il lessico e le immagini della poesia cortese 
sono «lo strumento sul quale la poetessa suona», un linguaggio che 
conserva in sé gli ideali del modello cavalleresco, ma li trascende nel 
soprannaturale (Ruh 1993, 189). La trasposizione di un codice secolare 
in ambito religioso ha suscitato numerosi interrogativi, sollevando 
dubbi sulla scelta di una convenzionalità stilistica così marcata (175).

Le trentuno Lettere in prosa rivelano il ruolo di Hadewijch quale 
guida spirituale per una comunità di beghine disciplinatae, gruppi 
sorti in seguito all’approvazione orale di Onorio III. La dispensa 
papale del 1216, ottenuta dal canonico agostiniano Giacomo da 
Vitry (1180-1240), che autorizzava i gruppi di beghine a vivere 
liberamente insieme nei territori della Francia e dell’Impero, 
fu un potente catalizzatore per la diffusione di testi religiosi in 
volgare, rappresentando una chiave interpretativa fondamentale 
per capire la genesi delle opere di Hadewijch (Huygens 1960, 74). 
Tuttavia, tale approvazione non si tradusse mai in una protezione 

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

13

formale da parte della sede apostolica, e le beghine continuarono a 
rimanere vulnerabili a numerose accuse. Nel corso del XIII secolo 
la reputazione di queste donne subì rapidi e radicali mutamenti: 
le Lettere documentano infatti la vita itinerante della scrittrice, 
costellata dalla costante minaccia di prigionia e esilio.

Il quadro storico delle comunità beghinali duecentesche getta 
luce sulla natura intrinsecamente ermetica della lirica di Hadewijch, 
un «trobar clus mistico», il cui significato «rimane in larga parte 
impenetrabile anche alla scienza moderna» (Ruh 1993, 176). Peter 
Dronke osserva come Hadewijch moduli la sua scrittura per un 
pubblico ristretto: una cerchia intima di sorelle profondamente 
immerse nel suo universo spirituale. L’autrice mostra piena 
consapevolezza delle difficoltà affrontate dalla comunità, spesso 
oggetto di ostilità da parte dei vremde, gli ‘estranei’ (Dronke 
1968, 81). In questo contesto, Hadewijch risemantizza un topos 
centrale della poesia cortese: quello dei lauzengiers, i calunniatori; 
i vremde diventano coloro che, rifiutando ostinatamente l’amore 
divino, ne restano esclusi e ostacolano chi ne segue il cammino. In 
un suggestivo parallelo con la mistica sufi, la poetessa impiega un 
linguaggio a doppio registro: per l’orecchio profano, il suo discorso si 
presenta come un canto d’amore sensuale. Il lessico cortese diventa 
uno strumento di comunicazione velata, che si cela dietro forme 
convenzionali e si sottrae alla comprensione di chi resta straniero 
all’esperienza dell’amore divino (Ruh 1993, 175).

2.1	 L’alta e grande Amore che è Dio

Nell’acceso confronto spirituale del XIII secolo, tra le mura dei 
monasteri cistercensi e nell’ambiente delle comunità beghinali, si 
sviluppò una singolare elaborazione del concetto di unio mystica: la 
Minnemystik (‘mistica dell’amore’), di cui Hadewijch è riconosciuta 
come la più autorevole esponente. Questo vissuto mistico pone al suo 
centro della sua espressione il sostantivo femminile Minne, ‘Amore’, 
pilastro della costruzione letteraria di Hadewijch. Tanis Guest lo 
sottolinea con chiarezza: «Minne è senza dubbio la parola chiave 
delle Poesie Strofiche, da cui tutto il resto dipende, e il significato 
che ognuno attribuisce a questa parola influenza inevitabilmente il 
suo intero approccio alle poesie» (Guest 1975, 7, trad. dell’autore).

Nella Lista dei Perfetti (Lijst der Volmaakten), catalogo integrato 
alla tredicesima Visione dove si enumerano centosette figure 
esemplari, Hadewijch include la toccante menzione di «una beghina 
uccisa da maestro Robert per il suo giusto amore» («een beghine die 
meester Robbaen doedde om hare gherechte minne»), identificata da 
Titus Brandsma in una donna di nome Alaydis, arsa sul rogo a Cambrai 
nel 1236 per ordine di Robert le Bougre, inquisitore della Contea di 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

14

﻿Fiandra (Brandsma, 1936). Questo spaventoso evento, sullo sfondo 
della persistente persecuzione delle beghine nel Duecento, accresce 
ulteriormente la responsabilità di chi è chiamato a ricostruire la 
trama della verità, illuminata dal più chiaro e sofferto significato 
della parola Minne.

Con il termine Minne la scrittrice designa Dio stesso, come 
chiaramente espresso in alcuni passaggi dell’opera («l’alta e grande 
Amore che è Dio», «die hoghe Minne ende die grote die god es», 
Hadewijch 1947c, 12, 20-1): con ciò Hadewijch attua una vera e 
propria ‘femminilizzazione’ della divinità, costantemente designata 
con pronomi e aggettivi di genere femminile.

Poiché il termine è raramente scritto con la maiuscola nei 
manoscritti originali, risulta non agevole distinguere quando è usato 
in forma di nome comune, proprio o forma verbale. Hadewijch sfrutta 
questa ambiguità, al punto che, come osserva Fraeters, Minne può 
«assumere pressoché ogni funzione all’interno della frase e viene 
spesso reiterato nella stessa proposizione rivestendo diverse funzioni 
grammaticali» (Fraeters 1994, 19, trad. dell’autore). Si considerino, 
a titolo esemplificativo, alcuni versi tratti dalla quindicesima delle 
Poesie Miste:

Ay minne ware ic minne
Ende met minnen minne v minne
Ay minne om minne gheuet dat minne 
Die minne al minne volkinne. 

Ahi, amore, se solo fossi amore
E t’amassi, amore, con amore
Ahi, amore! Per amore, conceda amore all’amore di conoscere 
� [a pieno l’amore.
(Hadewijch 1952, 15, 49-52, trad. dell’autore)

Animata dalla passione per il mistero trinitario, Hadewijch associa il 
termine in molteplici modi a ciascuna delle Persone divine: il termine 
si eleva a veicolo di una sofisticata teologia trinitaria, designando le 
Persone nella loro azione e nella loro reciproca relazione, sempre in 
intima connessione con l’essere umano. Come sottolinea la teologa 
Arts-Hoonselaar (2018, 11): «La Minne è il principio unificante. Non 
solo le tre Persone sono una, ma anche chi si dedica alla Minne 
diviene uno con le tre Persone. Nella Minne, tutto è unito. Quindi, 
tutto è uno e nient’altro».

Ma, osserva Bernard McGinn, «la Minne è anche la potenza divina 
che pervade l’universo creato: per questo può essere personificata e 
definita ‘dama e regina’» (McGinn 1998, 202, trad. dell’autore). Nelle 
liriche, Amore è infatti sovente presentata come la nobile signora 
della poesia cortese, degna di devozione poiché amarla nobilita 

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

15

l’anima amante. Quest’ultima, che corrisponde alla voce narrante, 
è designata con pronomi maschili, in un’operazione di deliberata 
‘inversione di genere’:

Die niet en spaert vore hoghe minne,
Hi es aen alle sine werke vroet. 
Die minne es Joncfrouwe ende coninghinne, 
Die meneghen maect hoghen moet.

Colui che non si risparmia per la sublime Amore
è saggio in ogni sua opera.
Amore è dama e regina: 
molti è capace d’innalzare. 
(Hadewijch 1942, 2, 9-12, trad. dell’autore)

L’inversione di genere più celebre nella letteratura religiosa medievale 
si riscontra nei Sermones Super Cantica Canticorum di Bernardo di 
Chiaravalle. La teologia monastica, fonte primaria per la poetessa 
brabantina, concepiva l’anima − sostantivo di genere femminile in 
latino − come sposa di Cristo: Bernardo e i suoi monaci, nel loro 
desiderio di unione mistica, si identificavano con questa figura 
sponsale. Attraverso l’assunzione del genere femminile, l’abate di 
Chiaravalle esprimeva un atto di umiltà e sottomissione di fronte 
alla trascendenza e alla maestà di Cristo, operando uno spogliamento 
simbolico del potere socialmente associato alla mascolinità nella 
cultura medievale (Engh 2014, 4). Nei Liederen, Hadewijch riprende 
questo schema concettuale ma lo rielabora in modo originale: 
attribuisce infatti all’anima amante una voce maschile, quella del 
cavaliere che si rivolge alla dama, allegoria di Cristo-Dio. Questa scelta 
è funzionalmente coerente dal punto di vista linguistico, poiché Minne, 
come già osservato, è un sostantivo di genere femminile in medio 
neerlandese. Pur adottando una voce maschile − scelta che, a prima 
vista, potrebbe suggerire un’affermazione di potere − Hadewijch, 
in modo analogo a Bernardo di Chiaravalle, compie in realtà una 
sottile rinuncia alla propria auctoritas. La sua inversione di genere si 
dispiega in modo più indiretto e sfumato, inscrivendosi nel linguaggio 
e nei codici dell’amor cortese, dove è l’uomo a occupare una posizione 
di subalternità rispetto alla donna idealizzata (Murk-Jansen 1993, 
53). In entrambi i casi, l’inversione dei ruoli di genere mette in luce la 
radicale alterità del rapporto descritto, implicando una consapevole 
rinuncia alle dinamiche di potere e prestigio comunemente intese. Le 
immagini di inversione di genere impiegate da Hadewijch riflettono 
l’esigenza di tradurre, per un pubblico femminile, lo stesso concetto 
espresso da Bernardo di Chiaravalle: la piena alterità di una relazione 
spirituale che sfugge alle logiche del dominio e si fonda sulla resa, 
sull’amore e sull’umiliazione.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

16

﻿2.2	 La comprensione dell’alterità

Se non adeguatamente collocati nel loro orizzonte di senso originario, 
molti concetti di un’opera duecentesca rischiano di apparire avulsi, 
oscuri o persino disturbanti per il lettore contemporaneo. In questo 
scenario, il traduttore è chiamato a farsi mediatore di un universo 
simbolico e spirituale apparentemente lontano, offrendo al lettore gli 
strumenti interpretativi che ne permettano l’accesso senza tradirne 
l’originalità. L’obiettivo principale nell’approccio a questa tipologia 
testuale consiste nel conseguire una ‘comprensione dell’alterità’, 
come la definisce Christiane Nord in uno studio sulla traduzione 
biblica. Si tratta di un imperativo che implica il rispetto per le 
connotazioni intrinseche allo spazio testuale, al fine di rendere tali 
significati pienamente accessibili a un nuovo orizzonte di fruizione 
(Nord 2005, 12).

Lo iato tra la sensibilità moderna e la Weltanschauung medievale 
risulta particolarmente acuto a causa della diffusa mancanza di 
familiarità con il pensiero religioso, della crescente diffidenza nei 
confronti del discorso spirituale e della progressiva scomparsa di una 
conoscenza religiosa di base.2 Ne è esempio emblematico la tendenza, 
oggi ancora diffusa, a leggere le figure di sante e mistiche medievali 
attraverso anacronistiche categorie psicologiche di tutt’altra 
matrice. Come sottolinea Bartolomei Romagnoli, questa superficiale 
lettura, talvolta frutto di una scarsa preparazione in materia di 
cristianistica, non solo inaridisce il senso delle loro esperienze, ma 
riproduce antichi pregiudizi ecclesiastici e maschilisti, tra cui torna 
a riemergere quello di una genetica instabilità psichica connaturata 
alla soggettività femminile (Bartolomei Romagnoli 2013, 591).

L’atto traduttivo si configura inoltre come un esercizio di 
responsabilità interpretativa che richiede una consapevolezza del 
significato teologico-spirituale di queste fonti. A causa della loro 
natura intrinsecamente ‘esperienziale’ e della frequente collocazione 
ai margini dei confini dogmatici, molte opere mistiche furono, già 
al momento della loro composizione, sospettate di eterodossia e, in 
alcuni casi, formalmente condannate come eretiche. Un esempio 
paradigmatico è lo Specchio delle Anime Semplici di Margherita 
Porete, che subì questa sorte. In questa prospettiva, il traduttore è 
chiamato a esercitare una costante ‘vigilanza ermeneutica’, affinché 

2  Come ha evidenziato il Rapporto sull’analfabetismo religioso in Italia (Melloni 2014), 
una parte considerevole della popolazione italiana, inclusa quella che si dichiara 
cattolica, manifesta una scarsa conoscenza dei fondamenti della propria religione e 
di quelle altrui: non si tratta unicamente di una lacuna nozionistica, ma anche di una 
difficoltà intrinseca nel comprendere il significato e il ruolo delle religioni nella storia 
e nella società.

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

17

non vengano, anche inavvertitamente, introdotte interpretazioni 
falsanti, che potrebbero generare equivoci.

Ciò è stato da me verificato nel corso di un confronto con Giuseppe 
Barzaghi O.P., docente di Teologia fondamentale e dogmatica presso 
la Facoltà Teologica dell’Emilia-Romagna e direttore della Scuola 
di Anagogia dello Studio Filosofico Domenicano, in una lectio sul 
Cristocentrismo cosmico e il dogma trinitario, ove gli sottoposi alcuni 
passaggi tratti dalla prima Visione di Hadewijch. 

Verso la conclusione del resoconto, lo sguardo della poetessa si 
posa su una croce di cristallo, la cui trasparenza svela un infinito 
spaziale. Davanti a essa, un trono regale, un disco luminoso che 
supera il fulgore del sole, si erge su tre colonne. La prima arde di 
un fuoco vivente; la seconda brilla come il topazio; la terza emana la 
vibrante intensità dell’ametista. Sotto il centro del disco si forma un 
vortice vertiginoso, la cui sola visione suscita un terrore talmente 
intenso da ammutolire di stupore e timore ogni creatura, sulla terra 
e nei cieli. A questo punto, la scrittrice annota:

Die zetel die gheleec ere sciuen Dat was die
ewelecheit. Die drie colummen waren die drie
namen daerne die ellendeghe die verre van min-
nen sijn met verstaen. Die columme ghelijc den 
viere es die name des heyleghen gheests. Die 
columme ghelijc den thopaes es die name des 
vaders. Die columme ghelijc den amatist es die 
name des soens. Die diepe wiel die soe vreese- 
ike donker es Dats die godleke gebrukelecheit 
in haren verhoelnen stormen.

Il trono, che assomigliava a un disco, era 
l’eternità. Le tre colonne erano i tre nomi 
che utilizzano gli svenurati, che sono lontani
dalla comprensione dell’amore. La colonna 
come fuoco è il nome dello Spirito Santo.
La colonna simile a topazio è il nome
del Padre. La colonna come l’ametista,
è il nome del Figlio. Il vortice profondo,
così terribilmente oscuro, è la fruizione divina
nelle sue tempeste nascoste.
(Hadewijch 1924, 1, 236-45, trad. dell’autore)

Barzaghi sollevò obiezioni pertinenti rispetto alla mia interpretazione 
di die ellendeghe come ‘gli sventurati’ o ‘i miseri’ – lontani dall’amore 
met verstaen, cioè con l’intelletto, la facoltà di comprendere – che 
continuano ad usare i nomi delle Persone della Trinità per designare 
la divinità. Nonostante il passo resti ancora enigmatico, devo 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

18

﻿riconoscere la necessità di una revisione: il medio neerlandese 
ellende, termine tipico della mistica femminile brabantina e centrale 
nell’opera di Hadewijch, esprime ‘sofferenza, sventura, dolore’, ma 
anche l’‘esilio’ e il ‘vagare in una terra sconosciuta, straniera’. In 
definitiva, il senso rimane che chi conosce Dio solo nell’emanazione 
delle Persone è ancora lontano dalla piena comprensione dell’amore, 
che si sperimenta nel vortice dell’unità, ovvero nella fruizione diretta 
della divinità. Questo concetto si chiarisce, come puntualizzava 
Barzaghi, poiché l’ineffabilità di Dio rappresenta un tratto distintivo 
della mistica, filosoficamente ricondotta all’Uno e culminante nella 
Deitas oltre la Trinitas. Tuttavia, Barzaghi osservava che tale punto 
avrebbe potuto risultare ‘malsonante’ per l’epoca, dal momento che il 
dato trinitario è formalmente rivelato e non rappresenta un tentativo 
umano imperfetto di descrivere Dio.

2.3	 Letteratura mistica per il lettore contemporaneo

Questo è Hadewijch: inquieta e inquietante.   
Modernissima, nei nostri anni ‘postcristiani’. 

(Guarnieri 2000, XXIII)

Il mio incontro di studio con Hadewijch ha avuto inizio con una tesi 
di laurea magistrale dedicata all’analisi del suo corpus letterario, 
arricchita da alcune traduzioni dei Canti, delle Lettere e delle Visioni. 
Questa ricerca mi ha spinta in un ambito sorprendentemente negletto 
nel panorama accademico italiano, dove la letteratura religiosa 
medievale incontra ancora ostacoli e impedimenti di visibilità e 
autonomia. Tuttavia, l’approfondimento della figura di Hadewijch mi 
aveva portato a conoscere una delle figure più brillanti della storia 
della letteratura medievale europea. Come osserva Albrecht Classen 
nell’articolo «Mystical Literature for the Modern Reader»:

Considerando opere fondamentali quali il Beowulf in inglese antico, 
il Nibelungenlied in medio alto tedesco, i romanzi cavallereschi di 
Chrétien de Troyes, le molteplici versioni della storia di Tristano 
e Isotta, i Lais di Maria di Francia e le novelle di Boccaccio come 
parte integrante del nostro patrimonio culturale, è altrettanto 
doveroso riconoscere la rilevanza della letteratura mistica 
medievale, tra cui spiccano le magnifiche poesie della mistica 
fiamminga Hadewijch. (Classen 2018, 153, trad. dell’autore)

La netta convinzione della rilevanza letteraria e del valore intrinseco 
dei Canti mi spinse ad intraprendere l’ambiziosa impresa della loro 
traduzione integrale in lingua italiana, progetto che non tardò a 
manifestarsi impegnativo per le difficoltà linguistiche imposte 
dal testo originale. Per affrontare questo compito, ho iniziato a 

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

19

esaminare le traduzioni disponibili con l’intento di cogliere le 
diversità interpretative codificate dai traduttori per ogni singolo 
termine.

Un solido punto di riferimento è stata la meticolosa traduzione in 
lingua tedesca della medievista Rita Schlusemann (2016), accanto 
alla versione inglese apparsa nella qualificata collana dei classici 
di spiritualità cristiana di Paulist Press, curata dalla benedettina 
Columba Hart (1980). Inoltre, ho prestato particolare attenzione alla 
significativa traduzione antologica italiana degli scritti di Hadewijch 
realizzata dalla storica italo-olandese Romana Guarnieri, che tra 
1947 e il 1950 pubblicò per Morcelliana Cinque Poesie, Cinque Visioni 
e Cinque Lettere, riproposte successivamente da Marietti 1820 nel 
2000.

Analogamente alla Guarnieri, si è scelto di adottare l’edizione 
critica del 1942 curata dal filologo fiammingo Jozef van Mierlo 
S.J., che si impone per il suo spessore culturale rispetto alle altre, 
compresa la più recente edizione olandese (Fraeters, Willaert 
2009). Questa scelta è supportata dalla consolidata autorevolezza 
dell’edizione storica, riconosciuta per la sua precisione filologica e 
per l’accuratezza dell’approccio esegetico (Nespoli 2022). Le vaste 
annotazioni introduttive e l’esaustivo commentario di van Mierlo 
si sono rivelati strumenti imprescindibili per una comprensione 
adeguata del pensiero di Hadewijch. Tuttavia, in linea con le più 
recenti scoperte – in particolare quelle del musicologo Louis Peter 
Grijp –, si è deciso di mantenere il titolo Liederen, tradotto in italiano 
come ‘Canti’.

Come emerge dagli atti del convegno di studi sulle traduzioni 
del corpus degli scritti di Caterina da Siena nell’Europa moderna 
e contemporanea (2025), le traduzioni costituiscono veri e propri 
indicatori culturali di un’epoca. Per questo la traduzione dei Canti di 
Hadewijch, pubblicata da Marietti 1820 nel febbraio 2022, rappresenta 
un contributo interpretativo che si discosta dalla precedente versione 
della Guarnieri, la quale rifletteva un gusto stilistico ‘barocco’, in 
consonanza con i codici letterari prevalenti negli anni Quaranta 
del Novecento. Nella significativa consapevolezza dell’impossibilità 
di riprodurre pienamente la musicalità e il ritmo del testo medio 
neerlandese, la ‘novellata’ traduzione ha cercato di restituire la 
vitalità e la freschezza espressiva che emergono con sorprendente 
attualità nel linguaggio di Hadewijch. 

Pur proponendo una resa testuale differente, questa traduzione 
si collega alla precedente sul piano di un identico orientamento 
metodologico, confermando la collocazione dell’opera di Hadewijch 
all’interno del canone della letteratura religiosa europea. Di fatto, si è 
fatta propria la prospettiva ermeneutica sub specie pietatis, secondo 
le linee impostate da Giuseppe De Luca nella sua Introduzione alla 
Storia della Pietà (1951).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

20

﻿ Nella premessa al testo – ultimo contributo della medievista 
Chiara Frugoni prima della sua scomparsa – la storica ha voluto 
mettere in luce le affinità tra la spiritualità di Hadewijch e la pietas 
delle origini francescane, offrendo un’interpretazione che si colloca 
nel più ampio e fecondo movimento di rivalutazione storiografica del 
fenomeno beghinale su scala europea.

2.4	 Lei è Amore e donna

Maer daeromme es si minne ende vrouwe
Dat si es moeder van alre doghet;

Si es drachtich ende draecht allene die trouwe
Ma per questo lei è Amore e donna

perché è madre di tutte le virtù;
È gravida e porta in grembo la sola fedeltà.

(Hadewijch 1942, 2, 19-21)

La nostra traduzione scaturisce da una riflessione ponderata 
sulle sfide insite nel trasporre linguisticamente un termine 
semanticamente e culturalmente specifico come Minne, tenendo in 
debita considerazione le categorie di genere della lingua di arrivo.

L’analisi delle precedenti traduzioni italiane di opere della 
letteratura mistica femminile del Medioevo rivela una spiccata 
inclinazione a uniformare al genere maschile Minne, Frau Minne e 
Dame Amour. Romana Guarnieri e Rocco Berardi, traduttore delle 
Lettere di Hadewijch (1992), optano sistematicamente per il maschile; 
simile approccio si riscontra nella traduzione di Alessia Vallarsa delle 
Poesie Miste della Pseudo-Hadewijch (2007), che impiega il genere 
femminile unicamente nei casi di esplicita personificazione. Nella 
traduzione italiana dell’opera di Beatrice di Nazareth, I Sette Modi di 
Amare Dio (2016), Paris mantiene ‘il minne’ nell’introduzione, per poi 
adottare il più generico ‘amore’ al maschile nel corpo del testo. Nella 
traduzione dello Specchio delle Anime Semplici di Marguerite Porete 
(1992), Giovanna Fozzer traduce Dame Amour con ‘Sire Amore’. Paula 
Schulze Belli (1991), traduttrice de La Luce Fluente della Divinità di 
Matilde di Magdeburgo, conserva l’originale Minne o rende ‘amore’ 
al maschile.

Questa tendenza offusca una delle caratteristiche più esclusive 
della spiritualità e della scrittura mistica duecentesca d’Oltralpe: per 
questo, la strategia adottata nella nuova traduzione ha privilegiato 
la conservazione della connotazione femminile di Minne, estendendo 
la concordanza di genere anche ai pronomi e agli aggettivi che vi si 
riferiscono. La scelta si è rivelata particolarmente convincente nei 
contesti in cui la parola assume valore di ipostasi divina o viene 
utilizzata in un tropo di personificazione; in tali casi, si è fatto 
ricorso all’uso della lettera maiuscola (‘Amore’), grafia non presente 
nel manoscritto che costituisce la base dell’edizione critica di 

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

21

riferimento. Al fine di preservare l’equilibrio espressivo nella lingua 
di arrivo, si è tuttavia optato per una flessibilità nell’applicazione 
del genere femminile. Questa scelta tiene conto del fatto che, nella 
tradizione italiana e latina coeva, ‘amore’ è un sostantivo maschile, 
un aspetto sottolineato anche da Hadewijch nei Canti. Un’eccessiva 
aderenza al genere femminile, o peggio, il ricorso alla forma originale 
Minne, avrebbe generato un effetto di innaturale esotismo linguistico, 
compromettendo la leggibilità del testo e ostacolando un proficuo 
dialogo con le fonti letterarie coeve.

Bibliografia

Edizioni dell’opera di Hadewijch di Anversa

Hadewijch (1924). Hadewijch: Visioenen. Opnieuw uitgegeven door Dr. J. van 
Mierlo S.J., vol. 1, Text en commentaar. Leuven; Gent; Mechelen: De Vlaamsche 
Boekenhalle.

Hadewijch (1942). Hadewijch: Strofische Gedichten. Opnieuw uitgegeven door Dr. J. 
van Mierlo S.J., vol. 1, Tekst en commentaar. Antwerpen; Brussel; Gent; Leuven: 
Standaard Boekhandel. 

Hadewijch (1947a). Hadewijch: Cinque Poesie. Testo brabantino con traduzione di R. 
Guarnieri. Brescia: Morcelliana. 

Hadewijch (1947b). Cinque Visioni con testo brabantino. A cura di R. Guarnieri. Brescia: 
Morcelliana.

Hadewijch (1947c). Brieven, 2 delen. Antwerp; Brussel; Gent; Leuven: 
Standaard-Boekhandel.

Hadewijch (1950). Cinque Lettere con testo brabantino. A cura di R. Guarnieri. Brescia: 
Morcelliana.

Hadewijch (1952). Mengeldichten. Uitgegeven door Dr. J. Van Mierlo S.J. Antwerp, 
Brussel, Gent, Leuven: Standaard Boekhandel.

Hadewijch (1980). Hadewijch: The Complete Works. Ed. by M.C. Hart. New York: Paulist 
Press.

Hadewijch (1992). Lettere. Dio amore e amante. A cura di R. Berardi. Cinisello Balsamo: 
San Paolo.

Hadewijch (2000). Poesie visioni lettere. Scelte e tradotte da R. Guarnieri. Genova: 
Marietti.

Hadewijch (2009), Hadewijch: Liederen. Uitgegeven, ingeleid, vertaald en toegelicht 
door Veerle Fraeters and Frank Willaert, met een reconstructie van de melodieën 
door Louis Peter Grijp, Groningen: Historische Uitgeverij.

Hadewijch (2016), Hadewijch: Lieder. Herausgegeben, eingeleitet, übersetzt und 
kommentiert von Veerle Fraeters und Frank Willaert mit einer Rekonstruktion 
der Melodien von Louis Peter Grijp aus dem Niederländischen übersetzt von Rita 
Schlusemann, Berlin; Boston: De Gruyter.

Hadewijch di Anversa (2022). Canti. Prima edizione italiana integrale a cura di F. 
Barresi. Bologna: Marietti.

Vallarsa, A. (2007). Pseudo-Hadewijch: Poesie miste. Testo brabantino a fronte. 
Genova: Marietti.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

22

﻿Altre edizioni e studi critici

Abdel Jawad, H.S.; Al-Hajri, H. (2016). «Lexical Difficulties in Translating Contemporary 
Spiritual Texts». Special Issue on Translation, Arab World English Journal (AWEY), 
5, 144-57.

Arts-Honselaar, H. (2018). «Hadewych of Brabant: The Most Perfect Life One Can 
Attain on Earth». Spirituality Studies, 4(1), 1-15.

Bartolomei Romagnoli, A. (2013). Santità e mistica femminile nel Medioevo. Spoleto: 
CISAM.

Bartolomei Romagnoli, A. (2018). «Mistica e profezia al tempo delle crisi», in A. 
Bartolomei Romagnoli, A. Degl’Innocenti, F. Santi (a cura di), Scrittrici mistiche 
europee. Secoli XIV-XV, vol. 2. Firenze: Edizioni del Galluzzo.

Bartolomei Romagnoli, A. (a cura di) (2025). Santa Caterina d’Europa. Edizioni e 
traduzioni antiche e moderne del corpus cateriniano. Roma: Campisano. 

Bartolomei Romagnoli, A.; Degl’Innocenti, A.; Santi, F. (a cura di). (2015). Scrittrici 
mistiche europee. Secoli XII-XIII, vol. 1. Firenze: Edizioni del Galluzzo.

Brandsma, T. (1936). «Wanneer schreef Hadewijch hare visioenen?». Studia Catholica, 
2, 238-56.

Classen, A. (2018). «Mystical Literature for the Modern Reader: Responses to a 
Dilemma and Pragmatic Suggestions for the Teaching of Mysticism Today. With a 
Focus on Mechthild of Magdeburg». Studies in Spirituality, 28, 145-67.

Dailey, P. (2011). Promised Bodies. Time, Language & Corporeality in Medieval Women’s 
Mystical Texts. New York: Columbia University Press.

De Luca, G. (1951). «Introduzione». Archivio Italiano per la Storia della Pietà, 1, XI-LXXVI.
Degl’Innocenti, A. (2015). «Per un’edizione dei testi mistici: “Status quaestionis” 

e prospettive di ricerca». Bartolomei Romagnoli, Degl’Innocenti, Santi 2015, 
XXIII-XXXIII.

Dronke, P. (1968). The Medieval Lyric. London: Hutchinson & Co.
Engh, L.C. (2014). Gender Identities in Bernard of Clairvaux’s Sermons on the Song of 

Songs’: Performing the Bride. Turnhout: Brepols.
Fraeters, V. (1994). «Hadewijch». Aercke, K. (ed.), Women Writing in Dutch. New York: 

Garland.
Fraeters, V. (1999). «Visioenen als literaire mystagogie. Stand van zaken en nieuwe 

inzichten over intentie en functie van Hadewijchs Visioenen». Ons Geestelijk Erf, 
111-30.

Guest, T. (1975). Some Aspects of Hadewijch’s Poetic Form in the “Strofische Gedichten”. 
Berlin: Springer.

Hatab, L.J. (1982). «Mysticism and Language». International Philosophical Quarterly, 
22(1), 51-64.

Huygens, R.B.C. (ed.) (1960). Lettres de Jacques de Vitry. Edition Critique. Boston: Brill, 
1960, vol. 1, 76-83.

Letafati, R., Akbari, B. (2016). «On the Problems Underlying the Translation of Mystical 
Texts: The Case of Ruzbehan Baghli Shirazi». Language and Translation Studies 
(LTS), 49(3), 67-82.

Lewis, G.J. (1984). «Studying Women Mystics: Some Methodological Concerns». 
Mystics Quarterly, 10, 175-81.

McGinn, B. (1998). The Flowering of Mysticism: Men and Women in the New Mysticism 
(1200-1350), vol. 3. New York: Crossroad Publishing Company.

Mechthild von Magdeburg (1991). La luce fluente della divinità. A cura di P. Schulze 
Belli. Firenze: Giunti.

Melloni, A. (2014). Rapporto sull’analfabetismo religioso in Italia. Bologna: il Mulino.

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 7-24

Francesca Barresi
Tradurre Hadewijch: la mistica dell’amore nella libertà della lingua divina

23

Muraro, L. (2003). Il Dio delle donne. Milano: Mondadori.
Murk-Jansen, S. (1993). «The Use of Gender and Gender-Related Imagery in 

Hadewijch». Chance, J. (ed.), Gender and Text in the Middle Ages. Gainesville: 
University Press of Florida.

Nespoli, L. (2022). «Tradizione manoscritta ed edizioni», in Hadewijch di Anversa, 
Canti. Prima edizione italiana integrale a cura di F. Barresi. Bologna: Marietti, 57-69.

Pokorn, N.K. (2005). «Translation and Mystical Texts». Perspectives: Studies in 
Translatology, 13(2), 99-105.

Porete, M.; Guarnieri, R.; Vannini, M., Fozzer, G. (1992). Lo Specchio delle anime 
semplici. Prima versione italiana commentata con testo mediofrancese a fronte. 
Cinisello Balsamo: San Paolo.

Pozzi, G.; Leonardi, C. (1988). Scrittrici mistiche italiane. Genova: Marietti.
Régnier-Bohler, D. (1992). «Literary and Mystical Voices», in C. Klapisch-Zuber (ed.), 

History of Women in the West. Vol. 2, Silences of the Middle Ages. Cambridge, 
London: Belknap Press.

Ruh, K. (1993). Geschichte der abendländischen Mystik. Bd. II, Frauenmystik und 
Franziskanische Mystik der Frühzeit. München: Beck.

Stone, E.R. (2024). «How Literally Should Spiritual Texts Be Translated?». ATA Chronicle: 
A Publication of the American Translators Association, 53, 4, 20-3.

Strozinsky, M. (2019). «Traduzioni polacche del Liber di santa Angela da Foligno», in 
A. Bartolomei Romagnoli, M. Vedova (a cura di), Il Libro di Angela da Foligno e le 
sue traduzioni. Spoleto: CISAM.





﻿

25

Peer review
Submitted	 2025-06-09
Accepted	 2025-07-28
Published	 2025-11-24

Open access
© 2025 Fusaroli |   4.0

Citation  Fusaroli, Federica (2025). “Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione 
di Gv XII-XVII. Edizione critica con studio filologico e linguistico”. TranScript, 
4, 25-76.

e-ISSN  2785-5708

TranScript
Vol. 4 — Ottobre 2025

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01/002

 Il manoscritto BNF, fr. 2427 
e la traduzione di Gv XII-XVII
 Edizione critica con studio filologico 
e linguistico
 Federica Fusaroli
Université de Lausanne – FNS, Suisse

Abstract  This article presents the critical edition and philological analysis of the 
Occitan translation of John XII-XVII preserved in BNF, fr. 2427. It reassesses the textual 
transmission of the Gospel passage, underscoring affinities with the fourteenth-century 
Catalan Bible. Particular attention is given to the linguistic features of the Parisian 
witness, examined from both scriptological and stratigraphic perspectives. The edition 
is supplemented by philological and linguistic notes.

Keywords  Catalan Bible. Occitan translation. Textual transmission. Scripta analysis. 
Linguistic stratigraphy.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Gv XII-XVII: storia della tradizione. – 2.1 Coordinate 
fondamentali. – 2.2 Gv XII-XVII e la Bibbia catalana del sec. XIV. – 3 La testimonianza di 
P7. – 4 Studio linguistico. – 4.1 Ipotesi di localizzazione. – 4.2 Tratti catalani. – 4.3 Tratti 
catalani e linguadociano-occidentali. – 5 Gv XII-XVII: il testo di BNF, fr. 2427. – 6 Note 
filologiche.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/TranScript/2785-5708/2025/04/002&domain=pdf&date_stamp=2025-11-24


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

26

﻿1	 Introduzione

L’articolo continua lo studio del manoscritto occitanico BNF, fr. 2427 
pubblicato da chi scrive in Transcript 1(2) e lo completa con l’edizione 
interpretativa della pericope giovannea in esso trascritta insieme con 
il Libre de vicis et de vertutz (d’ora innanzi LVVert), versione in lingua 
d’oc della Somme le roi.1 L’allestimento dell’edizione ha dato occasione 
di ritornare sul quadro filologico descritto nel primo contributo, 
confermandone le coordinate fondamentali e precisando alcuni punti 
di contatto della tradizione del brano – che è catalana e occitanica 
– con due testimoni catalani riconducibili a uno dei volgarizzamenti 
biblici realizzati in Catalogna nel sec. XIV. Il discorso riparte dalla 
storia della tradizione (§2), con una messa a fuoco delle diverse 
traduzioni del brano conservate, del loro contesto di produzione, 
fruizione e circolazione (§2.1) e del quadro filologico relativo alla 
traduzione trecentesca di Gv XII-XVII. Quindi si presentano nel 
dettaglio i punti di contatto tra la traduzione del lacerto e i testimoni 
della Bibbia catalana (§2.2), valorizzandone l’apporto per il migliore 
inquadramento della trasmissione del brano giovanneo e della stessa 
Bibbia catalana trecentesca (§2.2.2 e §2.2.3). Particolare attenzione 
è dedicata alla testimonianza del fr. 2427, con l’esame delle lezioni 
caratteristiche (§3) e della lingua (§4). Conclude il lavoro l’edizione 
interpretativa della traduzione nel testimone parigino (§5), seguita 
da un apparato di note di commento filologico e linguistico (§6).

2	 Gv XII-XVII: storia della tradizione

2.1	 Coordinate fondamentali

La pericope oggetto del nostro studio rappresenta uno snodo 
narrativo e concettuale importante nel racconto giovanneo degli 
ultimi giorni della vita di Cristo e assente dai Vangeli sinottici. La 
sua circolazione in forma autonoma è conosciuta attraverso tre 
diverse traduzioni. La più antica di esse è conservata nel ms London, 
BL, Harley 2928, databile al 1135 e prodotto della fiorente abbazia 

1  Il contesto scientifico che ha consentito il prosieguo della ricerca è ancora il progetto 
Répertoire critique des manuscrits littéraires en ancien occitan, sostenuto dal Fonds 
National Suisse e diretto da Caterina Menichetti. Si rimanda al primo contributo per la 
scheda di descrizione del manoscritto e l’analisi della decorazione che lo caratterizza. 
La traduzione evangelica del manoscritto parigino è trascritta da Peter Ricketts (2012) 
a fianco a quella di altri due manoscritti occitanici (Assisi, BSFCN, 9 e London, BL, 
Harley 2928; vedi infra); il testo non è trattato criticamente né è introdotto da uno 
studio filologico.

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

27

benedettina di Saint-Martial de Limoges.2 Vero e proprio monumento 
della prosa occitana delle origini, la traduzione giovannea del 
manoscritto harleiano riguarda i capp. XIII-XVII: rispetto al nostro 
segmento, manca quindi del cap. XII. Il contenuto del brano incontra 
perfettamente le esigenze e gli interessi della cultura monastica del 
sec. XII: indugiando sul rapporto tra Cristo e i discepoli, la narrazione 
propone infatti un modello di vita comunitaria al quale i monaci erano 
chiamati ad aderire e nel quale potevano riconoscersi. Con buona 
probabilità, questa prima traduzione nasce per la lettura ad alta 
voce in funzione para-omiletica al momento dei pasti, in osservanza a 
quanto prescritto dal capitolo XXXVIII della Regula di San Benedetto 
e come attesterebbe il posizionamento di segni grafici sulle sillabe 
toniche, forse ai fini di una declamazione.3

Il segmento dei capp. XII-XVII testimoniato dai tre codici 
trecenteschi – Barcelona, BC, 740 (primo terzo sec. XIV, Barcellona; 
d’ora in avanti B7), BNF, fr. 2427 (primo terzo sec. XIV, Languedoc 
or.; P7), Assisi, BSFCN, 9 (ante 1343, Eremo delle Carceri; A) –4 
rappresenta una diversa e nuova traduzione del brano evangelico, la 
seconda, la produzione della quale si distanzia nel tempo, nello spazio 
e sotto il profilo culturale da quella dell’harleiano. Se poco può dirsi 
sul contesto che ha promosso la traduzione originaria, la circolazione 
del brano è senz’altro avvenuta in seno al movimento francescano 
spirituale, come testimonia in primo luogo A, silloge massimamente 
rappresentativa della cultura dissidente.5 Una connessione con gli 

2  Sui rapporti tra la traduzione dell’harleiano e la tradizione trecentesca, cf. Fusaroli 
2022, 342 e 371. La presenza del brano nella silloge latina è stata oggetto di importanti 
approfondimenti, incoraggiati anche dall’edizione di Peter Wunderli (1969). La scripta 
localizza la copia in una regione compresa tra il Nord del Périgord, il limosino e il Sud 
della Marche. Geneviève Brunel-Lobrichon (1999, 19 e note 19-21) ipotizza la connessione 
con Saint-Martial sulla base della prossimità tra la grafia dell’harleiano – soprattutto 
quella di modulo piccolo dei richiami latini accostati alla traduzione giovannea – e la 
scrittura di BNF, lat. 1139, miscellanea di testi religiosi e mariani in latino e occitano 
con notazione musicale, prodotta certamente nella sede benedettina di Limoges tra la 
fine del sec. XI e l’inizio del sec. XII. Per la descrizione della grafia del testo occitano, 
una minuscola carolina stesa da una mano diversa rispetto a quella che copia le parti 
in latino, cf. Careri et al. 2011, nr. 38, 86-7.
3  I segni uniformi tracciati nel manoscritto non sono associabili a un’esecuzione 
melodica. Questa possibilità è screditata dalla coincidenza tra accento e sillaba tonica 
delle parole, soluzione che implicherebbe la sovrapposizione, inverosimile, tra melisma 
e accento verbale. È invece plausibile che essi rappresentino un’accentuazione di tipo 
recitativo, così come suggerito da Careri et al. 2011, e che il brano fosse declamato in 
prosa ritmica, o al limite cantillato, su una sorta di corda di recita.
4  B7 e P7 sono le sigle utilizzate nell’edizione del LVVert (cf. Fusaroli 2025a) che si 
impiegano anche qui, per uniformità con il primo contributo. Diversamente da A e P7, 
entrambi occitanici, B7 è catalano; la descrizione del manoscritto e della sua scripta 
sono procurati in Fusaroli (2025b, 142-6).
5  Sull’interpretazione del manoscritto assisano come espressione dell’attività 
culturale del movimento spirituale, cf. Montefusco 2012 e bibliografia citata, da 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

28

﻿spirituali e nello specifico con le comunità di beghini è stata ipotizzata 
anche per la produzione di B7 e P7, in virtù delle loro caratteristiche 
morfologiche, di riscontri con la produzione di manoscritti legati alle 
comunità beghine e della combinazione che entrambi testimoniano 
tra il brano giovanneo e il LVVert, la circolazione del quale è 
connessa all’attività culturale della dissidenza laica da Bernardo 
Gui (cf. Fusaroli 2022, 389-92 e Fusaroli, Menichetti 2025, 191-2). 
Se nulla assicura che il progetto di traduzione di Gv XII-XVII sia 
anch’esso espressione della corrente spirituale, non è trascurabile 
la compatibilità tra i contenuti dell’estratto e quella che possiamo 
immaginare essere stata la sensibilità dei circoli dissidenti – orientata 
alla persecuzione che Gesù profetizza ai suoi discepoli, all’unione 
della comunità degli ‘eletti’ vessati ed esclusi dalla ‘sinagoga’, al 
portato di novità del messaggio che il Messia affida loro.6

Sul piano filologico, le origini della traduzione sono incerte 
e difficili da afferrare. Al netto delle divergenze testuali che 
contraddistinguono i tre testimoni, gli elementi positivi che dimostrano 
la loro congiunzione sono inequivocabili: la selezione dei capitoli, con 
l’aggiunta eccentrica del cap. XII, e il posizionamento erroneo (o 
comunque fuorviante) della prima rubrica (cf. Fusaroli 2022, 370-
2); le somiglianze difficilmente casuali nella resa di alcuni passaggi 
(cf. Zinelli 2021, 408 nota 21; Fusaroli 2022, 372-3); la modalità di 
circolazione in associazione con il LVVert testimoniata da B7 e P7. 
Dal confronto tra i tre testimoni non emergono però errori comuni 
riconducibili all’archetipo o all’originale (errori di ‘traduzione’), che 
restano indispensabili per dimostrare la loro derivazione dallo stesso 
originale – eventualmente mediato da un archetipo – e ‘chiudere’ 
la recensio. Uno scenario di questo tipo è il risultato di processi di 
revisione del testo stratificati e razionalizzabili solo ai piani ‘bassi’. I 
dati disponibili permettono comunque di ipotizzare due diramazioni, 
l’una rappresentata dal catalano B7 e l’altra da una redazione in 
lingua d’oc siglata R1, testimoniata da P7 e AXII.7 Il rapporto di A 
con R1 riguarda solo il cap. XII; per il segmento successivo (XIII-
XVII), il testimone assisano attesta una nuova traduzione, siglata 
R2 (>AXIII-XVII), realizzata su una fonte latina ad opera di un diverso 

integrare con Radaelli 2017.
6  Importanti riflessioni a proposito sono sviluppate da Montefusco (2012, 280-97). 
Un’altra prova in questa direzione è procurata dall’Alia Informatio Beguinorum (AIB), 
opera apologetica composta da Arnau da Vilanova – tra i principali riferimenti ideologici 
delle comunità dissidenti catalane a inizio Trecento (cf. Fusaroli 2022, 384) – dove 
si segnalano almeno tre citazioni testuali del segmento giovanneo (individuate da 
Perarnau 1978b, cf. XIII.15: AIB 47-9; XV.12, AIB 281-2; AIB 305-8).
7  Il termine ‘redazione’ riferito a R1 indica «uno stato del testo [volgarizzato] 
sensibilmente diverso da un altro stato dello stesso testo, in seguito a una revisione 
[…] [che si è] prodotta nel corso della trasmissione» (Leonardi 2022, 376).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

29

volgarizzatore (cf. Harris 1985, 32-8; Fusaroli 2022, 366-70): R2 
(>AXIII-XVII) costituisce pertanto la terza e ultima della traduzioni 
volgari dei capitoli giovannei. La stratigrafia linguistica delle copie 
– in particolare quella di P7 (vedi §4.2) – induce a ipotizzare che il 
testo a monte di B7 e R1 (> P7AXII) – l’originale, si presuppone – fosse 
scritto in catalano. La datazione resta incerta ma è verosimilmente 
da collocare intorno al primo terzo del sec. XIV, periodo al quale 
risalgono i due testimoni più antichi B7 e P7.

2.2	 Gv XII-XVII e la Bibbia catalana del sec. XIV

La principale novità raggiunta durante i lavori di edizione del testo 
di P7 riguarda il riscontro di alcune convergenze testuali – nella 
resa di singoli lemmi o di strutture sintattiche – tra la traduzione del 
brano giovanneo e la cosiddetta Bibbia catalana del sec. XIV (d’ora 
in avanti BibCat) testimoniata dai mss BNF, esp. 486 (P486) – il più 
antico (metà sec. XIV), noto come manoscritto di Marmoutier8 – e 
BNF, esp. 4 (P4) – silloge quattrocentesca appartenuta a Peiresc.9 
Sebbene la tradizione della Bibbia catalana e il posizionamento 
reciproco dei due testimoni consultati restino da chiarire (vedi 
§2.2.3), la qualità e la frequenza delle lezioni comuni suggeriscono 
l’esistenza di un punto di contatto a monte delle due tradizioni – 
quella di BibCat e quella di Gv XII-XVII. La natura dei materiali 
coinvolti in questo contatto rimane oscura – una Bibbia tradotta in 
catalano già esistente? – ma potrà essere rischiarata da indagini 
approfondite su P4 e P486. Nel quadro ricostruito, BibCat si immette 
come elemento più alto di B7 e di R1 (> P7AXII) e il suo confronto con 
la tradizione del brano giovanneo permette di affinare la presa sul 
profilo dell’originale e sui meccanismi di divaricazione tra B7 / R1 
(> P7AXII). L’ipotesi interpretativa si fonda sul riscontro di elementi 
che accomunano in maniera incostante e ineguale B7 e R1 (> P7AXII) 
con P4 e P486. Le occorrenze rilevate si articolano in tre principali 
configurazioni:

8  Il volume, con la traduzione catalana del Nuovo Testamento, è appartenuto alla 
famiglia Lesdiguières, quindi all’abbazia di Marmoutier, dove fu rubato da Guglielmo 
Libri, cf. Bohigas 1985, 78-9 e BITECA, manid 1140; il microfilm è disponibile su Gallica 
(https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10033447x).
9  Il manoscritto è l’ultimo dei tre volumi conservati alla BNF (esp. 2-4) che attestano 
la traduzione integrale in catalano della Bibbia, cf. Bohigas 1985, 73-8; BITECA 
manid 2746. Il microfilm è consultabile all’indirizzo https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b100334417.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

30

﻿ 1) Convergenza condivisa: la stessa resa è attestata in B7 e R1 (> P7AXII), in accordo 
con P4 (P486).

2) Convergenza esclusiva di B7: l’accordo con P4 (P486) si verifica solo in B7, 
mentre R1 (> P7AXII) diverge.

3) Convergenza esclusiva di R1 (> P7AXII): l’accordo con P4 (P486) si verifica solo 
in R1 (> P7AXII), mentre B7 diverge.

La prima configurazione aggiunge un elemento all’ipotesi di un 
originale comune a B7 e R1 (> P7AXII), probabilmente realizzato in 
Catalogna. Se accettiamo questa prima ipotesi, la seconda evidenzia 
la buona aderenza di B7 alla lezione dell’originale e la terza che anche 
B7, o il suo ramo, non è immune da innovazioni, benché meno incisive 
di quelle che caratterizzano R1 (> P7AXII). Ne risulta un quadro 
altamente dinamico, segnato da almeno due processi di revisione 
indipendenti – l’uno sul versante di B7 (meno intenso) e l’altro sulla 
diramazione che porta a R1 (> P7AXII) (vedi §2.2.2). In entrambe 
le direzioni, i cambiamenti operati sul testo non sono sistematici e 
appaiono solo di rado orientati a un ritorno al latino, più facilmente 
per memoria scritturale che non a partire da un esemplare di 
collazione. Il maggiore distanziamento di R1 (> P7AXII) dalla versione 
originaria può essere motivato dalla trasformazione linguistica che 
ipotizziamo essere avvenuta da un originale catalano a una redazione 
occitanica (vedi §4.2). R1 rappresenterebbe dunque un caso di 
‘remaniement’, con riferimento alla terminologia tecnica stabilita da 
Raymund Wilhelm (2015, 140-1) per designare le diverse possibilità 
di adattamento di un testo sottoposto a conversione linguistica.10

2.2.1	 ‘Varianti traduttive’ convergenti

Oltre al confronto con i due relatori di BibCat, per l’inquadramento 
storico-testuale della traduzione di Gv XII; XIII-XVII si è fatto appello 
alla Vulgata (nell’edizione Weber, Gryson 1994, d’ora in avanti 
Vulg.), ai mss BNF, lat. 342 (sec. XIII; Pirenei) e BNF lat. 343 (sec. 
XIII; Italia), testimoni della cosiddetta Vulgate languedocienne,11 ai 

10  Nella fattispecie, Wilhelm (2015, 141) parla di ‘remaniement’ «dans le cas 
d’interventions qui affectent des parties du texte, comme ajouts, omissions ou 
reformulations», distinguendolo dalla ‘réecriture’, contraddista da «interventions qui 
altèrent la macrostructure, par contre, comme la mise en prose d’un texte versifié ou 
la transposition d’un texte dans un autre genre littéraire».
11  Si tratta della versione della Vulgata latina insediata nel Sud della Francia e 
in Catalogna identificata da Samuel Berger (cf. Berger 1889 e 1893). I codici, tutti 
dell’inizio del XIII secolo, condividono una cospicua serie di elementi comuni, alla base 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

31

volgarizzamenti occitanici del Nuovo Testamento dei manoscritti 
di Lyon (Lyon, Palais des Arts, 36; Ly) e di Parigi (BNF, fr. 2425; 
P),12 e, per il segmento XIII-XVII, al ms London, BL, Harley 2928 (L). 
Abbiamo lasciato da parte la versione testimoniata dal manoscritto 
primo-quattrocentesco BNF, fr. 6261 e le bibbie valdesi.13 I controlli 
attuati sulla tradizione latina della pericope accertano che le lezioni 
raccolte negli esempi sono ‘varianti di traduzione’ e non ‘varianti 
di tradizione’, dovute cioè «al ricorso ad un testo latino diverso 
da quello usato per la traduzione originaria» (Leonardi 1998, 58). 
La consultazione dei volgarizzamenti occitanici è invece sfruttata 
per contestualizzare le varianti nel quadro esteso delle soluzioni 
applicate da altri traduttori coevi (e non) e di discernere meglio 
quando la corrispondenza tra varianti lessicali è più plausibilmente 
frutto di poligenesi. Le stesse fonti di riscontro e i medesimi criteri 
sono adottati nelle note filologiche all’edizione di P7 (vedi §6), cui si 
rimanda per il commento puntuale agli esempi di sotto riportati. A 
partire dal cap. XIII, A si sottrae alla redazione indicata come R1 
(> P7AXII), documentando la traduzione alternativa siglata R2. Per 
questo motivo, la convergenza con P4 è accertabile solo nel testo 
di P7 (in rappresentanza di R1) e di B7, in quest’ultimo caso fino a 
XIV.23 per lacuna materiale dell’esemplare.

XIII.1. ut transeat: P7 que pas, B7 P4 que passas, P486 qu’el devia pasar [A que 
trespasses, L Ly traspasse, P traspassara];

del loro raggruppamento. Quanto al testo, Berger (1889, 355) non ha dubbi circa il 
fatto che il gruppo «répresente une recension tout à fait particulière et qu’on ne peut 
confondre avec aucune autre famille de textes et qu’on peut avec assurance appeller 
languedocienne».
12  Le schede di descrizione dei due codici sono disponibili nel Répertoire Critique, 
al quale rinviamo anche per i riferimenti bibliografici. Ly attesta una traduzione 
estremamente conservativa e aderente nel dettato alla Vulgata; le edizioni di riferimento 
sono quelle di Wunderli (2009-10) e di Harris, Ricketts (2011). Con alcune divergenze di 
opinione, la maggior parte dei critici assegna il manoscritto al sec. XIII e al Languedoc 
occidentale (per il quadro delle diverse proposte relative a datazione e localizzazione cf. 
Wunderli 2009-10, 6-9). Sulla base di osservazioni linguistiche, Luciana Borghi Cedrini 
(1970) ha proposto di spostare la datazione del codice al sec. XV e di localizzarlo nel 
Delfinato; l’ipotesi non è stata accolta con favore ma è, a nostro parere, da approfondire, 
soprattutto alla luce di nuove suggestioni codicologiche e linguistiche. La traduzione 
tramessa da P si distanzia parecchio dal testo della Vulgata, scorciando o parafrasando 
singole pericopi quando non ampi segmenti testuali; per l’edizione cf. Wunderli 
2016. Il manoscritto è primo-trecentesco e, secondo Meyer (1889), provenzale; il 
microfilm è disponibile su Gallica (https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b90096999). 
Wunderli (2016) considera la possibilità di un rapporto tra le traduzioni di P e Ly, 
evidenziandone alcuni punti comuni di natura strutturale (identica capitolazione) e 
testuale: l’eventualità di rapporti reciproci tra i due volgarizzamenti occitanici, a nostro 
avviso poco plausibile, resta ancora aperta.
13  Sulla traduzione di BNF, fr. 6261, cf. Wunderli 2017 e Menichetti 2020.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

32

﻿ XIII.8. in aeternum: P7 Negun temps, B7 Nuyl t., P4 Null t. [A eternalment, L ja 
P486 ya, Ly P en durabletat];14

XIII.19. quia ego sum: P7 cor hyeu son el veramentz, B7 que jo son veritat, P486 
que io som vertader, P4 que yo son Crist [A que yeu son*, Ly qu’eu so, P que ieu 
suy, L que eu soi];

XIV.30. et in me non habet quicquam: P7 et no a part en mi, P4 P486 e en mi no 
ha poder [A Ly et en mi no ha alcuna cauza (Ly a, causa), L e non a e me alcuna 
chausa, P et en mi non a nenguna cauza];

XV.1. vitis vera: P7 P4 P486 vera serment viva [A L Ly P vit vera];

XV.4. ego in vobis: P7 hyeu romandray en vos, P4 yo sere en vos, P486 io sere ab 
vos [A yeu en vos, L eu e vos, Ly eu e vos, P ieu en];

XV.8. fructum plurimum adferatis: P7 vos fassatz gran fruit, P4 que vos facats 
molts fruyts, P486 es que fasats obres profitoses [A frut plus aportetz, L vos 
portet mout fruith, Ly mout fruit aportetz, P vos aportes motz frucs];

XVI.2. obsequium se praestare: P7 prestar gran servizi, P4 P486 fer gran plaer 
(P486 pler) [A sacrifici donar, L Ly donar servizi, P servizi d.];

XVI.14. quia de meo accipiet: P7 et penra de mi, P4 de part de mi vendra, P486 cor 
de part de mi vendra [A car del mieu recebra, L car del meu o recebra, Ly quar 
del meu recebra, P quar el recebra de mi] (vedi nota);

XVI.16. modicum: P7.I. pauc de temps, P4 hun poch de temps, P486 hun poc de 
tems [A <…>, L P Petit];

XVI.18. quod dicit nobis15: P7 Que·ns vol dir, P4 P486 que vol dir [A que ditz a nos, 
L que dii Ly que ditz, P om.];

XVI.19. quaeritis: P7 demandatz, P4 demanats, P486 demenats [A Ly queretz, 
L queret P queres];

XVI.30. scis omnia: P7 tu tot quant es sabes, P4 P486 tu sabs quant es (P486 saps) 
[A P Ly tu sabes totas cauzas (Ly saps), L totas chasas sabs];

14  Per le altre occorrenze di in aeternum sono messe in campo soluzioni diverse e non 
sempre coincidenti: cf. XII.34 P7A eternalmentz, B7 perdurablament, P4 perdurable, 
P486 perpetual; XIV.16 P7 A eternalment, B7 P4 perdurablament, P486 tots tems.
15  Il pron. vobis è attestato solo nei testimoni della Vulgate languedocienne BNF, lat. 
342, BNF, lat. 343 (quod dicit nobis).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

33

XVI.32. dispergamini: P7 s’escap et s’en torn, P4 scamparets e fugirets, P486 
escamparets e fugirets [A siatz departitz, L siaz devis, Ly siatz esparsi, P seres 
espandit] (vedi nota);

XVII.1. haec locutus est Iesus: P7 Puisque Jhesus ac dichas totas aquestas 
paraulas, P4 P486 Com Jhesus hac dites aquestes paraules (P486 Quant, ach) [A 
Ly L Aquestas cauzas parlec Jesus (L chausas, parlet), P Jhesus parlant aquestas 
cauzas].

A questa lista si aggiungono alcune convergenze banali – in potenza 
poligenetiche e che non contribuiscono a sancire un rapporto tra le 
traduzioni (vedi i primi due esempi, XIII.16 e XV.20) – inseme con tre 
piccole omissioni (a seguire):

XIII.16. servus: P7 lo sirvent, P4 servent [A lo ser, L lo sers, Ly lo servs, P sers, 
P486 nul servf, B7 <…>];16

XV.20. servabunt: P7 aquimeteix gardaran, P4 aytan be guardaran, [A servaran, 
L gardaran, Ly e (la vostra) gardaran, P486 els gardaran, P e si gardaran la 
vostra<s>];

XVI.9. de peccato quidem: P7 P4 P De peccat [A L Ly De peccat acertas, P486 om.];

XVI.29. discipuli eius: P7 P4 P486 los dixipols (dexebles P4 dicipols P486) [A los 
discipols de luy, L li si disciple, Ly sei decipol, P E li discipol];17

XVI.31. respondit eis: P7 Respos, P4 E dix, P486 Dix [A Respondec ad els, L 
Respondet a euz, Ly Respos a lor P respondet lur].

Si possono segnalare alcune soluzioni traduttive puntuali, come ad 
esempio il dislocamento a destra della finale corrispondente a ut 
traderet del latino:

XIII.2. ut traderet eum Iudas Simonis Scariotis: P7 a Judas Symonis Scarioth que·l 
trays, P4 a Judes Scariot que·l trahis (B7 de J.), P486 a Judes Escariot que·l deges 
trayr [A que tradis el Judas de Symo Escarioth, L que Judas lo traïs; Ly de Judas 
que trazis lui, Judas Simon Escariot; P que Judas Scariot lioures el].

16  Altrove, tutti i relatori presentano sempre sers e var.: cf. XV.15 P7 sers, P4 serpfs, 
P486 servs; XV.20 P7 sers, P4 serpfs, P486 servs.
17  Mentre BNF, lat. 342 presenta la lezione di Vulg. (dicunt ei discipulis eius), BNF, 
lat. 343 manca del pronome possessivo (dicunt ei discipulis): è possibile che eius sia 
caduto a causa del cambio di pagina, dato che discipulis è l’ultima parola della seconda 
colonna del foglio.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

34

﻿O ancora l’uso della preposizione per invece dell’abituale del per 
esprimere il complemento d’agente:

XIV.21. diligetur a Patre meo: P7 per mon Payre, B7 per lo meu Pare, P4 per lo meu 
Pare [A P del mieu Payre, Ly del meu P., L del meu Paer, P486 lo meu Pare (sogg.)]

In due casi, P7 è allineato a P4, P486 nella resa verbale del perfetto 
latino con il passato prossimo, soluzione abitualmente impiegata per 
il piuccheperfetto:

XIV.30. venit enim princeps mundi huius: P7 cor lo princep d’aquest mon es 
vengutz, P4 lo diable que es princep de aquest mon es vengut en aquest mo [A 
Car ve lo princep d’aquest mon, P486 lo diable qui es princep d’aquest mon, L 
car lo princeps d’aquest mun ve, Ly Quar lo princep d’aquest mon ve, P Quar lo 
prince d’aquest mont <ve>]; 

XVI.24. petistis quicquam: P7 P4 P486 avetz res demandat (P4 d. res); A avetz 
demandada alcuna cauza [L quesisz alcuna chasa, Ly queretz…alcuna causa, 
P queras nenguna cauza].

La stessa coincidenza tra il testimone parigino e i catalani è attestata 
in un caso in corrispondenza del congiuntivo imperfetto nel latino: 

XIV.28. gauderetis: P7 vos agratz gaugh, P4 vos haurets goig, P486 vos auriets 
goig [A alegreratz vos, L vos certas esjauviraz, Ly esgauziretz vos acertas, P vos 
vos alegras].

Una corrispondenza ricorrente della tradizione giovannea con BibCat 
riguarda il trattamento del participio futuro, reso tramite perifrasi 
con il servile deber + l’infinito del verbo latino in tre luoghi (da notare 
che a XIV.22, A presenta una soluzione diversa).

XII.4. qui erat eum traditurus: P7 aquel qui·l devia trahir, A aquel era qui lo devia 
tradir, B7 aquell qui·l devia trayr, P4 qui·l devia trahir, P486 qui·l devia trayir, 
aquel que·l devia liourar lui [Ly lo quals traziria lui, P lo quals era a liourar lui];

XII.33. esset moriturus: P7 A B7 P4 P486 devia morir [Ly fos moridors];

XIV.22. manifestaturus es: P7 B7 P4 deus manifestar [A iest manifestador, P486 
manifestaras, L es a demostrar, Ly est manifestadors, P te manifestes].

Negli altri due passaggi dove compare un costrutto latino con il 
participio futuro, le testimonianze divergono:

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

35

XVI.14. quae ventura sunt: P7 las cauzas esdevenidoiras, A aquelas cauzas que son 
endev[en]idoras, P4 P486 co que es a venir, L aquellas chausas que sun a venir, 
Ly aquelas causas que so a venir, P aquellas cauzas que son a venir,

XVII.20. credituri sunt: P7 seran crezens, A cresedors son, P4 P486 ass., L an a 
creer, Ly so crezedor, P om.

A XVI.14, A e P7 presentano l’aggettivo verbale in -idor con valore di 
futuro, forma etimologica che riproduce ‘a calco’ la lezione del testo 
fonte latino e che è ricorrentemente impiegata per rendere il participio 
futuro del latino (cf. A XIV.22 e A, Ly XVII.20). Relativamente ad A, la 
presenza ripetuta di questa soluzione – proprio nel segmento di testo 
per il quale il testimone assisano attesta la traduzione indipendente 
R2 – va messa di certo in dialogo con l’impiego dei participi futuri 
in altri testi della silloge, che Zinelli (2024, 274) avvisa essere assai 
fitto.18

P7, P4, P486 concordano nell’uso ricorrente del pronome 
avverbiale di luogo associato con il verbo anar, mai attestato negli 
altri volgarizzamenti consultati:

XIV.28. utique quia vado: P7 per so quar hyeu m’en vauc, P4 P486 com yo m’en 
vaig [A per aysso car vau, L car eu vauc, Ly quar eu vau P quar ieu vauc];

XVI.10. quia ad Patrem vado: P7 car hyeu me·n vauc al Payre, P4 com yo m’en 
vaig a Deu lo Pare [A car al Payre vau, L car eu vauc al Paer, Ly quar vau al Paire, 
P quar ieu vauc al Paire, P486 cor io vayg a Deu lo Pare];

XVI.16. quia vado ad Patrem: P7 cor hyeu me·n vauc al Payre, P4 com yo m’en vaig 
a Deu lo Pare, P486 cor io m’en vayg a Deu lo Pare [A car vau al Payre, L car eu 
vauc au Paer; P quar ieu vauc al Paire].

La corrispondenza del lacerto giovanneo nella testimonianza di 
P7 B7 con BibCat coinvolge talvolta anche la traduzione del Nuovo 
Testamento restituita da P. Mancando una collazione integrale delle 
versioni estese (quella di P con BibCat) e in assenza di coordinate 
sicure sulla tradizione testuale dei due volgarizzamenti (vedi §2.2.3), 
il dato è di complesso inquadramento e non basta a strutturare 
un’ipotesi. Per completezza di informazione, e auspicando maggiori 
indagini sul testo di P, ecco le ‘varianti di traduzione’ che vedono 
l’allineamento di P con P7 B7 e P4 P486.

18  L’uso di soluzioni traduttive diverse e riferibili all’operato di due volgarizzatori 
distinti è osservato e commentato anche da Harris 1985, 35.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

36

﻿ XIII.29. habebat loculos: P7 tenia las borsas, P tenia las borsas, P4 tenia la bossa 
de la despenssa, P486 tenia la bosa de la despesa [A avia loguetz, L avia las 
borsas, Ly avia las borsas];

XV.15. non dico vos: P7 no·us apelaray, P non vos a., P4 no·s anomenare, P486 
no·us anomenare [A no dire vos, L no vos dic, Ly no dic a vos];

XV.24. viderunt: P7 els o an vist, P4 ells los veuen, P486 ells los viren, il las viron 
P [A han vist, Ly viro mi, L e viiren];

XVI.21. propter gaudium: P7 P P4 P486 per lo gaugh que ha P7 (P del g. P4 P486 
goyg) [A L Ly per lo gaug ( jau L)];

XVI.28. iterum relinquo: P7 Ara lex, P4 encara li dix, P486 encara lex, P et ara ieu 
laisse [A Autra vetz layssi, L deschap grup, Ly de rescaps laissi].

Infine, alcune scelte traduttive puntuali riguardanti la sintassi 
trovano in accordo P7 B7, BibCat (P4 ed eventualmente P486) con la 
traduzione di P in soluzioni non abituali e distanti dal dettato latino:

XIII.2. misisset in corde ut traderet eum Iudas Simonis Scariotis: P7 agues mes 
en cor a Judas Symonis Scarioth que·l trays, B7 agues mes e·l cor de Judas 
Escarioth que·l trays, P4 agues mes en cor a Judes Scariot que·l trahis, P486 a 
Judes Escariot que·l deges trayr, P agues mes el cor que Judas Scariot lioures el 
[A agues mes al cor que tradis el Judas de Symo Escarioth, L ja agues mes eu cor 
que Judas lo traïs, Ly se mes el cor de Judas que trazis lui, Judas Simon Escariot];

XIII.11. qui traderet eum: P7 aquel qui·l devia trahir, B7 aquell qui·l devia trayr, P4 
qual d’ells lo devia trahir, P483 qual lo devia trayr, P aquel que·l devia liourar lui 
[A qui luy tradiria, L chi la trairïa, Ly lo quals traziria lui];

XIII.14. si ergo ego lavi vestros pedes Dominus et magister: P7 si hyeu, qui soy 
Mayestre et Seynhor, ay lavatz vostres pes, B7 si yo qui son [vostre] e maestre e 
senyor, lau los vostres peus, P4 sy yo que son senyor e maestre vostre e levats 
los vostres peus, P si ieu, que suy senher e maistres, laviey los vostres pes *Ly 
si eu lavei los vostres pes, que Senher e Maestre vostre so [A si yeu lavi los pes, 
Senhor e Maistre, L si eu, dons e maiestre, vos ai lavaz los pes, P486 (saut?) vos 
e lavats vostres peus].

2.2.2	 Attività di revisione nelle due diramazioni

Posto che un contatto con BibCat riguarda la tradizione giovannea 
nella sua interezza, B7 attesta casi di coincidenza che mancano a 
R1 (> P7AXII). Il primo esempio (XII.7) è meno stringente degli altri, 
visto che la presenza o meno del pronome personale li conosce una 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

37

variazione anche nella tradizione latina e la lezione di R1 converge 
con quella di P486. A XIII.12. e a XIII.23, la lezione di R1 (> P7) si 
distanzia dal testo della Vulgata in una direzione che risulta sempre 
compatibile con la variante di B7 e BibCat, pur non coincidendo con 
essa.

XII.7. dixit: B7 P4 dix [P7 li dix, A li diys, P486 li dix, P dis a la femna, Ly dis]; 

XII.12. venerat: B7 era venguda ensems, P4 era venguda ensemps [P7 era venguda, 
A era venguda, P486 era aiustat, P Ly eran vengut]; 

XII.42. sed propter pharisaeos: B7 per paor dels ffariseus, P4 mas per pahor dels 
fariseus [P7 A Ly per los phariseus, P486 ass.];

XIII.12. cum recubuisset iterum dixit: B7 E con fos assegut, se recolda altra veu, P4 
e asech se com se fos asegut dix a ells [P7 com el se fon tornat sezer, comenset 
lur a dir, A quo se repauzes autra vetz, diys ad els, P486 e torna seer e dix, Ly e 
co fos repausatz, de rescaps dis ad els, P va lur dire];

XIII.23. recumbens: B7 se recolda e·l si, ço es en la falda, P4 se recoldava en 
la falda, P486 se racoldave en la falda [P7 era acoudatz, A repausans, Ly era 
repausantz, P se repauzava].

Poiché sia B7 che R1 (> P7AXII) si approssimano a BibCat, ma il testo 
di B7 vi si approssima in un numero maggiore di luoghi, è plausibile 
che B7 restituisca una versione più fedele all’originale. In effetti 
almeno un luogo evidenzia in R1 (> P7AXII) un’attività di revisione 
eseguita avendo presente il testo latino, più probabilmente per azione 
di una memoria scritturale:

XII.13. processerunt obviam ei: P7 vengren li encontra ab processio, A vengron li 
encontra a processio [B7 exiren en ves ell, P4 exiren li a carrera, P486 axiren a 
carera, P anneron li encontra, Ly issiro encontra a lui].

XII.38. auditui nostro: vostre auzidors P7 A [B7 a aço que nos avem oyt, P4 co que 
nos avem hoit, P486 ass., Ly al vostre auziment].

Dei due esempi, il primo dei quali commentato nelle note, è 
particolarmente rilevante il secondo, dato che la soluzione auzidors 
potrebbe denotare il fraintendimento di auditui (dativo sing. di 
auditus) in audituri (part. fut.), visto quanto osservato circa l’uso 
degli aggettivi verbali con valore di futuro (vedi §2.2.1, es. XVI.14).

Mancano elementi per stabilire se le altre due lezioni singolari di 
R1 (> P7AXII) siano dovute a innovazione e, eventualmente, a partire 
da cosa (e da quale versione del testo, se latina o già volgarizzata) 
siano esse scaturite:



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

38

﻿ XII.42. ut de synagoga non eicerentur: P7 A per so que no·ls getesson de la 
synagoga (A no los gitessan) [B7 per tal que no fossen gitats de la Sinagoga, P4 
per co que no fosen gitats de la sinagoga, P486 per so que no fosen gitats de la 
sinagoga, Ly que no fosso gitat de la sinagoga].

XII.44. clamavit: P7 A se pres a cridar [B7 crida, P4 cridant, P486 cridava, P Ly 
cridec].

Un’attività di revisione del testo anche sul versante di B7 è suggerita 
dalla presenza di luoghi dove la convergenza con BibCat riguarda solo 
R1 (> P7). In entrambi i casi individuati, B7 oppone a P7 BibCat una 
variante strettamente aderente al dettato latino; solo nel secondo 
(XIII.4), la convergenza con BibCat riguarda anche la traduzione 
occitanica del ms P (vedi supra).

XIII.12. lavit pedes eorum: P7 los ac a totz lavatz los pes, P4 los hac levats los peus, 
P486 (que)·ls ach lavats los peus vs B7 ac lavats los peus d’ells, A lavec los pes 
de els, L lor ac lavat los pes, Ly ac lavatz los pes de lor, P ac lavat los pes a els. 

XIII.4. ponit vestimenta sua et, cum accepisset linteum: P7 pauza sos vestimens e 
pres uns toalhos de lin, P4 posa los seus vestiments et pres hun lancol, P pauzet 
sos vestimens, e pres.i. drap lini blanc [B7 posa los seus vestimens e con agues 
pres, P486 om., A quo el prezes, L cum ac presa, Ly co agues preza].

2.2.3	 Implicazioni sulla tradizione di Gv XII-XVII e di BibCat

I dati raccolti apportano nuove informazioni sulla traduzione 
originale del lacerto giovanneo e aggiornano il quadro attualmente 
tracciabile dei volgarizzamenti biblici catalani del sec. XIV. Quanto 
al primo punto, la possibilità di un contatto tra l’originale della 
traduzione e BibCat costituisce un argomento non indifferente a 
favore dell’origine catalana della traduzione, ipotesi già ventilata 
sulla base dell’esame linguistico dei due relatori occitanici. Copiati 
entrambi da scribi occitanofoni, P7 e A presentano tratti grafico-
fonetici a marcaggio catalano discontinui rispetto alla loro scripta 
primaria e inquadrabili come elementi residuali ereditati da uno 
strato linguistico antecedente (su P7, vedi §4.2).19

Centrando il discorso su BibCat, al netto degli studi più recenti, lo 
scenario filologico rimane quello profilato da Berger nel 1890, di cui 

19  Per A possiamo contare sui risultati dello studio stratigrafico realizzato da Zinelli 
(2024), che mette in luce la complessità di fonti confluite nel codice assisano. Anche 
per questo, la lingua delle due traduzioni giovannee in esso conservate (il cap. XII 
nella redazione R1; i capp. XIII-XVII, nella traduzione indipendente R2) non può essere 
valutata separatamente dalle altre opere trasmesse dalla silloge.

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

39

bisogna richiamare gli snodi principali.20 Lo studioso ritiene P486 
il testimone più autorevole e antico di una traduzione dei Vangeli 
confluita parzialmente anche in P4 (cf. Berger 1890, 507, 508 e 509-
11). Quest’ultimo attesterebbe una revisione quattrocentesca del 
volgarizzamento del sec. XIV, realizzata su una fonte latina della 
Vulgate languedocienne. La corrispondenza tra i due relatori catalani 
non è regolare e riguarda solo alcune parti del Nuovo Testamento, 
a dimostrazione che segmenti isolati del volgarizzamento hanno 
conosciuto una circolazione indipendente. Limitatamente ai Vangeli, 
la traduzione comune a P486 e P4, che si corrispondono certamente 
a partire da Mt 24, condivide glosse e scelte traduttive con la Bibbia 
francese del sec. XIII (consultata nell’edizione Sneddon 1978 – 
dalla quale sono tratte tutte le citazioni – e controllata sul ms BNF, 
fr. 899, il più antico della tradizione), per cui Berger propone di 
identificare la sua fonte primaria proprio con la traduzione francese. 
La stessa traduzione BibCat pare essere attestata anche in Sevilla, 
Biblioteca Colombina, 7.7.6 e, sostiene Berger, anche nella versione 
conservata dal manoscritto occitanico BNF, fr. 6261 (prov., sec. 
XV).21 Per sciogliere il nodo assai intricato delle relazioni tra tutte 
queste testimonianze bisognerà estendere la collazione al testo 
integrale, definire le modalità di traduzione associabili all’opera di 
un volgarizzatore e quindi stabilire il numero effettivo di traduzioni 
attestate, individuando a partire da esse i rimaneggiamenti seriori, 
la loro cronologia e la stratificazione di tradizioni testuali diverse 
nelle copie disponibili. Malgrado le molte incertezze su cosa sia 
BibCat (una sola traduzione fatta sulla Vulgata, una rielaborazione 
di materiali tradotti preesistenti?) e in quante forme abbia circolato, 
il riscontro con la tradizione giovannea apporta almeno due 
informazioni non marginali alla questione. Prima di tutto, retrodata 
al primo trentennio del sec. XIV (secondo la datazione di B7 e P7) 
un materiale che potrebbe corrispondere a o essere stato impiegato 
per il progetto traduttivo pervenuto a P486 e P4. In secondo luogo, 
la maggiore corrispondenza tra B7 e P4 dimostra l’autorevolezza 
e antichità della lezione del testimone recentior di BibCat rispetto 
a quella del manoscritto di Marmoutier, smentendo, per questo 
segmento testuale, quanto osservato da Berger (1890) in altre parti 
della traduzione.

20  Tra i contributi più recenti, si possono segnalare Puig i Tàrrech 2001; Casanellas 
2014; Avenoza 2012; sono ancora utili le riflessioni svolte nel regesto bibliografico di 
Morreale (1958).
21  Per i rapporti con la cosidetta ‘Bibbia di Siviglia’ della Biblioteca Colombina cf. 
Berger 1890, 537; sul ms BNF fr. 6261 cf. le pp. 538-45. La formula ‘Bibbia di Siviglia’ 
indica una compilazione assai articolata che unisce una mise en vers delle Sacre 
Scritture, la traduzione in prosa dei Vangeli di Matteo e Giovanni e i Salmi tradotti da 
Ramon Sabruguera.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

40

﻿3	 La testimonianza di P7

Il testo restituito da P7 presenta una cospicua serie di lezioni singolari 
che possono essere ritenute innovative; la loro introduzione è 
indifferentemente addebitabile al copista del testimone parigino o a 
quello di un suo antecedente. Dal cap. XIII, non è escluso che alcune di 
esse appartengano già a R1, venendo meno la possibilità di riscontro 
sul collaterale A. Tutte le innovazioni individuate sono giustificabili 
a partire da una fonte già volgarizzata e non latina, il che esclude un 
intento revisorio per ritorno alla fonte inteso alla maggiore fedeltà 
della traduzione alla Vulgata. La lista completa dei luoghi innovati 
mette insieme errori e lezioni indifferenti. I primi sono corretti in sede 
di edizione critica, quando si tratta di errori di copia per i quali è 
possibile risalire alla lezione di partenza; le seconde sono invece solo 
commentate nelle note filologiche. Un caso (XIV.3) è citato nello studio 
linguistico (vedi §4) in quanto errore dovuto a interferenza tra la langue 
source del modello, catalano, e langue cible del testimone, occitano.

XII.3. onchava [Vulg. unxit, A ontec, B7 P4 unta, P486 posa, P ois, Ly oyss]; torcava 
[Vulg. extersit, A essuguet, B7 P486 om., P4 torca, P eysujet, Ly tersz];

XII.9. qui aqui eran [Vulg. quia illic est, A que aqui fossa, B7 que la era Jhesus, P4 
que Jhesus era en aquell loch, P486 que Jhesus era vingut en aquel loch, P que 
Jhesus era aqui, Ly quar la es]; mas que vezian lo Lazer [Vulg. sed ut Lazarum 
viderent, A mais que vissan lo Laser, B7 mas per ço que veessen Latzer, P4 mas 
per veura Latzer, P486 mas per vaer Lazer, P mas que vissan lo Lazer, Ly mas 
que Lazer visso];

XII.18. quant auziren el aver faitz [Vulg. quia audierunt eum fecisse, A car li avian 
auzit far, B7 cor avien oyt que avia fet, P4 car havien hoit (lo miracle) que havia 
fet, P486 cor els oyren que el avia fet, P ass., Ly quar auziro lui aver fait];

XIII.36. seguiretz [Vulg. sequeris, A B7 P4 seguiras, P486 saguiras, L Ly P segras];

XIV.3. vos auretz apareylhat [Vulg. praeparavero vobis, A vos aure aparelhat, B7 

ill., P4 om., P486 l’aure aparalat, L vos aparellarai, Ly aparel<h>arei a vos, P iray 
aparelhar a vos]; seretz [Vulg. sitis, A Ly siatz, B7 P4 P486 siats, L siat, P sias];

XV.5. qui esta en mi et hyeu en el [Vulg. qui manet in me et ego in eo hic, A qui esta 
en me, et yeu en el, P4 que stau en mi e yo en ell, P486 qui estats ab mi e io en 
el, L Ceu chi perma e me e eu en lui, Ly qui esta e mi, et eu en lui, P Et ieu istauc 
en el qui ista en mi];

XV.7. tot quant vos volretz et demandaretz sera fagh [Vulg. quodcumque volueritis 
petetis et fiet vobis, A qualque cauza volretz, demandaretz e sera fait* a vos, P4 
P486 tot quant demanarets acabarets, L calque chausa volret querrez, e sera 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

41

vos faita, Ly qualque causa volretz, queretz, e sera fait a vos, P so que volres 
queres, e sera vos fach];

XV.8. vos fassatz moltz discipols [Vulg. efficiamini mei discipuli, A siatz faitz mos 
discipols, P4 siats mos dexebles, P486 siats mos dicipols, L sias fait mei disciple, 
Ly siatz fait mei decipol, P sias fach miei discipol];

XV.18. an en ayr [Vulg. odio habuit, A ha ahut en odi, P4 ha hayrat, P486 iraren, 
L ac en ira, Ly ac mi en azirament, P aïret mi];

XV.22. los fos vengut [Vulg. venissem, A P4 P fos vengut, P486 fos vingut, L 
vengues, Ly fos vengutz];

XVI.22. alegrara se [Vulg. gaudebit cor vestrum, P7 alegrar sa vostre cor, A alegrara 
se lo vostre cor, P4 P486 serets alegres, L e·l vostre cors s’esjauvira, Ly e·l vostre 
cor esgauzira se, P e·l vostre cor s’alegrara];

XVII.2. dona [Vulg. det, A Ly done, P4, P486 ass., L des, P sia donat];

XVII.4. soy clarificat [Vulg. te clarificavi, A te hay clarificat, P4 t’e manifestat, P486 
io t’e manifistat, L te clarifigei, Ly te esclarzi, P clarifique tu];

XVII.12. ab vos [Vulg. cum eis, A ab els; P4 P486 ass., L <ab> eu<z>, Ly ab lor, P 
amb els];

XVII.15 que·ls partisco [Vulg. ut tollas, A que-ls hostes, P4 que ells leus, P486 que 
tu·ls leus, L que los tollas, Ly que los tolas].

Nella serie di lezioni singolari del testimone parigino, spiccano i 
casi dove a fronte di una sola parola della fonte latina si danno due 
soluzioni sinonimiche. Nel complesso, questi ampliamenti puntuali 
ed episodici sembrano aderire a una scelta stilistica più che a una 
volontà di maggiore chiarezza. Lo stesso vale per l’unica aggiunta 
testimoniata solo da P7 e non inquadrabile come doppia lezione (alla 
fine dell’elenco, vedi XV.24).

XII.20. homes pagans gentils [Vulg. gentiles, A homes gentils, B7 gentills, P4 
gentils, P486 pagans, P de la gens, Ly paga];

XIII.33. Filioli, filiolhs [Vulg. filioli, A Filhet, B7 fillols, P4 fils, P486 fills meus, L 
Filleth, Ly Filheti, P om.];

XV.15. vos ay fachas saber et coneixer [Vulg. nota feci vobis, A conoysser hay faitas 
a vos, P4 P486 jo·us he maniffestat, L vos fezii conogudas, Ly fi conogudas a vos, 
P ieu fis conogudas a vos];



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

42

﻿ XVI.25. en proverbis et en semblansas [Vulg. in proverbiis, A en proverbis, P4 P486 
per semblances, L e semblanzas, Ly en semblansas, P en proverbi];

XVI.25. en proverbis ni en semblansas [Vulg. in proverbiis, A en proverbis, P4 P486 
per semblances, L en proverbis, Ly en semblansas, P en proverbis];

XVI.25. en pales et a descubert [Vulg. palam, A Ly a pales, P4 P486 maniffestament, 
L aubertamen, P en apert];

XVI.27. hyeu soy vengut et eixit de Dieu [Vulg. ego a Deo exivi, A de Dieu son exit, 
P4 P486 ass., L eu eissii de Deu, Ly eu issi de Deu, P que ieu issi de lui];

XVI.29. en pales et en descubert [Vulg. palam, A manifestament, P4 P486 
plamenys, L aubertamen, Ly azubertament, P en apert];

XVI.29. proverbis ni semblansas [Vulg. proverbium, A L P proverbi, P4 P486 
semblances, Ly semblansa];

XVI.32. s’escap et se·n torn [Vulg. dispergamini, A siatz departitz, P4 scamparets 
e fugirets, P486 escamparets e fugirets, L siaz devis, Ly siatz esparsi, P seres 
espandit];

XV.24. anc ses semblantz [Vulg. A P4 P486 L Ly P ass.].

In un luogo, P7 presenta una lezione che riproduce ‘a calco’ la parola 
del testo latino, diversamente da quanto osservabile in tutti gli altri 
volgarizzamenti occitanici e in BibCat:

XVI.21. prezura [Vulg. pressurae, A L Ly dolor, P4 P486 P dolors].

Il dato, del tutto isolato, non può essere sfruttato come prova di un 
ritorno al testo latino, anche solo episodico e/o mnemonico.

Sono invece decisamente interessanti i tre esempi di varianti 
lessicali che attestano parole rare o connotate dal punto di vista 
diatopico. Trovandosi al cap. XII, il primo esempio è l’unico per il 
quale possiamo ritenere la variante come certamente innovativa e 
appartenente a P7, o alla linea di trasmissione che lo collega a R1:

XII.21. se transferen [Vulg. accesserunt, A se acosteron, B7 acostaren-se, P4 se 
acostaren, P486 om., P vengron, Ly apropiero].

La variante traduttiva acostar, testimoniata da A B7, e identica a 
quella di P4, appare tutt’altro che scontata per la resa traduttiva 
del lat. accesserunt e potrebbe rappresentare un elemento di 
convergenza lessicale tra la traduzione del lacerto e BibCat (P4). La 
prova è tuttavia solo indiziaria, perché il verbo accedere manca di 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

43

altre attestazioni nella pericope giovannea e non può quindi essere 
valutata la ricorsività della scelta traduttiva. Quanto alla lezione se 
transferen di P7, il significato di ‘avvicinarsi a’ – proprio del verbo 
latino e anche di acostar (cf. FEW 2,1247b s.v. cŏsta, DOM s.v. acostar 
2.a. e DECat 2,1000a s.v. costa) – non è registrato nel FEW (13/2,202a 
s.v. transferre);22 in guascone è attestato nel senso di ‘reverser’ (sec. 
XVI; ArchGir e ArchMill).23 Per il catalano, manca la voce in DECat 
mentre il DCVB s.v. transferir indica il significato «(refl.) Passar o anar 
d’un lloc a un altre» come documentato dal sec. XV. Il DuCange non 
lemmatizza nessun verbo latino utile a chiarire il caso. Le possibilità 
interpretative sono due, la prima linguistica, la seconda filologica: 
P7 attesta un significato raro e poco documentato di transferir (rifl. 
‘avvicinarsi’) o la variante nasce dal fraintendimento di una lezione 
antecedente, che resta però nebulosa.

Le altre due varianti di P7 meritevoli di attenzione sotto il profilo 
lessicale sono cep (XV.4 Vulg. vite) e panpol (XV.2 Vulg. palmitem; 
XV.4 Vulg. palmes; XV.5 Vulg. palmites). La prima è propriamente un 
‘diatopismo’ e, come tale, è stata commentata nel primo contributo.24 
A differenza delle altre varianti, cep potrebbe rappresentare una 
lezione antica se non anche primitiva, come suggerisce il suo 
riscontro in BibCat esattamente in questo luogo – e una seconda 
volta a XV.5. Il lemma panpol è rarissimo in antico occitanico e in 
catalano e non attestato nelle due varietà prima del sec. XV.25 Rn 
4,405a cita come unico documento del lemma l’Elucidari de las 
proprietatz (traduzione in lingua d’oc del De proprietatibus rerum di 
Bartolomeo Anglico), conservato in testimonianza unica dal ms Paris, 
Bibliothèque Sainte-Geneviève, 1029. Il testo è anteriore al 1355 e il 
manoscritto presenta la firma del conte di Foix e principe di Béarn 
Gaston III Fébus (1331-1392, conte di Foix dal 1343), personaggio 
in cui è possibile riconoscere il committente della copia e, forse, il 
destinatario della traduzione.26 Dunque, nel sec. XIV il lemma può 
contare su due sole testimonianze – la più antica è P7, seguita a 

22  L’uso riflessivo è attestato solo nel mfr., sec. XVI, con significato non pertinente.
23  Impieghiamo le sigle lessicografiche del DEAG. 
24  Cf. Fusaroli 2022, 377-8 per il commento lessicologico e i rinvii agli strumenti.
25  Per l’occitanico cf. Lv 6,37b, che adduce un solo esempio tratto da P7 e FEW 
7,532b s.v. pampinus, che si rifà ai dizionari precedenti («apr. pampol m. “feullage de 
vigne” [selten, Rn cep; Lv], panpol [hap. ], pampa [hap. 15.jh. ]»). L’unica attestazione 
rintracciabile del lemma nel XV sec. è nel Floretus, glossario latino-provenzale 
trasmesso dai mss BNF, lat. 7657 e 7685, cf. Blanc 1891, 76. Per il catalano, cf. DECat 
6,218a s.v. pampol (1° doc. mj. S. XV), DCVB s.v. pampol (1. Curial, Alegre Transf.).
26  Le ipotesi in campo circa la contestualizzazione del progetto di traduzione sono 
illustrate da Lola Badia, cui si rimanda anche per il quadro bibliografico completo, 
cf. Badia 2001, in part. 315; le osservazioni della studiosa sono riprese e sviluppate 
nell’introduzione all’edizione critica dell’opera, cf. Hershon, Ricketts 2018, in part. 
18-23.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

44

﻿stretto giro dall’Elucidari – entrambe riferibili al compartimento 
occidentale del dominio linguistico oc e in un spazio geografico e 
culturale rivolto alla Catalogna. La documentazione antica è scarsa 
e impedisce di parlare di un ‘diatopismo’ per quanto riguarda l’epoca 
medievale (del lemma non vi è traccia né in DocLing né nei documenti 
del guascone). Nei dialetti moderni, la sua distribuzione è discontinua 
ma ampia, estendendosi dall’area occidentale (ALF 1654 H.-Pyrén. 
p 695, 696, Gers p 678, 669; Ariège 790; H-Gar. p 760) al lang. or. 
(Gard 863, 862) e toccando un buon numero di dipartimenti situati 
sulla riva destra del Rodano (Drôme p 855; Vaucluse p 864, 874; B.-
du-Rhone p 872, 883, 882; Var p 884, 886, 893, 894, 895).

4	 Studio linguistico

La scripta del ms fr. 2427 è stata oggetto di esame e descrizione 
nell’edizione critica del LVVert, opera che occupa lo spazio maggiore 
del manoscritto (cf. Fusaroli 2025a, 523-9). La trascrizione della 
pericope giovannea mostra fenomeni assimilabili a quelli riscontrati 
nella prima e più estesa parte del volume, rinsaldando le ipotesi di 
localizzazione nel Languedoc centro-or. e di impiego di una fonte 
o di più fonti (l’una per il LVVert, l’altra per il Vangelo) originate in 
Catalogna. Nella copia del LVVert si evidenziano alcuni tratti ascrivibili 
alla scripta tolosana, molto rari e tali da configurare un passaggio a 
Tolosa antecedente all’arrivo dell’opera nel testimone parigino. Alcuni 
di essi si ritrovano anche nell’estratto evangelico (3 p. perf. ind. in 
-ec, 1 p. pron. pers. hyou, vedi infra) ma l’estensione testuale molto 
ridotta non offre, di per sé (senza cioè le informazioni procurate dal 
LVVert), elementi sufficienti a sostegno di una mediazione tolosana a 
monte del testimone.

La presenza discontinua di tratti grafico-formali, morfologici e di 
elementi lessicali a marcaggio catalano o fortemente linguadociano-
occidentali è valutabile in due direzioni. In ottica sincronica, la 
commistione di elementi occitanici e catalani è risultato della 
sovraregionalità caratteristica delle scriptae medievali ‘di frontiera’, 
predisposte a sovrapporre usi grafico-formali non uniformati a una 
sola varietà scrittologica. Il ms fr. 2427 non proviene da una regione di 
confine geografico ma il suo centro di scrittura è certamente inserito 
in un orizzonte di ‘frontiera culturale’. Chi lavora al manoscritto 
dispone di fonti in lingua catalana e si dimostra, nel complesso, 
disinteressato a intervenire sulla forma linguistica delle copie, 
ammettendo un certo grado di eterogeneità formale. Dal canto loro, 
gli elementi puntuali, isolati, rari o fortemente discontinui, orientano a 
una soluzione interpretativa ‘diacronica’, secondo cui la loro presenza 
è il portato linguistico residuale di uno stadio della tradizione del testo 
più antico. Il passaggio da un ‘prima’, catalano, a un ‘dopo’ occitanico 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

45

necessiterebbe della riprova dell’errore linguistico che manca 
all’estratto giovanneo, fatto salvo per due casi minuscoli, nessuno 
dei quali eclatante, che commenteremo sotto. L’inquadramento 
‘stratigrafico’ di questi elementi è comunque suffragabile tenuto conto 
del dosaggio e della distribuzione dei tratti linguistici marcati e della 
loro messa in sequenza con quanto tracciato nel LVVert.

4.1	 Ipotesi di localizzazione

Le isoglosse assunte a riferimento per la localizzazione sono 
tradizionalmente tre: la palatalizzazione di ca- a inizio parola, 
l’evoluzione con palatalizzazione o meno del nesso -ct- e il 
mantenimento o il dileguo di -n. Attenendoci ad esse, la scripta di 
Gv XII-XVII si inserisce nella zona causa / fach con dileguo della 
nasale finale. La mancata palatalizzazione di ca- iniziale non conosce 
nessuna eccezione o ambiguità (cf. cauza XII.16 passim, con <ch(a)> 
/k(a)/ solo nel cultismo Paschas XII.1). La caduta di -n finale si realizza 
ricorrentemente e in ogni contesto (nei monosillabi: gra < granum 
XII.24, so 1 p. pres. ind. esser XII.26, pa XIII.18; nei bisillabi ossitoni: 
cove 3 p. pres. ind. XII.34, poli XII.15, bassi XIII.5, Symo antr. XIII.6, 
bossi XIII.27 ma bossin XIII.30, negu XIII.28, alcu; sporadicamente 
nella desinenza di 6 p. plur.: podio XII.39, auzavo XII.42, entendero 
XII.28, gardo XV.20, conoixo XVI.3, partisco XVII.15; nelle 
terminazioni < -tionem: dilectio XV.9, dileccio XV.10, excusacio XV.22, 
perdicio XVII.12). La risoluzione di -ct- manifesta invece un tasso di 
oscillazione decisamente maggiore, alternandosi forme con sviluppo 
di palatalizzazione (del tipo fach 25x, es. facha XIII.2, fachas XII.16, 
profiecha XII.19) e forme non palatalizzate (del tipo fait 17x, es. faitz 
XII.18, ditas XIII.21, coitosament XIII.27, fait XIV.29, fruit XV.4);27 una 
sensibile prevalenza delle forme palatalizzate è misurabile anche 
nel LVVert. Visto che il modello (o i modelli) da cui il manoscritto 
attinge proviene da Ovest, ha senso ritenere le forme del tipo fait – 
che orientano al Languedoc occidentale e alla Catalogna – residui 
accettati dal copista di P7, il quale d’altra parte sarà responsabile 
dell’inserimento delle forme palatalizzate normali nel suo modello 
scrittologico, che è sempre linguadociano ma rivolto a Est.

4.2	 Tratti catalani

Nel campo delle grafie, sono tre i tratti a marcaggio catalano; la 
loro frequenza nel breve lacerto giovanneo è sensibilmente maggiore 
rispetto al LVVert, forse per l’allentamento della moderata azione 

27  L’elenco completo delle forme è procurato in Fusaroli 2022, 379.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

46

﻿livellatrice messa in atto dallo scriba principale o per la patina 
catalana più accentuata della fonte del Vangelo.

1) La laterale palatale è espressa mediante il digramma <lh>, in posizione 
mediana (in totale 9x) e finale (es. filhs XII.36, toalhos XII.4) e dal trigramma a 
marcatura catalana <ylh> (8x: amagataylhs XII.6, apareylhar XIV.2, apareylhat 
XIV.3, cabeylhs XII.4, hueylhs XII.39, XVII.1, muylhat XIII.26, muylhet XIII.26). 
Entrambi i grafemi trovano rappresentazione anche nel LVVert, con una decisa 
prevalenza di <lh> su <ylh>, che copre circa il 14% del tracciato.

2) La nasale palatale è notata <ynh> (29x, non si danno occorrenze della 
consonante in posizione finale: es. compaynha, seynhal XII.18, Seynher XII.21, 
enseynhara XIV.25, luynhara XV.2, playnharetz XVI.20 ecc.); sporadicamente, 
è attestato l’uso di <yn> con valore certamente palatale (cf. seyniss’en XIII.4, 
incerto in meynspreza 1 XII.48). Il digramma <nh> è presente ma minoritario 
(2x: cf. pertanhia XII.6, guinhet XIII.24), con uno scarto da quanto riscontrato 
nel LVVert, dove è più frequente l’impiego di <nh> rispetto alle sequenze <ynh>, 
<inh>, le quali rappresentano circa il 45% delle occorrenze totali.

3) Il grafema <x>, spesso nella sequenza <ix>, ricorre per indicare la sibilante 
palatale derivata da ex-, -x-, psj, -sc- (cf. dix 3 p. pres. ind., laixas 2 p. imper. 
XII.7, lex 1 p. pres. ind. XVI.28, leixetz XVI.32, dixipols XVI.29, dixes 2 p. pres. ind. 
XIII.13, XVI.29, dixero XII.19, dixeren XII.22, XVI.17, XVI.18, XVI.29 dixera XIV.2; 
<ix>: eixausat?, eixit XIII.3, eixuget XIII.3, eixemple XIII.15, eixi XIII.30, conoixeran 
XIII.35, conoixeretz XIV.7, conoixet XIV.17, conoixeretz XIV.20, conoixer XV.15, 
XVII.25 2x, coneixen XV.21, conoixem XVI.30). In alternativa, è attestato l’uso di 
<iss>, pressoché sistematico per aisso 11x (con aysso XII.27) vs aixo 2x (mentre 
aixi 23x vs ayssi XV.15 avv. luogo, d’ayssi enant), <c> e <ss> si alternano in dicipols 
XIII.5, dissipples XII.16, decipols XIII.23 ma è maggioritaria la grafia etimologica 
discipol(s) 7x, con <sc> presente sistematicamente anche nei derivati di resuscitar 
(resuscitat XII.1, XII.9, resuscitet XII.17).

A complemento della serie, si può citare la presenza del tutto isolata 
di querrets (XIII.33) con <ts> finale per l’affricata dentale sorda 
finale, secondo un uso grafico specifico delle scriptae catalane a 
fronte dell’aocc. <tz> che è sistematico nel manoscritto (cf. ad es. 
nella stessa pericope demandaretz, podetz e subito dopo XIII.34: 
ametz 2x); nel LVVert se ne contano solo tre casi (cf. forts f. 55ra e f. 
71ra, aquests f. 65rb).28 

Nel settore morfologico, desta interesse la presenza del pron. dim. 
alo (XIV.21. alo [Vulg.: ille] es aquel qui mi ama; XV.16. tot alo·us 

28  Il fenomeno è documentato regionalmente anche in aocc., in area occidentale (cf. 
Zinelli 2024, 248 e n. 75) e orientale (ricorrono nel canz. provenzale f, cf. Zufferey 
1987, 213). 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

47

[Vulg.: quodcumque] don lo Payre), estraneo al repertorio linguistico 
dell’antico occitanico e tipico invece del catalano (cf. DECat III,267a 
s.v. ell e Moll 2006, 180). Quanto alla morfologia verbale, è significativa 
la presenza di uscite in -e della 1 p. fut. ind.,29 mescolate a dosaggio 
esattamente paritario con le forme aocc. in -ay.30 È assai verosimile 
che nella traduzione giovannea essi si debbano alla fonte e siano 
pertanto qualificabili come residui, considerato anche che nel LVVert 
casi di uscita in -e sono del tutto assenti. Lo stesso può dirsi per la 3 p. 
perfetto indicativo con uscita in -a (cf. parla XII.41, dona XII.49, ama 
XIII.1, dona XIII.26), fenomeno questo riscontrato sporadicamente 
anche nel LVVert. La possibilità che la 1 p. del futuro in -e appartenga 
al modello di P7 è sostenuta dal rinvenimento di un errore linguistico 
prodottosi di necessità a partire da una voce verbale con uscita in -e:

XIV.3 Vulg.: et si abiero et praeparavero vobis locum iterum venio

P7: e, puys que hyeu seray la anat e vos auretz apareylhat lo loc, una autra ves 
venre

B7: E si [...] altra veu vendré.

La genesi di auretz apareylhat (con passaggio alla 5 p. fut. ant., a 
fronte di Vulg.: praeparavero, 1 p. fut. ant.) può facilmente imputarsi 
a una forma aure dell’ausiliare nel modello, rispetto alla quale il 
copista, di solito a suo agio con la desinenza -e, sarà stato indotto in 
confusione dal pron. vos (: vobis), inteso come soggetto e non come 
dativo di vantaggio.

4.3	 Tratti catalani e linguadociano-occidentali

Pur appartenendo alle abitudini scrittorie della Catalogna medievale, 
altri fenomeni sono meno probanti per la caratterizzazione 
geolinguistca del testo perché possibili anche in varietà occitaniche. 
È il caso delle tre occorrenze del sost. loc (XIV.2, XIV.3, XIV.4) con 
risoluzione monottongata di ŏ in contesto velare (vs luec XII.39); nel 
LVVert convivono entrambe le soluzioni con pronunciata preferenza 

29  Sull’opportunità di attribuire il tratto alla scripta tolosana, suggerita dalla sua 
presenza nella Chanson de la croisade e sostenuta dalla documentazioni in Grafstöm 
1968, 103-4, cf. Zinelli 2024, 257 (n. 125).
30  Cf. -e 14x (dire XII.25, trayre XII.32, dare XIII.26, abandonare XIII.37, venre XIV.3, 
recebre XIV.3, fare XIV.13, XIV.14, pregare XIV.16, desemparare XIV.18, venre XIV.18, 
tornare XIV.28, anunciare XVI.26) vs -ay 14x (clarificaray XII.28, seray XII.32, XIV.3, 
trametray XIII.20, XV.26, XVI.7, amaray XIV.21, manifestaray XIV.21, romandray XV.4, 
apeleray XV.15, veiray XVI.22, parlaray XVI.25, pregaray XVI.26, faray XVI.26).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

48

﻿per le forme dittongate. La riduzione del dittongo ue > u, piuttosto 
ricorrente nel LVVert, è scarsamente rappresentata (cf. vulhas 2 p. 
pres. cong. XII.15; vulh 1 p. pres. ind. XVII.24) così come anche la 
riduzione del trittongo ieu < e˘ + [w] (cf. teus pron. pres. 2 p. sing. 
XVII.6). Nell’ambito del vocalismo atono, desta interesse lo scambio 
continuo e > o nelle voci verbali derivate da romaner, presenti anche 
nel LVVert come alternativa alle forme con mantenimento di e (cf. 
roman XII.24, romanga XIV.16, romandra XIV.17, romanetz XV.4, 
romandray XV.4, romanet XV.9, romandretz XV.10, romanga XV.16), 
fenomeno documentato nell’intero dominio occitanico medievale e 
nella prosa catalana antica, dai Costums di Tortosa alla Legenda 
aurea fino al corpus lulliano dov’è forma pressoché esclusiva.31

Potrebbero altresì appartenere alla lingua della fonte le forme 
con dileguo della dentale intervocalica, piuttosto ricorrenti e 
sistematiche ma comunque minoritarie (cf. traïr XII.4, trahir XIII.11, 
trayra XIII.21, ahira XII.25, juizi XII.31 passim; creatz < credātis 13 
XIII 19, XIV.11, XIV.29, creetz XIV.1, XIV.11, XVI.31, avetz creegut 
XVI.27, crea < credat XVII.21). Lo stesso dicasi per manament (XII.49) 
con dileguo della dentale successiva alla nasale, attestato in guascone 
(cf. Glessgen 2022, 43) e nel narbonese (forse per assimilazione nd 
> nn cf. Grafström 1958, 125). È frequente il mantenimento della 
laterale davanti alla dentale (cf. molta XII.12, moltz XII.42, moltas 
XIV.30, molt XV.5 a fronte di mot XII.24), fenomeno presente nel 
Languedoc (cf. Wüest 1995, 426 §3.2.5 e Grafström 1958, §18) ma 
anch’esso del tutto compatibile con una fonte in lingua catalana e, 
quantomeno in potenza, elemento residuale. Meritano segnalazione le 
due attestazioni isolate di meteigh XVII.5, con <gh> finale indicante 
forse la sibilante (a fronte di meteix 27x, con normale evoluzione di 
-ps- nella sibilante palatale): la stessa forma è attestata una volta in 
LCOliv (Narbonne, 1381-1392).32

Per la morfologia verbale, vanno considerate le forme verbali di 6 
p. con desinenza -en, fenomeno esteso anche all’area più occidentale 
del Languedoc e alla Guascogna,33 e la presenza sporadica di 3 p. del 
perfetto indicativo dei verbi di prima classe in -ec (cf. atrobec XII.14, 

31  Cf. DECat 7,413 s.v. romandre e FEW 10,234b s.v. rĕmanēre (romanir, romaner e 
romandre, senza marcatura geolinguistica).
32  Cf. Blanc 1891, 326. Con la <h(s)> è sistematico in tutti i testi del ms London, BL, 17920.
33  Per la distribuzione geolinguistica della desinenza: Cf. Meyer 1880, 213. Ecco 
una panoramica esemplificativa delle occorrenze: perf. ind.: feren XII.1, vengren XII.9; 
XII.13, apenseren XII.10, preseren XII.13, se recorderen XII.16, auziren XII.18, eren 
XII.20, XIII.1, se transferen XII.21, dixeren XII.22, XVI.18; vegen XII.40; aucizeren 
XII.10, orassen XII.20; 6 p.imperf. ind. cuyaven XIII.29, volien XVI.19. Lo stesso 
fenomeno riguarda anche il LVVert (es. 6 p. pres. ind. -ar: guarden, iutgen, ensenhen, 
acompaynhen, luynhen; -er: poden, creichen, planhen; -ir: ligen, fugen, segen, reculhen; 
-re: venden, perden, morden, arden, despenden).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

49

apelec XII.17, entrec XIII.27), tratto in questo caso assai specifico 
della scripta tolosana ma con estensioni fino al Quercy. Orienta alla 
stessa area del tolosano l’uso della 1 p. del pronome personale nelle 
forme yo / io XIII.33, XIV.2 e soprattutto hyou XIV.6, rinvenute anche 
nel LVVert.

5	 Gv XII-XVII: il testo di BNF, fr. 2427

L’edizione si basa sulla testimonianza del ms BNF, fr. 2427, emendata 
degli errori meccanici attribuibili con certezza al suo copista o a 
quello del suo diretto antecedente (dittografie, errori di lettura). 
Le varianti deteriori non dovute a errore meccanico e per le quali 
non è stato possibile ricostruire la lezione di partenza sono marcate 
nel testo dall’asterisco e commentate nelle note filologiche. Le 
omissioni, tutte spiegabili per saut du même au même, sono segnalate 
con il segno <…>. La trascrizione rispetta la grafia del testimone, 
distinguendo u / v con valore vocalico e consonantico e ricorrendo a j 
per l’affricata palatale derivata da -dj-, dj-, -d’c-, -d’g-. Lo scioglimento 
delle abbreviazioni, segnalato in corsivo, segue gli usi maggioritari 
del copista. La divisione in capitoli e in paragrafi si attiene a quella 
della Vulgata nell’edizione Weber, Gryson 1994. Le note a fondo pagina 
segnalano: la lezione del manoscritto corretta in sede di edizione; 
la porzione testuale della Vulgata corrispondente a un’omissione; i 
pieds-de-mouche che non corrispondono alla paragrafatura e alla 
punteggiatura adottate per l’edizione; osservazioni di interesse 
paleografico e codicologico (es. difficoltà di lettura, presenza di 
rubriche, note per il rubricatore).

[XII.]

1. (111ra) Jhesus, davant.vi. jorns de Paschas, venc en Bethania on era estat lo 
Lazer mort, lo qual Jhesus avia resuscitat. 2. Et feren la34 cena aqui e35 Marta 
ministrava et lo Lazer certanament era l’un d’aquels qui cenavan ab el. 3. § E 
adoncs Maria pres una liura d’enguent nardi pistici precios et onchava los pes de 
Jhesu Crist et torcava li sos pes ab sos cabeylhs, et la caza fon plena de la odor 
de l’enguent. 4. § Adoncs dix.i. de sos discipols, Judas Escarioth – aquel era qui·l 
devia traïr: 5. § «Per que aquest enguent no es vendut per tresens deniers et fos 
donat als paubres?». 6. Et dix aisso no car a el pertanhia dels paubres mas cor 
era layre et avia borsas et amagataylhs et portava so que hom lur trametia. 7. 

34  L’occhiello della a non è più visibile o non è stato tracciato; in alternativa, ma è 
assai poco verosimile, la sequenza di lettere potrebbe leggersi li (art. femm. sing. caso 
sogg. o pron. rel. con funzione dativale).
35  ms pied-de-mouche (§e). 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

50

﻿ § Adoncs li dix Jhesu: «Laixas estar, per so que·l jorn de ma36 sabutura (111rb) 
lo serve. 8. Car los paubres totztemps auretz ab vos, mas mi no auretz pas 
totztemps». 9. § Adoncs conec molta turba dels Juzieus qui aqui eran, et vengren 
no per Jhesu tant solament, mas que vezian lo Lazer lo qual avia resuscitat de 
mort. 10. § E apenseren se los princeps dels capelans que aquimeteix aucizeren 
lo Lazer, 11. car per el moltz dels Juzieus anavan et crezian en Jhesu. 12. § E 
l’endema molta compaynha qui era venguda al jorn de la festa, com aguessen 
auzit que Jhesu venia en Jerosolima, 13. preseren rams de palmes et vengren 
li encontra ab processio et cridavan: «Osanna! Salva·ns! Beneseg sia aquel qui 
ve al nom de Nostre Seynhor, rey d’Israhel». 14. § E atrobec Jhesus un ase et 
asec se de sobre, aixi com es escrig: 15. «No·t vulhas, filha de Syon, tembre. Vec 
te ton rey, qui se·n ve sobre lo poli de la saumiera». 16. § Aquestas cauzas no 
conegren premierament sos (111va) dissipples;37 mas enapres,38 quant Jhesus 
fo glorificatz, adoncs39 se recorderen que aquestas cauzas eran escrichas d’el 
et que aquestas cauzas avian fachas a lhuy. 17. § Adoncs portava testimoni la 
compaynha qui era ab el quant apelec lo Lazer del moniment, cant lo resuscitet 
de mort. 18. E per aisso li venc encontra la compaynha, quant auziren el aver faitz 
aquest seynhal. 19. § Adoncs los phariseus dixero entre els meteix: «§ Vezetz que 
neguna cauza no profiecha? § Ve·us que tot lo mon va apres el!». 20. § Ez eren 
aqui alcuns homes pagas gentils d’aquels qui la eren pujatz per so que orassen al 
jorn de la festa. 21. § Aquels se transferen ladoncs ves Felip, qui era de Betsayda 
de Galilea, et pregavan lo et dizian: «Seynher, nos volem Jhesus vezer». 22. Venc 
Phelip enant et dix o a Sant Andrieu, e40 Andrieu ensemps et Phe[lip] (111vb) 
dixeren ho a Jhesu. 23. § E Jhesus respos lur et dix: «Ven la hora que sia clarificat 
lo filh de l’home.41 24. § Per cert, per cert vos dic: si lo gra del froment, puis que 
es cazut en la terra, ni sera esta mort, el se roman tot sol; mas, puys que el sera 
mortificat, el aporta mot de frug. 25. § Qui ama sa anima perdra la e42 qui ahira 
sa anima en aquest mon a la vida perdurabla la guarda. 26. § Qual que sia qui 
aministra a mi, seguesqua·m et, aquimeteix on hyeu so, mon ministre sera. Qual 
que sia43 que a me aura aministrat, mon Payre lo honorificara. 27. § Ma arma 
es en aquesta hora torbada; et que dire? Pare, fe salva·m en aquesta hora? Mas 
per aysso soy vengut en aquesta hora! 28. § Paire, clarifica ton nom». Adonc 
venc.i.a. vos del cel: «E hyeu l’ay clarificat e encara lo clarificaray!». 29. (112ra) 
§ E adoncs la compaynha qui estava entorn o auzia et dizia que torn avia fag. E44 

36  ms de dema.
37  La sequenza <ss> è poco leggibile da ripr. a causa della piega del foglio.
38  ms enaprec.
39  ms pied-de-mouche (§adoncs).
40  ms pied-de-mouche (§E).
41  ms de la Verge de l’home. Spazio lasciato bianco con nota per rubricatore sul 
margine interno del f. (: am ame).
42  ms pied-de-mouche (§e). 
43  ms pied-de-mouche (§Qual).
44  ms pied-de-mouche (§E).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

51

los autres dizian: «Ans es angel qui li a parlat». 30. § Respos Jhesus et dix: «No 
pas per mi mas per vos es venguda aquesta vos. 31. § Ara, en aquesta hora, es lo 
juizi del mon; ara45 lo princep d’aquest mon sera gitat deforas. 32. § E hyeu seray 
eixausat de la terra et trayre totas cauzas a mi meteix». 33. § Aquestas cauzas 
dizia, donans a entendre de qual mort devia morir. 34. Respos li la compaynha: 
«Nos avem auzit de la ley que Crist esta eternalmentz; et tu com dizes que cove 
esser levat de terra lo Filh de l’home? E qual es aquest Filh d’ome?». 35. § Adoncs 
lur dix Jhesus: «§ Fort pauc de lum es encara en vos. Anatz dementre que avetz 
lum, que tenebras no·us prengan; et qui va en tenebras no sab on se va. 36. § 
Dementre que avetz (112rb) lum crezetz en lum, per so que siatz filhs de lum». 
Aquesta paraula lur dix Jhesus et partis d’aqui et amaguet se d’els. 37. § E com el 
agues faitz tantz seynhals davant els, no crezian en el; 38. cor acomplir se devia 
la paraula de Ysaias lo propheta qui dix: «§ Seynher, en quals creiran a vostre 
auzidor? Et lo bras del seynhor a qui es revelat?». 39. § Per aisso no podio creyre, 
cor en autre luec dix Ysaias: 40. «Encegatz son lurs huelhs et endurzic es lur cor, 
per so que no vegen ab lur hueylhs ni entendan ab lur cor, et hyeu qui los sane, 
et sian convertitz». 41. § Aquestas paraulas dix Ysayas quan vezia la sua gloria 
et parla d’el. 42. § Mas empero, dels princeps, moltz crezian en el, mas per los 
phariseus no ho auzavo confessar, per so que no·ls getesson de la synagoga; 
43. car mays amavon la gloria dels homes que la gloria (112va) de Dieu. 44. § 
E Jhesus se pres a cridar et dix: «Qui cre en mi, no cre en mi, mas en aquel qui 
m’a trames. 45. § E qui ve mi, ve aquel qui m’a trames. 46. § Hyeu soy lum qui 
soy vengutz el mon, per so que tot hom qui cre en mi no remanga en tenebras. 
47. § E qual que sia que auzira mas paraulas et no las guardara, hyeu no·l jutge; 
hyeu no soy vengut per so que jutge lo mon, mas per so que salve lo mon. 48. § 
Qui meynspreza et no recep mas paraulas, a qui·l jutge: la paraula que hye·us 
ay dicha, aquela lo jutgara el derrier jorn. 49. Car hyeu de mi meteix no·us ay 
parlat, mas46 lo Paire qui m’a trames, el meteix me dona manament que diga et 
que parle. 50. E say que lo syeu mandament es vida eternal. § Aquelas cauzas 
que hyeu parle, aixi com lo paren dix, et hye·us parle».

[XIII.]47

1. § Davant lo jorn festival de Pascha, sabens (112vb) Jhesus que la hora es 
venguda que pas d’aquest mon al Paire, com el agues amatz los sieus qui eren 
el mon, en la fi los ama. 2. § E facha la cena, com lo diable ja agues mes en cor a 
Judas Symonis Scarioth que·l trays, 3. sabens que totas cauzas li a donat lo Paire 
en sas mans et que de Dieu es eixit et a Dieu se·n va, 4. leva·s48 de la cena et pauza 
sos vestimens e pres uns toalhos de lin et seyniss’en. 5. E apres mes aygua en.i. 
bassi et comenssa a lavar los pes de sos dicipols et eixuget los ab los tovalhons 

45  ms pied-de-mouche (§ara).
46  ms pied-de-mouche (§mas).
47  ms .xiij. capitols. (non rubr.).
48  ms pied-de-mouche (§leva⋅s).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

52

﻿ de que s’era cengh. 6. E venc a Symo Peire e Peire dix a el: «Seynher, et tu a mi 
lavas los pes?». 7. § Respos Jhesus et dix a el: «So que hyeu fas, tu no sabs aras, 
enpero sabras ho enapres». 8. E Peire dix a el: «Seynher! Negun temps no lavaras 
a mi los pes». § Respos li Jhesus: «Si hyeu no·ls te lavi, doncs no auras tu part ab 
me». 9. E Symon Peire dix (113ra) a el: «Seynher! No tant solament mos pes, mas 
mas mans et mon cap!». 10. E Jhesus dix a el: «Qui es lavat, non ha mestier si no 
que sos pes lave, mas que es nedes tot. Et vos etz nedes, mas no pas totz». 11. 
Cor el sabia qual era aquel qui·l devia trahir, per aquo dix ‘no etz totz nedes’. 12. 
§ Puys, enapres que los ac a totz lavatz los pes, pres sos vestirs e, com el se fon 
tornat sezer, comenset lur a dir: «Sabetz que hyeu ay fagh a vos? 13. Vos autres 
m’apelatz Mayestre et Seynhor e dixes ben, car hyeu ho soy. 14. Doncs si hyeu, qui 
soy Mayestre et Seynhor, ay lavatz vostres pes, et vos devetz l’un a l’autre lavar 
vostres pes; 15. cor hye·us en ay donat eixemple que, en aquela maniera que 
hyeu ay fagh a vos, e vos enaixi serviatz l’un a l’autre. 16. § Per cert, per cert vos 
dic: no es lo sirvent mayor de son seynhor ni l’apostol maior d’aquel qui·l tramet. 
(113rb) 17. § Puys que aquestas causas sabetz, benauyratz seretz si las faitz et si 
las metetz en obra. 18. § Non ho dic de totz vos autres, hyeu say quals ay elegitz, 
mas per so qu’es complida la Escriptura: ‘§ Qui manja mon pa, levara son talon49 
contra50 mi’. 19. Et ara vos o dic, enans que sia fag, per so que o creatz, can sera 
fag, cor hyeu son el veramentz. 20. § Per cert, per cert vos dic: qui receb qual que 
sia d’aquels que hyeu trametray, mi meteix receb; et cel qui mi receb, receb aquel 
qui m’a trames». 21. § Puys que Jhesus ac ditas totas aquestas cauzas, torba·s 
en son espirit et manifesta ho et dix: «§ Per cert, per cert, vos dic:.i. de vos me 
trayra». 22. § Adoncs esgardavon los discipols l’un l’autre et duptavan de qual ho 
dezia. 23. § E era.i. de sos decipols acoudatz el sen de Jhesus, aquel que Jhesus 
amava. 24. E guinhet li a[doncs] (113va) Symon Peire et dix a el: «Qual es aquel 
de qui o dis?». 25. § Apres, quant se fo repauzat aquel discipol sobre lo pietz de 
Jhesu, dix a el: «Seynher, en qual es?». 26. § Respos li Jhesus: «Aquel es el a qui 
hyeu dare lo pan muylhat, la sopa». Et pres del pan et muylhet lo el calis et dona 
lo a Judas Symon Scarioth. 27. § E, apres lo bossi, entrec de mantenent en el51 lo 
sathanas et dix a el Jhesus: «So que fas, fa coitosament». 28. § E aisso negu de totz 
aquels qui sezian ab el a la taula no entendero, per que li o avia dit. 29. § Alcuns 
n’i avia qui·s cuyaven, car Judas tenia las borsas, que Jhesus li agues dit: «Compra 
aquelas causas qui son obs a nos al jorn de la festa», o que donas alcuna cauza 
als paubres. 30. § Adoncs, com el agues pres lo bossin, mantenent s’en eixi. Et era 
nuegh. 31. § E quan aquel s’en fo eixit, et Jhesus dix: «Ara es clarificat lo Filh de 
l’home et Dieus es clarificat en el. 32. § Si Dieus es clarificat en el et Dieus (113vb) 
clarifiquet el en si meteix et de mantenent clarificara el. 33. § Filioli, filhols, encara 
son petit de temps ab vos. § Vos me querrets e·m demandaretz et, enaixi com dixi 
als Juzieus “la on hyeu vauc, vos no podetz venir”, mas io·us o dic ara. 34. § Novel 
mandament vos do: que vos ametz l’un l’autre; aixi com hie·us ay amatz, et que 

49  ms talen.
50  ms contra contra.
51  ms els con s espunto.

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

53

vos aquimeteix ametz l’un l’autre. 35. § E en aixo coneixeran totz que vos es mos 
discipols, si vos avetz amor l’un l’autre». 36. § E dix a el Symon Peire: «Seynher! 
Et on vas?». Respos Jhesus: «La on hyeu vauc,52 no potz ara mi seguir; empero 
seguiretz me enapres». 37. § E dix a el Peire: «Per que no·t puesc ara seguir? Ma 
arma abandonare per tu». 38. Respos Jhesus: «Ta anima pauzaras per mi?53 § Per 
cert, per cert te dic: no cantara lo gal, tro que per tres vegadas me denegaras».

[XIV.]54

1. § E dix a sos discipols: « § No·s torbe vostre cor. Creetz en Dieu (114ra) et en 
mi creetz aquimeteix. 2. En la casa de mon Payre son moltas casas;55 et si no ho 
fossen, hyeu no·us o dixera, cor yo·us vauc apareylhar lo loc; 3. e puys que hyeu 
seray la anat e vos aure56 apareylhat lo loc, una autra ves venre et recebres ab 
mi meteix et, aqui on hyeu son, vos seretz. 4. E lo loc on hyeu vauc vos sabetz 
et la via sabetz». 5. § E Thomas dix a el: «Seynher, nos no sabem on vas et com 
podem saber la via?». 6. E dix a el Jhesus: «Hyou son via, veritat et vida. Negun57 
hom no ven al Payre, sino per mi. 7. Si vos m’aguessetz conegutz, per cert vos 
agratz conogut mon Payre: et d’aixi enant lo conoixeretz et vos l’aves vist». 8. § 
E dix a el Phelip: «Seynher, mostra·ns lo Payre et basta·ns». 9. § E dix a el Jhesus: 
«Et per tant de temps soy ab vos et no m’avetz conegutz, Phelip?58 Qui ve me ve 
aquimeteix lo Payre. E tu com dizes “Montra·ns lo Payre”? 10. No (114rb) crezes 
que you son el Payre et lo Payre es en mi? Las paraulas que yo·us parle, de mi 
meteix no las parle; per59 cert lo Payre, que es en mi, el meteix fa las obras. 11. 
§ No creetz que hyeu soy el Payre et lo Paire es en mi? 12. Doncs, per aquestas 
obras, so creatz.60 § Per cert, per cert vos dic: aquel qui cre en mi, las obras que 
you fas et el fara, et maiors cauzas d’aquestas fara, cor hyeu vauc al Payre. 13. 
Et de tota causa que vos demandaretz lo Payre en mon nom, yo tot ho fare, per 
so que lo Payre sia glorificat el Filh. 14. § Tota cauza que vos demandaretz en 
mon nom, yo ho fare. 15. § Si vos me amatz, guardatz mos mandamens. 16. Et 
yo pregare lo Payre et donare61 vos ha autre Confortador, per so que romanga ab 
vos eternalment, 17. Sperit de veritat lo qual lo mon no pot rezemer, car no·l ve 
ni·l conoix. Mas62 vos lo conoixet, cor el romandra ab vos et ab vos sera. 18. Yeu 

52  ms sequenza ua scritta a fine rigo ed espunta; uauc scritto al rigo sotto.
53  ms spazio lasciato bianco con richiamo e guida per rubr.: amen amen.
54  ms spazio bianco per rubrica, a matita marg. interno: .xiij. capitulum.
55  ms cauzas.
56  ms auretz.
57  ms pied-de-mouche (§Negun).
58  ms pied-de-mouche (§Phelip).
59  ms pied-de-mouche (§per).
60  ms spazio bianco per rubrica.
61  ms donar.
62  ms pied-de-mouche (§Mas).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

54

﻿ (114va) no·us desemparare orphens, yeu venre a vos. 19. Apres.i. petit de temps 
e lo mon ja no·m veyra; mas63 vos me veiretz, cor yeu viu et vos viuretz ab mi. 
20. § En aquel jorn vos conoixeretz que hyeu son el Payre et vos en mi et hyeu en 
vos. 21. Qui a aquestz mandamens mieus et los guarda, alo es aquel qui mi ama. 
E aquel qui mi ama, sera amat per mon Payre et hyeu amaray el et manifestaray 
a el mi meteix». 22. § E dix a el Judas, no pas aquel Escarioth: «§ Seynher, que 
es estatz faitz que tu deus manifestar tu meteix a nos et no al mon?». 23. Respos 
Jhesus et dix a el: «Si alcun mi ama, el guardara ma paraula et mon Payre amara 
el et a els venrem et ab els farem mansion. 24. Cel qui no mi ama, mas paraulas64 
no guarda; e65 la paraula que vos avetz auzida no es mia mas d’aquel qui m’as 
trames, mon Payre. 25. § Aquestas cauzas vos ay parladas estant ab vos. 26. 
Mas lo Confortador Sant (114vb) Esperit, lo qual vos trametra lo Payre en mon 
nom, aquel vos enseynhara totas cauzas e·us amonestara e·us aministrara e·us 
inspirara totas aquestas cauzas que hye·us auray dichas.66 27. § Ma patz done a 
vos; no en aquela maniera que lo mon la dona, la done hyeu a vos. No·s67 turbe 
vostre cor ni aya paor. 28. Vos avetz auzit so que yo·us ay dig: “Yeu me·n vauc et 
tornare a vos”. Si vos me amassetz, vos agratz gaugh per so quar hyeu me·n vauc 
al Payre, cor lo Payre es maior de mi. 29. E ara hyeu o ay dit a vos, enans que sia 
fait, per so, quan sera fait, que ho creatz. 30. § D’aras non parlaray ab vos moltas 
cauzas, cor lo princep d’aquest mon es vengutz et no a part en mi; 31. mas que 
conesca lo mon que hyeu am lo Payre et, aixi com lo Payre m’a donat mandament, 
enaixi o fas.68 § Levatz69 vos, anem d’aixi».

[XV.]

1. «Hyeu soy la (115ra) vera serment viva et mon Payre n’es coltivador. 2. Tota 
panpol qui no portara frugh en mi, el l’en luynhara; et aquela qui porta son frugh, 
purgara per so que porte mays de frugh. 3. § Vos etz ja totz nedes per la paraula 
que yo·us ay dicha. 4. § Romanetz en mi et hyeu romandray en vos. Aixi coma la 
panpol no pot far fruit de si meteixa si no tant quant esta en lo cep, ni vos aixi 
meteix si no tant quant estatz en mi. 5. Hyeu son la serment et vos etz los panpols. 
Qui esta en mi et hyeu en el,70 aquest porta molt de fruit, car sens mi neguna res 
no podetz far. 6. Si alcu no esta en mi, el sera gitatz fora com serment et sequara 
et aiustara lum* et metran lo el foc et cremara. 7. § Si vos romanetz en mi et mas 
paraulas romanen en vos, tot quant vos volretz et demandaretz sera fagh. 8. En 
aisso es clarificat mon Payre: que vos fassatz (115rb) gran fruit et que vos fassatz 

63  ms pied-de-mouche (§Mas).
64  ms paulas.
65  ms pied-de-mouche (§e).
66  ms spazio bianco per rubrica.
67  ms pied-de-mouche (§nos).
68  ms spazio bianco per rubrica.
69  ms pied-de-mouche (§Levatz).
70  ms qui estan en mi et hyeu en els.

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

55

moltz* discipols. 9. § Aixi com mon Payre m’a amat, et hyeu ay amat vos autres. 
Romanetz71 en ma dilectio. 10. Si ben guardatz mon mandament, vos romandretz 
en ma dilectio, aixi72 cum hyeu ay guardatz los mandamentz de mon Payre et 
ay estat en la sua dileccio. 11. § Totas aquestas cauzas vos ay dichas per so que 
mon gaugh sia en vos et per so que vostre gaug sia complit. 12. § Aixo es mon 
mandament: que vos ametz l’un l’autre aixi com io·us ay amatz. 13. § Negun hom 
no a maior dileccio d’aquesta, so es que pauze sa anima per sos amics. 14. § Vos 
etz mos amics, si faytz so que hye·us coman. 15. § D’ayssi enant no·us apelaray 
sers, cor sers no sab que fassa son seynhor; ans vos ay apelatz amics, car tota 
aquelas cauzas que ay auzida de mon Payre vos ay fachas saber et coneixer. 16. § 
Vos no m’[avetz] (115va) pas elegit, mas hyeu ay elegitz vos e·us ay establitz per so 
que anetz et aportetz fruit et vostre frug romanga; et que tot alo·us don lo Payre, 
que li demandaretz en mon nom. 17. § Aquesta causa vos man: que vos ametz l’un 
l’autre. 18. § Si lo mon vos ayra, sapiatz que mi premierament an en ayr. 19. § Si 
vos fossetz del mon, lo mon amera so qui era sieu; mas per cert, car vos no etz del 
mon, mas que yo·us ay elegitz del mon, per so·us ayra lo mon. 20. § Membre·us ma 
paraula que·us ay dicha: no es sers maior de son seynhor. Si els an mi perseguit, et 
vos perseguiran; si73 els gardo mas paraulas, et las vostras aquimeteix gardaran. 
21. § Mas totas aquestas cauzas faran encontra vos tot per mon nom, cor els no 
coneixen aquel qui m’a trames. 22. § Si hyeu no fos74 vengutz et no lur agues 
parlat, els no agren tant de peccat; ara75 per cert no an excusa[cio] (115vb) de 
lurs peccatz. 23. § Aquel qui ayra mi, ayra aquimeteix mon Payre. 24. § Si hyeu no 
agues faitas entre els tals obras que negun autre hom no fes, anc ses semblantz, 
els no agren tant de pecatz; mas els o an vist, et an azirat mon Payre. 25. Per so 
que·s complisca la paraula qui es escricha en lur Ley: cor de grat m’an aut en ayr. 
26. § Can vendra lo Confortador que yo·us trametray del Payre, l’Esperit de veritat 
qui persec* del Payre, aquel76 portara testimoni de mi 27. et vos aquimeteix me 
portaretz testimoni, car vos avetz estat ab mi del comensament.

[XVI.]77

1. § Aquestas paraulas vos ay dichas per so que no·us escandalizetz. 2. Sens 
las synagoguas vos faran estar; mas78 ven la hora que <qui>79 totz vos aucirra 
se pensa prestar gran servizi a Dieu. 3. § E aquestas cauzas faran a vos car no 

71  ms pied-de-mouche (§Romanetz).
72  ms pied-de-mouche (§aixi).
73  ms pied-de-mouche (§Si).
74  ms los fos.
75  ms pied-de-mouche (§Ara).
76  ms pied-de-mouche (§aquel).
77  ms .xvi. non rubricato.
78  ms pied-de-mouche (§mas).
79  ms om. (que toz vos aucirra: Vulg. venit hora ut omnis qui interficit).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

56

﻿ conoixo mon Payre ni mi. 4. § Mas per (116ra) so vos las ay dichas que, quant sera 
vengutz lo temps, que·us membre que hio·us o avia digh. 5. Del comensament 
que ay estat ab vos, dixi aquestas cauzas car hyeu era ab vos. Mas ara me·n vauc a 
aquel qui m’a trames et negun de totz vos no·m demanda on vauc. 6. § Mas aras, 
quar o ay revelat aquestas cauzas, tristor a complit80 vostre cor. 7. § Mas yo·us dic 
veritat: mestier vos fa que hyeu me·n ane. Si81 hyeu no me·n vauc, lo Confortador 
no venra a vos; e82 si hyeu me·n vauc, yo·l vos trametray. 8. § E can el sera vengut, 
el reprendra lo mon de pecat et de drechura et de juizi. 9. § De peccat, per so car 
no crezen en mi. 10. § Mas de drechura, car hyeu me·n vauc al Payre et ja d’ara 
no·m veiretz. 11. § Mas de juizi, car lo princep d’aquest mon es jutgatz. 12. § 
Encara·us ay moltas cauzas a dir, mas non o podetz tot portar ara. 13. Quan sera 
vengut aquel (116rb) Esperit de veritat, el vos enseynhara tota veritat, car el no 
parla de si meteix, mas tot so que auzira parlara 14. e·us anunciara las cauzas 
esdevenidoiras. El me clarificara et penra de mi so que·us anunciara. <…>83 16..I. 
pauc de temps et ja d’aras no·m veyretz; et puys apres un fort petit et veiretz 
me, cor hyeu me·n vauc al Payre». 17. § Adoncs dixeren alcus dels disciples l’un 
a l’autre: «Que es aisso? Per que·ns dix: ‘.i. pauc et no·m veiretz’ et puis ‘.i. pauc 
et veiretz me, cor hyeu me·n vauc al Paire?’». 18. § E dixeren: «Que es aisso? 
Que·ns vol dir ‘.i. petit’, nos no sabem ques parla». 19. E conoc Jhesus que volien 
lo demandar et dix lur: «D’aisso demandatz entre vos cor yo·us ay dit: ‘.i. pauc et 
no·m veiretz’ et puys ‘.i. pauc et veiretz me’. 20. § Per cert, per cert vos dic que 
vos ploraretz et playnharetz, et lo mon s’alegrara. Et vos seretz en tristor, mas 
vostra tristicia tornara (116va) en gaugh. 21. § Fempna, quan enfanta, a tristicia 
quan ven son temps; empero can ha enfantat, no li membra de sa prezura per lo 
gaugh que ha cor hom es nat el mon. 22. § E per aquesta maniera vos ara avetz 
tristor; mas84 autra vegada vos veiray et alegrara se85 vostre cor et vostre gaugh 
nulh hom no·us tolra. 23. Et en aquel jorn res no m’auretz a demandar.86 § Per 
cert, per cert vos dic: tot quant demandaret al Payre en mon nom, vos dara. 24. 
§ Entro ara no avetz res demandat en mon nom. Demandatz87 et sera·us donat, 
per so que vostre gaug sia plenier. 25. § Aquestas cauzas vos ay dichas aixi com en 
proverbis et en semblansas; mas ven la hora que you no·us parlaray en proverbis 
ni en semblansas, mas en pales et a descubert vos anunciare de mon Payre. 26. 
§ En aquel jorn vos demandaretz en mon nom et hyeu vos o dic ara, car hyeu 
pregaray lo Payre per vos: 27. cor el (116vb) meteix lo Payre vos ame, per so cor 

80  ms acomplir.
81  ms pied-de-mouche (§Si).
82  ms pied-de-mouche (§e).
83  Saut-du-même-au-même (Vulg.: XVI.14 [...] et adnuntiabit vobis XVI.15. omnia 
quaecumque habet Pater mea sunt propterea dixi quia de meo accipit et adnuntiabit 
vobis). 
84  ms pied-de-mouche (§Mas).
85  ms alegrar sa.
86  Spazio lasciato bianco per rubrica.
87  ms pied-de-mouche (§Demandatz).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

57

vos m’avetz amat et avetz creegut que hyeu soy vengut et eixit de Dieu. 28. Hyeu 
soy eixit del Payre et soy vengut el mon: ara88 lex lo mon, vauc me·n al Payre». 29. 
§ E dixeren li los dixipols: «Ara vezem que·ns parlatz en pales et en descubert et 
no·ns dixes proverbis ni semblansas. 30. Ara conoixem que tu tot quant es sabes 
et no es obs que res te demande hom. § En aisso crezem cert que tu es exit de 
Dieu». 31. § Respos Jhesus: «Ara ho creetz? 32. § Vec vos que ven la hora et ja es 
venguda que cascun de vos s’escap et se·n torn a son propri e·m leixetz tot sol; 
mas89 hyeu no soy pas sols, cor lo Payre es ab mi. 33. § Aquestas causas vos ay 
dichas per so que ajatz pas en mi. En aquest mon auretz presura mas ajatz ferma 
cofizansa; hyeu90 ay vencut lo mon».

[XVII.]91

1. § Puisque Jhesus ac dichas totas aquestas paraulas, leva (117ra) sos hueylhs 
ves lo cel et dix: «Payre, la hora es venguda, clarifica ton Filh, per so que ton Filh 
te clarific. 2. Aixi com tu as donat a el lo poder de tota carn, per que a totz aquels 
que tu li as donatz el lur dona vida eternal. 3. § Mas aisso es vida eternal: que els 
conescan tu tot sol per vertadier et aquel que tu as trames, Jhesu Crist. 4. Hyeu 
soy clarificat sobre terra et ay consumat l’obra92 que tu·m dones que la fasa. 
5. Et ara·m clarifica tu, Payre, ab tu meteigh d’aquela clartat que hyeu avia ab 
tu, enans que lo mon fos format. 6. Hyeu ay manifestat ton nom als homes los 
quals tu as donatz a mi del mon. Teus93 eren et a mi los donest et ma paraula an 
servada. 7. § E ara an conegut que totas las cauzas que tu m’as donadas son de 
tu, 8. quar las paraulas que tu m’as donadas, et hyeu lur ay donadas et els las an 
receubudas (117rb) et an conegut verament que hyeu soy exit de tu et crezen que 
tu m’as trames. 9. Hyeu pregue per els; hyeu no·t pregue per aquest mon, mas 
per aquels que tu m’as donatz, car tieus son. 10. Et totas mas causas son tuas 
et las tuas son mievas et hyeu soy clarificat en els. 11. Et hyeu no soy oymays el 
mon mas aquestz son el mon, et hyeu venc a tu. Payre94 sant, guarda els en mon 
nom los quals tu m’as donatz, que sian una cauza enaixi com nos. 12. § Com hyeu 
fos ab vos, hyeu los guardava en ton nom. Hyeu ay guardat aquels que tu m’as 
donatz et negun d’els no es perit, si no lo filh de perdicio, per so que·s complisca 
la Escriptura. 13. § Ara, Seynher, me·n vauc a tu et aquestas causas parle el mon, 
per so que els agen mon gaugh complitz en els meteix. 14. § Hyeu los ay donada 
ta paraula et lo mon a·ls autz en ayr, cor els no son del mon, aixi com hyeu no soy 
del mon. 15. § Hyeu no·t prec (117va) pas per so que·ls partisco del mon mas per 
so que·ls guarde de mal. 16. § Els no son del mon aixi com hyeu no soy del mon. 

88  ms pied-de-mouche (§Ara).
89  ms pied-de-mouche (§mas).
90  ms pied-de-mouche (§hyeu).
91  Senza soluzione di continuità.
92  ms obra.
93  ms pied-de-mouche (§Teus).
94  ms pied-de-mouche (§Payre).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

58

﻿ 17. Sanctifica los en veritat; ta paraula es veritat. 18. § Aixi com tu m’as trames 
el mon, et hyeu los ay trameses el mon. 19. § E hyeu sanctifique mi meteix per 
els, per95 so que els meteix sian sanctificatz en veritat. 20. § Hyeu no·t prec tant 
solament per els mas per totz aquels qui per lur paraula seran crezens en mi; 
21. que trastotz sian en mi aixi com tu, Payre, es en mi et hyeu en tu et que els 
meteix sian una causa en nos, per so que lo mon crea que tu m’as trames. 22. 
Et hyeu lur ay donada la clardat que tu m’as donada, per so que sian.i.a. causa 
aixi com nos em.i. causa. 23. Hyeu soy en els et tu es en mi, per so que els sian 
conformatz en.i. et conescan lo mon que tu m’as trames et as amat els, aixi com 
tu as amat mi. 24. § Payre, aquels que (117vb) tu m’as donatz, hyeu vulh que aqui 
hon <...>96 son et els sian ab mi, per so que veyan ma clardat que tu m’as donada; 
cor tu m’as amat davant la constitutio del mon. 25. § Payre drechurier, lo mon 
no t’a conegut <...>97 et aquels an conegut que tu m’as trasmes. 26. E hyeu lur 
ay fait coneixer ton nom et en lo lur faray conoixer, per so que la dilectio de que 
tu m’as amat sia en els et hyeu sia en els». 

Amen. xviii. capitulum.

6	 Note filologiche

XII.1. era estat [Vulg. fuerat, A era estat, B7 era L. <…>]. In B7 l’ausiliare coniugato 
all’imperf. ind. (era) è subito seguito dal sogg. Latzer e dal predicato mort, 
quest’ultimo collocato dopo uno spazio reso illeggibile dall’usura della carta; 
è probabile che la lezione fosse on era Latzer <estat> mort, come propone 
Perarnau (1978a, 24). L’uso dell’ausiliare esser in A è compatibile con il quadro 
tracciato da Arthur (1992, 92) relativamente ai Miracles, dove «le verbe esser sert 
généralement d’auxiliaire à lui-même et au verbe estar» (solo tre sono i casi di 
impiego di aver come ausiliare di esser). Nei volgarizzamenti occitanici consultati 
è invece preferito l’ausiliare aver (Ly on Lazers avia estat mortz, P lo Lazer que 
avia istat mort); la traduzione catalana omette l’intero inciso. 

XII.2. qui cenavan ab el [Vulg. discumbentibus cum eo, A ab ela, B7 qui menjaven, 
P4 (e latzer) mengava ab ell a la taula, P486 latzer seya a taula ab los altres, P 
ass., Ly repausa[n]tz]. L’omissione dell’inciso in A non è oggetto di commento da 
parte di Harris (1985), il quale si limita a segnalare la lezione della Vulgata nella 
nota al testo. Sul piano della resa grammaticale del participio, l’unica traduzione 
tra quelle consultate ad aderire al testo latino è quella di Ly, notoriamente molto 
conservativa e latinizzante.

95  ms pied-de-mouche (§per).
96  Sequenza di lettere illeggibile per sbiadimento dell’inchiostro. 
97  Saut-du-même-au-même (Vulg.: ego autem te cognovi).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

59

XII.3. nardi pistici [Vulg. nardi pistici, A B7 nardi pistici, P4 nardi piccat, P486 om., P 
de nart pistat, Ly de nardi fizel]. Rispetto al lat. nardi pistici, riprodotto alla lettera 
nei tre testimoni del lacerto giovanneo, i volgarizzamenti del Nuovo Testamento 
propongono soluzioni assai varie. A proposito di Ly, si veda la nota (n. 2003) 
dell’edizione Harris, Ricketts (2001), dove la variante del codice lionese è messa 
a confronto con la lezione corrispondente della Bibbia valdese del manoscritto 
di Carprentras (C de nart pist). In un’altra nota (n. 1031), commentando la lez. 
nardi a Mc 14,3, lo studioso informa che: «The form nardi here and in Joh 12:3 is 
documented in old Catalan in DCVB, s.v. nardi, taking its form from the genitive of 
nardus; cf. NTC [Traduzione valdese della Bibbia testimoniata dal ms Carpentras, 
BM, 9, cf. Nüesch 1979] Mar 14:3, Joh 12:3 nart < nardum, also in COM2 HER p. 134 
[Erbario in versi testimoniati dal ms Chantilly, Musée Condé, 370; cf. Corradini 
Bozzi 1997] “lo nart de Franssa”. PD [= LvP] does not register nardi, nart nor 
labastre. NTP [= P] has both Mar 14:3 nardi and Joh 12:3 nart». 
onchava [Vulg. unxit, A ontec, B7 P4 unta, P486 posa, P ois, Ly oyss]. L’uso 
dell’imperfetto indicativo, attestato solamente da P7, non riguarda solo il verbo 
della prima frase ma anche quello della coordinata (torcava), anche in questo 
caso lectio singularis di P7 corrispondente a un perfetto del latino (Vulg. extersit). 
Sull’opzione traduttiva torcar, i volgarizzamenti mettono in campo soluzioni 
diverse: P4 torca, P486 om, P eysujet, Ly tersz. P4 e P7 sono sostanzialmente 
solidali ma si differenziano per il tempo verbale. La lezione di A è assimilabile a 
quella di P, mentre Ly lemmatizza il verbo latino, attingendo alla stessa famiglia 
semantica (tergere). L’omissione di B7 trova riscontro in P486.
fon plena [Vulg. impleta est, A fo omplida, B7 s’omplena, P4 fo plena, P486 fo tota 
plena, P fon umplida, Ly fo azomplida] P7 presenta la stessa traduzione di BibCat 
(P4, P486), dove il verbo latino al passivo è reso con un costrutto nominale; 
s’omplena di B7 è lectio singolare. Dal canto suo, A si attiene pedissequamente 
al testo fonte (perf. ind. passivo di implere: impleta est = omplir: fo omplida).

XII.4. aquel era qui·l devia trair [Vulg. qui erat eum traditurus, A aquel era qui lo 
devia tradir, B7 P4 P486 qui’l devia trayr, P lo quals era a liourar lui, Ly que era 
a trazir lui]. La resa del part. fut. lat. traditurus con il servile deber accomuna i 
testimoni del lacerto giovanneo e BibCat in tre luoghi diversi, vedi §2.2.1. Sulla 
ripetizione di diys in A, dovuta a una distrazione di copista, cf. Harris 1985, 91.

XII.5. fos donat [Vulg. datum est, A fosson donatz, B7 son donats, P4 fossen 
donats, P486 donare, P fos donat, Ly fos datz]. La lezione è problematica per 
la gestione dei tempi verbali e, in misura minore, per l’accordo soggetto-verbo. 
Quest’ultimo punto non tocca la variante al singolare di P7 (fos) dove il soggetto 
enguent concorda con la 3 p. del verbo, rispecchiando il dettato della fonte latina 
alla stregua degli altri volgarizzamenti occitanici (Ly e fos datz; P e fos donat). 
Merita una riflessione il verbo alla 6 p. in A (fosson) e B7 (son), allineato con la 
lezione di P4 (P486 rielabora l’intero passaggio e non si presta un confronto 
puntuale: per que no es es estat uanut aquest enguent ccc diners donare los om 
als pobres). L’opzione con il verbo al plurale potrebbe denotare un cambio di 
soggetto (deniers e non enguent) generatosi ad sensum – è chiaro che ai poveri 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

60

﻿ (egenis) si intende donare i profitti della vendita dell’unguento (i deniers) e 
non l’unguento stesso – ed essere quindi intrinsecamente poligenetico. In 
alternativa, è ipotizzabile la maggiore elasticità dei copisti di A e B7, P4 nella 
gestione dell’accordo soggetto-verbo. Per A, lo studio di Arthur sulla traduzione 
dei Miracles evidenzia come frequenti le costruzioni legate al senso più che alla 
forma (cf. Arthur 1992, 95 §2.5.9.2).

XII.7. li dix [Vulg. dixit, A li diys, B7 P4 dix, P486 li dix, P dis a la femna, Ly dis]. Come 
in B7 P4, la fonte latina non presenta il pronome dativo associato a dicit che si 
legge in A e P7 e nel catalano P486. P4 e Ly seguono fedelmente Vulg., mentre P 
attesta la lezione isolata dis a la femna, che è scorretta (Gesù si sta rivolgendo a 
Giuda e non a una donna), ma comunque compatibile con la presenza del pron. 
li negli altri.
de ma: la ripetizione della preposizione de può essere stata influenzata dal sost. 
jorn, che avrebbe indotto il copista a interpretare ‘il giorno di domani’.
sabutura (< sepultura): la forma del sostantivo testimoniata da P7 è assente 
dagli strumenti lessicografici dell’antico occitanico e del catalano e dai corpora 
testuali. La stessa apertura di e atona in a caratterizza la trascrizione sapultura di 
P486, forma però priva della lenizione -p- > -b- e della caduta della laterale l del 
nesso latino -lt-. Mancando esempi del sostativo nel LVVert, il caso è invalutabile 
in rapporto al diasistema del codice parigino.

XII.8. Car los paubres totz temps auretz [Vulg. pauperes enim semper habetis, A 
Paubres totz temps auretz, B7 Car tost [temps avets] pobres, P4 vos haurets tots 
temps pobres, P486 Vos aurets tots tems los pobres, P Quar vos aures totas oras 
los paures, Ly Quar totas oras avetz paubres]. La congiunzione car di B7 P7, e di Ly 
P, manca di un esatto corrispondente nel testo latino ma potrebbe esprimere il 
valore connettivo di enim. Perarnau (1978, 25) ricostruisce la lezione illeggibile 
di B7 con il verbo al presente (avets) e non al futuro, come invece è molto più 
probabile che fosse. Tutte le versioni volgarizzate attestano il verbo al futuro 
allineato con la var. habebitis testimoniato nel manoscritto della Bibbia latina 
Toulouse, BM, 15 (sec. XIV, Sud della Francia); il pres. habetis di Vulg. è riprodotto 
solo da P e solo per il secondo verbo della pericope (Quar vos aures totas oras los 
paures am vos, mas mi non aves totas oras).
mas mi no auretz pas totz temps [Vulg. vobiscum me autem non semper habetis, 
A mais mi non auretz pas totz temps, B7 e mi no aurets tots temps ab vos, P4 
e mi no haurets tots temps, P486 mas jo no y sere tota vegade, P mas mi non 
aves totas oras, Ly mas mi no auretz totas oras]. Autem è tradotto con la stessa 
soluzione mas / mays di A P7 anche nei volgarizzamenti occitanici P, Ly e nel 
P486 (cat.), mentre la var. et di B7 è la stessa del P4 (cat.). La lez. singolare ab 
vos di B7 in chiusura del versetto è forse aggiunta per simmetria con il costrutto 
precedente (‘avrete sempre i poveri con voi’: ‘ma non avrete me sempre con voi’).

XII.9. qui aqui eran [Vulg. quia illic est; A que aqui fossa; B7 que la era Jhesus; P4 
que Jhesus era en aquell loch; P486 que Jhesus era vingut en aquel loch; P que 
Jhesus era aqui; Ly quar la es]. La lezione di P7 denota un doppio fraintendimento 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

61

sintattico. A fronte dell’oggettiva esplicita retta da cognovit, introdotta da 
quia e avente per sogg. sottinteso Gesù, P7 presenta una subordinata relativa 
introdotta dal pron. qui, con predicato alla 6 p. pres. ind. (eran) e Juzieus sogg. 
(‘una grande folla di giudei che erano lì e accorsero’). Il passo pare destare una 
certa difficoltà interpretativa, tale da indurre molti volgarizzatori, occitanici 
e catalani, a esplicitare il soggetto (Jhesus: B7, P4, P486, P). Solo Ly aderisce 
letteralmente al dettato latino. A, che mantiene il soggetto implicito, dà il verbo 
alla 3 p. imperf. cong. (fossa), forse per la riconfigurazione della consecutio 
temporum in rapporto al perfetto della principale (A conoc; Vulg. cognovit); 
Harris (1985, 63) non si sofferma sul passo ma commenta fossa in quanto forma 
rara e sanzionata dalle Leys d’amors (Anglade 1919-20, 315) rispetto al regolare 
fos.
mas que vezian lo Lazer [Vulg. sed ut Lazarum viderent, A mais que vissan lo Laser, 
B7 mas per ço que veessen Latzer, P4 mas per veura Latzer, P486 mas per vaer 
Lazer, P mas que vissan lo Lazer, Ly mas que Lazer visso]. Il complemento di 
causa espresso da propter + accusativo (‘per Gesù’) è seguito da una subordinata 
finale introdotta da ut con verbo all’imperfetto congiuntivo accordato con il 
tempo passato della principale (‘affinché vedessero’). I volgarizzamenti 
occitanici del Nuovo Testamento e la Bibbia catalana recepiscono correttamente 
il valore finale del periodo, adattandolo con soluzioni diversificate ma senza 
alterarne la sostanza. La traduzione del passo trasmessa da A si accoda a quelle 
di Ly e P, prossime al modello latino, e non pone problemi; Harris (1985, 63) 
segnala la forma vissan tra gli esempi di ampliamento del congiuntivo in -an 
non etimologico. La lezione di B7, di per sé accettabile, appare disomogenea 
rispetto alle abitudini stilistiche altrove riscontrate. Un dato di disomogeneità 
caratterizza anche la lezione di P7: l’uso del verbo all’indicativo (vezia) non solo 
non corrisponde alla forma consueta della subordinata finale (per so que + cong.) 
ma è irregolare nella sintassi dell’ antico occitanico. (cf. Jensen 1992, §617 e 
§771).

XII.11. Jhesu [Vulg. Iesum, A B7 Jesu Crist, P4 P486 P Ly Jhesu]. Sulla lezione 
di A e B7, Harris osserva che «none of the other Occitan version (L/P/C) or the 
German versions (TF) has the element Christ» (Harris 1985, 45) ma E [El Escorial, 
Biblioteca de San Lorenzo de El Escorial, MS. 1.1.6] Jhesu Christo.

XII.12. era venguda [Vulg. venera, A era venguda, B7 era venguda ensems, P4 
era venguda ensemps, P486 era aiustat, P Ly eran vengut]. La lez. ensems di B7 
e P4 potrebbe ricondursi alla var. cumvenerat attestata nelle fonti latine (nella 
Vulgate languedocienne: BNF, lat. 343 convenerat; mentre BNF, lat. 342 venerat) 
almeno dal ms Toulouse, BM, 15 (vedi nota XII.8). La stessa variante è forse alla 
base della lez. qui era aiustat di P486 che esprime precisamente il significato di 
cumvenire e che è prossima all’opzione que estoit assemblee della Bible française 
(Sneddon 1978, 333). 
com aguessen auzit [Vulg. cum audissent, A quo auzissan, B7 con oyssen, P4 com 
hoiren, P486 cant oyren, P auziron, Ly co aguesso auzit]. La resa traduttologica 
con il perfetto congiuntivo sintetico del lat. cum audissent attestata in A B7 fa 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

62

﻿ decadere l’anteriorità dell’azione espressa dal verbo della subordinata rispetto 
alla principale e il suo valore durativo (lat. cum + piuccheperf.), tutti aspetti ben 
preservati dalla lezione con perfetto analitico di P7 (e di Ly). Limitatamente 
all’estratto giovanneo, l’unica altra occorrenza di questo stesso costrutto 
latino (XII.37) vede l’impiego, nei tre codici, della soluzione sintetica, con 
però il verbo della principale all’ imperf. ind. (A cresian, B7 creyen, P7 crezian) 
e non al perf. (XII.13: A preseron, B7 P7 preseren). I casi di opposizione tra il 
piuccheperfetto della subordinata e il perfetto della reggente in A sono oggetto 
di valutazione e commento da parte di Arthur nell’introduzione ai Miracles; la 
studiosa informa che «il y a, dans notre texte, bien d’autres exemples de telles 
phrases composées, dans lesquelles une proposition de temps, avec son verbe 
au prétérit du perfectum [nel nostro caso, aguessen auzit di P7], exprime un 
procès immédiatement antérieur à celui qu’évoque la proposition à laquelle 
elle est subordonnée [qui preseron / preseren] et qui a son verbe au prétérit. 
Cette construction correspond donc à celle du français, où le passé antérieur 
de la proposition subordonnée est mis en relation avec un verbe au passé défini 
de la proposition principale» (Arthur 1992, 99). Il quadro degli accordi verbali è 
identico negli altri volgarizzamenti. Con la sola eccezione di Ly, che rispecchia 
la consecutio della fonte come P7, i due testimoni della versione catalana hanno i 
verbi della subordinata e della reggente al perfetto (XII.12: P4 com hoiren, P486 
cant oyren; XII.13: P4 prengueren, P486 prengeren).

XII.13. vengren li en contra ab processio [Vulg. processerunt obviam ei, A vengron 
li encontra a processio, B7 exiren en ves ell, P4 exiren li a carrera, P486 axiren a 
carera, P anneron li encontra, Ly issiro encontra a lui]. La lezione di B7 concorda 
con i testimoni della Bibbia catalana quanto alla resa del verbo lat. venire (cat. 
exir), accostato, solo nella Bibbia catalana, al compl. di luogo a carrera (P4 P486; 
la stessa soluzione traduttiva è rintracciabile anche a XII.18, Vulg. obviam venit ei: 
P4 li hixi a carrera la companya, P486 li exiren a carera vs B7 vench a ell, P7 li venc 
encontra, A li venc...encontra). Il sintagma a / ab processio di A P7, a esplicitare 
il significato del verbo lat. processerunt, risale con buona probabilità a R1 e 
denota, forse, una scelta propriamente traduttiva, ragionata sul testo latino 
per memoria scritturale, e non un’innovazione partita da un testo volgarizzato 
(vedi §2.2.2).
cridavan [Vulg. clamabant, A clamavan e disian, B7 cridant, P4 P486 cridaven, 
P Ly cridavan]. Lo sdoppiamento della lezione testimoniato da A è segnalato 
da Harris (1985, 91) in sede di nota al testo; la variante di A, diversamente da 
quella di P7 – identica in tutti gli altri volgarizzamenti, sia occitanici che catalani 
– lemmatizza la lez. lat. clamabant.
Osanna! Salva·ns! [Vulg. osanna, A Osanna (salva nos), B7 Osanna, ço es fe’ns sals, 
P4 osanna, P486 salva·ns, P salva nos, Ly Fai nos salvs]. Sulla messa a testo della 
glossa alla parola ebraica Osanna, si leggano le osservazioni di Harris (1985, 91). 
Zinelli (2021, 408) ha già richiamato l’attezione sulla convergenza tutt’altro che 
banale tra A e B7, ai quali si aggiunge, significativamente, la testimonianza di P7.

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

63

XII.14. un ase [Vulg. asellum, A P4 P486 P Ly asenet, B7 polli d’ase], vedi asellum 
anche a XII.15. Il diminutivo asenet si adegua al lat. asellum ed è attestato anche 
nella Bibbia valdese trasmessa dal manoscritto di Zurigo («E Yesus trobe asenet 
e sesic sobre luy» Salvioni 1890, 121). Il suffisso diminutivo -et è molto produttivo 
in antico occitanico (cf. Adams 1913, 55) e ricorre nella compilazione assisana, 
almeno nella traduzione della Vida e dei Miracles (cf. Arthur 1955, 76 e 130).

XII.18. quant auziren el aver faitz [Vulg. quia audierunt eum fecisse, A car li avian 
auzit far, B7 cor avien oyt que avia fet, P4 car havien hoit (lo miracle) que havia 
fet, P486 cor els oyren que el avia fet, P ass., Ly quar auziro lui aver fait]. Mentre 
la lezione di A B7 riproduce fedelmente la congiunzione causale del lat. quia, 
P7 presenta la temporale quant. Viceversa, il verbo audierunt è tradotto con 
il perfetto solo da P7, mentre A B7 optano per la forma analitica composta 
con l’ausiliare aver all’imperfetto, inteso a esprimere l’anteriorità dell’azione 
della subordinata rispetto al passato della principale (‘ascoltarono’: ‘avevano 
ascoltato’). Benché disallineata con il testo fonte, l’opzione traduttiva di A B7 è 
coerente con il contesto e può essersi prodotta a senso (la ‘folla di giudei venne 
incontro a Cristo perché aveva sentito che lui aveva fatto un miracolo’). Il verbo 
corrispondente all’inf. perf. fecisse si presenta all’inf. aver faitz in P7, con la forma 
composta del passato nell’oggettiva esplicita di B7 e con il presente in A.

XII.20. homes pagans gentils [Vulg. gentiles, A homes gentils, B7 gentills, P4 
gentils, P486 pagans, P de la gens, Ly paga]. A fronte del lat. gentiles, la doppia 
lezione di P7 presenta la stessa var. gentils, aderente al latino e testimoniata dagli 
altri due relatori del lacerto giovanneo e da P4, affiancata a pagans registrata 
invece nei volgarizzamenti neotestamentari antico occitanici (Ly) che catalani 
(P486).
orassen [Vulg. adorarent, A adoresson, B7 adorassen, P4 adoressen, P486 ass., P 
per orar, Ly azoresso]. La presenza o meno del prefisso ad- nell’opposizione tra 
adoresson /adoressen e la var. orassen di P7 (orar P) non impatta sul significato 
del verbo, cf. DOM s.v. orar; Rn 4,376b; Lv 5,507b; FEW 7,385a s.v. ōrāre).

XII.21. se transferen [Vulg. accesserunt, A se acosteron, B7 acostaren-se, P4 se 
acostaren, P486 om., P vengron, Ly apropiero]: vedi §3.
e dizian [Vulg. dicentes, A disen, B7 diens, P4 dient, P486 digeren, P dizian, Ly 
Dize<n>tz]. La stessa traduzione di P7 si trova anche in P e P486.

XII.35. on se va [Vulg. quo vadat, A quo va, B7 P4 P486 on se va, Ly on an]. Harris 
ritiene che la lettura di A si debba a una cattiva traduzione dal latino («This is 
appears to be a bad translation of Lat. quo in Vulg. nescit quo vadat for which 
one might expect something along the lines of *no sap ON va (an?); cf. L] no sab 
on an. As it now stands, no sap quo va was probably understood by the reader of 
A as ‘(he) does not know HOW he goes». Harris 1985 p. 95). A nostro avviso, più 
semplicemente A propone una soluzione ‘a calco’ del testo fonte.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

64

﻿ XII.40. et hyeu qui los sane [Vulg. et convertantur et sanem eos, A et yeu que los 
sane, e sian convertitz, B7 e sien convertits e yo san aquells, P4 ne sien convertit 
et yo san ells, P486 ne·s convertescen e sien salvs, Ly no se covertisco e sanec 
los]. Il passo traduce il lat. et sanem eos, anticipandone la posizione tra intellegant 
corde et convertantur (cf. Fusaroli 2022, 362-3). La scelta impatta sull’andamento 
sintattico della frase, separando sian convertitz (lat. convertantur) dagli altri 
predicati verbali vegen e intendan (lat. videant, intellegant) retti dallo stesso 
soggetto. Per evidenziare questo dislocamento, si inserisce la frase et hyeu qui 
los sane tra virgole a mo’ di inciso.

XII.42. auzavo confessar [Vulg. confitebatur, A ausavan confessar, B7 P4 atorgaven, 
P486 manifestaven, Ly cofessava<n>]. Anche in questo caso, il contatto tra P7 A 
è particolarmente evidente: la loro lezione, distanziandosi dal dettato del testo 
fonte, pone l’accento sul sentimento di paura che accompagna l’ammissione 
di fede in Cristo. Lo stesso concetto è messo in rilievo dalla lezione di poco 
precedente per paor dels ffariseus B7 (= P4 mas per pahor dels fariseus; Vulg. 
sed propter pharisaeos, P7 A per los phariseus). 
per so que no·ls getesson de la synagoga [Vulg. ut de synagoga non eicerentur, A 
per so que no los gitessan de la synagoga, B7 per tal que no fossen gitats de la 
Sinagoga, P4 per co que no fosen gitats de la sinagoga, P486 per so que no fosen 
gitats de la sinagoga, Ly que no fosso gitat de la sinagoga]. Non senza giusta 
cautela, Zinelli (2021, 408) cita il luogo tra gli elementi di convergenza lessicale 
che avvicinano A e B7. Tuttavia, il riscontro della soluzione nel volgarizzamento 
occitanico testimoniato da Ly (fosso gitat) dimostra che la soluzione traduttiva 
gitar per eicere è accessibile a traduttori diversi, riducendone il valore indiziario 
di un contatto tra i testimoni. Viceversa, è significativo che in P7 A il verbo è attivo 
e non passivo, fatto che può essere attribuito all’intervento innovativo di R1 su 
un testo probabilmente già tradotto, ovvero non a partire dal latino.

XII.44. se pres a cridar [Vulg. clamavit, A se pres a cridar, B7 crida, P4 cridant, 
P486 cridava, Ly P cridec]. La coincidenza tra P7 A è significativa, trattandosi 
di un costrutto grammaticale raro, trovato da Harris (1985, 95) solo nei Gesta 
Karoli Magni.

XII.47. per so que jutge [Vulg. ut iudicem, A que jutge, B7 P4 per tal que jutge, P486 
om., Ly qu’eu juje]. La lez. que jutge lo mon è insolita sia per l’uscita della 1 p. 
del cong. pres. in -e e non in -i, sia per il ricorso a que in corrispondenza di una 
subordinata finale per la quale A attesta, in questa parte dell’estratto giovanneo 
(che Harris chiama Text I), la formula perifrastica per so que (cf. Fusaroli 2022, 
367-9).

XIII.12. com el se fon tornat sezer, comenset lur a dir [Vulg. cum recubuisset iterum 
dixit, A quo se repauzes autra vetz, diys ad els, B7 E con fos assegut se recolda 
altra veu, P4 e asech se com se fos asegut dix a ells, P486 e torna seer e dix, Ly e 
co fos repausatz, de rescaps dis ad els, P va lur dire]. In corrispondenza del verbo 
lat. recubuisset, P7 e P486 hanno la soluzione pressoché analoga tornar + sezer: 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

65

P7 riproduce meglio il costrutto lat. cum + piuccheperf. cong., mentre in P486 la 
frase, coordinata alla principale e non più subordinata, ha il verbo al perfetto. 
Lo stesso tipo di soluzione traduttiva (tornar + infinito) in presenza dell’avv. lat. 
iterum è impiegata nel volgarizzamento P a XVI.22 (Vulg. iterum autem videbo: 
P Mas ieu vos tornaray vezer). Dal canto loro, B7 P4 si caratterizzano per una 
doppia lezione (B7 con se fos assegut, se recolda altra veu ; P4 asech se, com se fos 
asegut) che, al netto di piccole differenze, pare essere monogenetica. Rispetto 
ad P4, B7 si caratterizza per la variazione lessicale (se fon assegut, se recolda 
vs asech se, se fos asegut) e inverte le due frasi, anticipando la subordinata 
temporale introdotta da com. Negli altri volgarizzamenti, si osserva una qualche 
incertezza sul verbo cui riferire l’avv. iterum, tra recubuisset e dixit; il senso 
della pericope è chiaro e correttamente interpretato dai testimoni del lacerto 
giovanneo e dal volgarizzamento catalano (Gesù si è alzato per lavare i piedi ai 
discepoli, vedi XIII.5, quindi, una volta terminato il rito, ‘tornò a sedere di nuovo e 
disse’). Bisogna segnalare infine che B7 retrodata di circa un secolo la prima 
attestazione del lemma recoldar, riconducibile a recolzar < cŭbĭtus (cf. DECat 
2,835a s.v. colze 1° doc. Tirant lo Blanc). A maggiore riprova di un contatto tra B7 
e la Bibbia catalana, lo stesso verbo è usato anche a XIII.23 in corrispondenza 
del lat. recumbens (B7 se recolda e·l si, ço es en la falda de Jhesu Christ), dov’è 
testimoniato anche da P4 se recoldava en la falda e P486 se racoldave en la falsa, 
vedi nota.

XIII.18. qu’es complida [Vulg. ut impleatur scriptura, A que sia complida la 
Escriptura, B7 escriptura sia conplida, P4 per tal que la scriptura sia complida, 
P486 que la profecia sia complida, L per zo que la Scriptura sia aümplida, Ly que 
sia cumplida la Scriptura, P que l’escriptura sia adumplida]. È possibile che la 
lezione di P7 sia risultato di una confusione del copista e che la lettura corretta 
sia que·s complisca, variante abituale del testimone parigino in corrispondenza 
di ut impleatur (XV.25, XVII.12, dove gli altri volgarizzamenti hanno sempre sia 
complida).

XIII.23. era acoudatz [Vulg. recumbens, A repausans, B7 se recolda e·l si, ço es 
en la falda, P4 se recoldava en la falda, P486 se racoldave en la falda, Ly era 
repausantz, P se repauzava]. Oltre alla lampante prossimità delle lezione di B7, 
P4 e P486, va evidenziata la corrispondenza lessicale tra la var. era acoudatz di 
P7 e recolda dei catalani. La lezione del parigino è tutt’altro che banale, non solo 
perché si tratta di una parola rara in aocc. (cf. FEW 2,1451a s.v. cŭbĭtus e DOM 
s.v. acoudar, dove si propone di considerare come parasintetico di coudra e non 
come deriv. di cŭbĭtus), ma anche perché a fronte di recumbere, sono attestate 
in P7 altre soluzioni (sezer a XIII.12, dove recolda è lectio singularis di B7; repauzar 
a XIII.25, letterale, come negli altri volgarizzamente mentre i catalani presentano 
sempre recoldar dei catalani).

XIII.26. lo pan muylhat, la sopa [Vulg. intinctum panem, A lo pa mulhat, B7 lo pa 
tint, P4 aquesta sopa banyada, P486 aquesta sopa mulade, L lo pa molliat, Ly 
lo pa mulat, P lo pan teng]. È poco significativa la convergenza di P4 e P486 con 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

66

﻿ P7 nella lez. sopa. Considerato che in antico catalano, e chiaramente anche nel 
passo che si legge nei due testimoni, sopa indica un alimento solido e non liquido 
né semiliquido (cf. DECat 8,74a s.v. sopa), è probabile che un antecedente abbia 
inserito la var. sopa come doppia lezione – fenomeno ricorrente nel testimone 
parigino (vedi §3).

XIII.33. Filioli, filiolhs [Vulg. filioli, A Filhet, B7 fillols, P4 fils, P486 fills meu, L 
Filleth, Ly Filheti, P om.]. La doppia lezione di P7 mette insieme il sostantivo 
latino del testo fonte con la sua traduzione occitanica; lo stesso fenomeno è 
riscontrato a XII.20 (gentils pagans, vedi nota).

XIII.36. seguiretz [Vulg. sequeris, A B7 P4 seguiras, P486 saguiras, L Ly P segras]. 
Il verbo alla 5 p. è lectio singolare di P7 innovata più facilmente a partire da un 
testo già volgarizzato.

XIV.2. casas [Vulg. mansiones, A mansios, B7 maysons, P4 cosses, P486 cases, L 
maisos, Ly estajas, P mayzon]. La var. cauzas di P7 è un errore patente dovuto 
verosimilmente alla sbagliata comprensione di una lez. casas, testimoniata 
dai due relatori della Bibbia catalana (P4, P486). La convergenza in questo 
punto tra P7 e P4, P486 va collegata alla presenza dell’occitanismo maysons 
di B7. Considerato il marcaggio del sostantivo in catalano, qualificabile come 
vero e proprio prestito dall’occitanico (cf. Fusaroli 2025a, 481-2), e il fatto che in 
corrispondenza di domo B7 (e P7) così come BibCat hanno casa a XII.3 (P7 caza; B7 
casa; P4, P486 casa; A mayso; Ly maiso; P mayzo), ha poco senso che B7 abbia 
innovato casa in maysons. È assai probabile invece che la sua lezione restituisca 
una variante antica, aderente al dettato della fonte latina e antecedente a quella 
di P7 e di P4, P486. Un esempio di traduzione a calco del lat. mansiones è offerto 
da mansios A, possibile ma raro in aocc. e attestato sempre in testi derivati da 
fonti latine (cf. Rn 4,147b s.v. mansion, mancio “séjour, station, pause, demeure” 
segnala mansion in Eluc e in un testo citato come «Fragment de traduction de la 
Passion. Bibliothèque du Roi, Ms. n. 6844» che non ci è riuscito di identificare; 
FEW 6/1, 247b s.v. mansio registra «afr. mfr. mansion f. “demeure, habitation, 
domicile, station, séjour” […] apr. mansion “séjour” [1210, Pans], “id.; pause, 
station” [hap.], mancion [hap. 14.jh.]»).

XIV.3. aure apareylhat [Vulg. praeparavero vobis, P7 vos auretz apareylhat, A 
vos aure aparelhat, B7 ill., P4 om., P486 l’aure aparalat, L vos aparellarai, Ly 
aparel<h>arei a vos, P iray aparelhar a vos]. L’errore di P7 è inquadrabile come 
fraintendimento linguistico partito da aure 1 p. fut. con desinenza catalana -e 
e influenzato dal pron. vos (: vobis), che non è soggetto ma dativo di vantaggio 
(vedi §4.2). 
seretz [Vulg. sitis; A Ly siatz; B7 P4 P486 siats; L siat; P sias]. Il verbo al futuro è 
lectio singularis di P7, A B7, e tutti i volgarizzamente occitanici e catalani, hanno 
il verbo al congiuntivo come nella fonte latina (Vulg. sitis). 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

67

XIV.26. e·us amonestara e·us aministrara e·us inspirara totas aquestas cauzas. 
[Vulg. suggeret vobis, A fara <suazir* (Harris 1985)> a vos, P4 he·us adoctrinara, 
P486 vos adoctrinara, L vos sozministrara, Ly P amonestara a vos]. I tre verbi di 
P7 corrispondono tutti al lat. suggeret; i primi due (amonestar e aministrar) sono 
testimoniati anche in altri volgarizzamenti (amonestar da Ly e P e nella Bibbia 
francese [vos ensaignera et amonestera tout ce que ge vos avrai dit]; aministrar 
si approssima a sotzministrar di L), il terzo (inspirara) è l’unico caratteristico del 
solo parigino. La var. aministrar potrebbere derivare dalla Glossa Ordinaria (ab 
occulto non ministrabit quod inferior vel commorabit vos, id est facit vos memores 
omnium ecce hoc etiam gratia Spiritus est quod non obliviscimur). Sotzministrar 
di L corrisponde precisamente a una delle scelte proposte nel glossario biblico 
di Guglielmo il Bretone [s.v. suggero]: «Et est suggerere idem quod “submittere, 
substernere, subministrare, indicare, dicere, suadere quasi latenter consulere, et 
proprie causa decipiendi vel nocendi illi cui fit suggestio”» Daly, Daly 1975, 763.
In questo luogo anche A attesta una lezione problematica e distante dal modello 
di partenza. La lez. e fara sua<z>ir è esito di una brillante proposta di Harris 
(1985, 101), basata sulla sequenza di lettere che l’editore leggeva nel codice 
(sua-ir). A seguito di un ricontrollo sulla riproduzione digitale, l’intervento 
non sembra necessario visto che nel manoscritto si legge tutta la sequenza di 
lettere suocar (f. 135r, rigo 15). Rispetto al passo della Glossa ordinaria, si noterà 
la corrispondenza tra la formulazione lat. id est facit vos memores e la struttura 
perifrastica adottata da A fara suocar, assente dalle altre traduzioni disponibili. 
Va detto che la coincidenza è solo parziale visto che A presenta il costrutto far 
+ infinito con valore causativo (cf. Jensen 1992, §440), che non riproduce il 
sintagma fare + agg. del latino. Ciò detto, è possibile che suocar sia la trascrizione 
inesatta di euocar da ricondurre a FEW 3,253b s.v. evocare («fr. évoquer “appeler 
à soi, par des formules, les ombres des morts; rappeler qch” [seit 14.jh.]»).

XV.1. vera serment viva [Vulg. vitis vera, A vit vera, P4 P486 vera serment, L vera 
viz, Ly vera vitz, P vera vit]. In corrispondenza del lat. vitis, P7 restistuisce la 
soluzione serment, allineata con BibCat (P4, P486), seguita dall’agg. viva, che 
non ha riscontri nella fonte né negli altri volgarizzamenti; è possibile che si tratti 
di un residuo di vitis / aocc. vit o di uno sdoppiamento dell’agg. vera. Serment è 
attestato in altri due luoghi: a XV.5 traduce ancora vitis di Vulg. [A exarment, P4 
P486 cep, L ass., Ly eisserment, P vit], nel secondo corrisponde invece a palmes 
[A exarment, P4 P486 mala brancha, L eissermerns, Ly eissermentz, P avol giet]. 
Per la resa del lat. vite è impiegata anche la soluzione cep, attestata in un luogo 
diverso nella BibCat (vedi §3).

XV.4. hyeu romandray en vos: [Vulg. ego in vobis, A yeu en vos, P4 yo sere en 
vos, P486 io sere ab vos, L eu e vos, Ly eu e vos, P ieu en] il luogo è citato tra gli 
esempi di coincidenza tra e BibCat (vedi §2.2.1) per la presenza di un verbo che 
gli altri non attestano. 

XV.5. qui esta en mi et hyeu en el [Vulg. qui manet in me et ego in eo hic, A qui 
esta en me, et yeu en el, P4 que stau en mi e yo en ell, P486 qui estats ab mi e 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

68

﻿ io en el, L Ceu chi perma e me e eu en lui, Ly qui esta e mi et eu en lui, P Et ieu 
istauc en el qui ista en mi]. La lez. qui estan en mi et hyeu en els di P7 fraintende il 
passo, interpretando qui come pronome relativo riferito a panpols (‘gli acini che 
stanno in me e io in essi’). In Vulg., e correttamente in tutti i volgarizzamenti, qui 
introduce una frase relativa che fa da soggetto al verbo della principale (‘Chi è 
in me e io in lui’ fert fructum ecc.). 

XV.6. aiustara lum [Vulg. colligent eos, A culhiran le, P4 pendran la, P486 pendran 
lo, L culliran lo, Ly culhiran le, P culhiran lo]. Sfugge la genesi della lezione 
assurda di P7; è assai probabile che il sost. lum derivi da una cattiva lettura di un 
pron. pers. lo o lui, forse sotto l’influenza del passo successivo per associazione 
di lum ‘luce’ a foc ‘fuoco’.

XV.7. tot quant vos volretz et demandaretz sera fagh [Vulg. quodcumque volueritis 
petetis et fiet vobis, A qualque cauza volretz, demandaretz e sera fait* a vos, P4 
P486 tot quant demanarets acabarets, L calque chausa volret querrez, e sera 
vos faita, Ly qualque causa volretz, queretz, e sera fait a vos, P so que volres 
queres e sera vos fach]. Lo spostamento della congiunzione coordinante et 
rispetto alla sua posizione in Vulg., e negli altri volgarizzamenti, implica una 
sensibile alterazione della sintassi: demandaretz è coordinato a volretz come 
predicato della subordinata limitativa (‘quanto vorrete e chiederete’) e non, 
correttamente, verbo reggente in coordinazione con sera fagh (‘chiedete e sarà 
fatto’).

XV.8. vos fassatz moltz discipols [Vulg. efficiamini mei discipuli, A siatz faitz mos 
discipols, P4 siats mos dexebles, P486 siats mos dicipols, L sias fait mei disciple, 
Ly siatz fait mei decipol, P sias fach miei discipol]. L’errore moltz < mos non può 
derivare dal lat. mei. Il passaggio dal passivo all’attivo cambia il senso della frase 
(‘che voi facciate molti discepoli’ invece di ‘che voi siate fatti miei discepoli’) ed 
è forse dovuto a una reazione a moltz nell’antecedente del testimone parigino, 
dove poteva leggersi una lezione assurda con ancora il verbo al passivo (‘che voi 
siate fatti molti discepoli’). 

XV.18. an en ayr [Vulg. odio habuit; A ha ahut en odi, P4 ha hayrat, P486 iraren, L 
ac en ira, Ly ac mi en azirament, P aïret mi]. Probabile omissione del part. agut 
dopo an nel passato composto.

XV.22. fos vengut [Vulg. venissem, P7 los fos vengut, A P4 P fos vengut, P486 fos 
vingut, L vengues, Ly fos vengutz]. Si ritiene il pron. los attestato solo in P7 un 
errore di lettura del contiguo fos che il copista ha mancato di cancellare. 

XV.24. anc ses semblantz [Vulg. A P4 P486 L Ly P ass.]. L’inciso è qualificabile 
come aggiunta innovativa di P7 o del suo antecedente, per dare enfasi a quanto 
appena detto, ovvero che le opere compiute dal Messia sono tali che ‘nessun 
uomo ne fece di paragonabili’ (negun autre hom no fes: Vulg. nemo alius fecit). 

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

69

XV.26. persec [Vulg. procedit, A procezis, P4 proceex, P486 ass., L proce, Ly 
issic, P ieys]. Permangono alcune incertezze di natura formale sulla lezione cui 
rimonta la variante inaccettabile e senz’altro deteriore persec di P7 (3 p. pres. ind. 
di perseguir). Chiaramente, essa è rinconducibile a una 3 p. pres. ind. di proceder 
per fraintendimento dell’abbreviazione di p iniziale, che A e P4 presentano il 
verbo alla forma incoativa, l’unica ad essere attestata in antico occitanico (è 
nel Breviari d’amor, al v. 33373 e nelle litanie in versi pubblicate da Chabaneau 
1886, 223 v. 37) e in catalano.

XVI.4. que quant sera vengutz lo temps que·us membre [Vulg. ut cum venerit hora 
eorum reminiscamini, A quant venra la hora d’els vos remembre, P4 que·n siats 
remenbrants com vendra la ora, P486 que siats ramenbrans, L cum venra la lor 
ora, remembret, Ly que co venra la ora d’aquestas causas vos rem[em]bre, P 
quan venra aquilha ora, que vos renembre]. P7 ripete la congiunzione que, che 
introduce la subordinata finale, separata dalla principale dalla frase temporale 
(come in Vulg.); non è escluso che il copista abbia mal interpretato la frase, 
riferendo la relativa que·us membre a hora (‘l’ora che vi ricordi’).

XVI.5. Del comensament que ay estat ab vos, dixi aquestas cauzas [Vulg. haec 
autem vobis ab initio non dixi quia vobiscum eram, A Mais aquestas cauzas 
a vos del comensament non diyssi car ab vos era, P4 Mas yo vos ho dix en lo 
comencamet com yo era a vos, P486 mas io·us o dich al comensament cor no 
era a vos, L Aquestas chausas acertas deis lo comenzamen no vos dissii car ab 
vos era, Ly Mais aquestas causas del comensament a vos no dissi, quar ab vos 
era, P Mas ieu non dissi a vos aquestas cauzas al comensament, mas car era am 
vos]. L’assenza in P7 dell’avv. di negazione non riferito al verbo di Vulg. dixi altera 
il senso della frase (Gesù non ha rivelato da subito ai discepoli il significato finale 
della sua predicazione perché era con loro, e lo fa ora sul punto di lasciarli). 
La stessa omissione si ritrova nella Bibbia catalana che ha però una lezione 
decisamente più aderente al dettato latino e difficilmente relazionabile con 
quella del testimone parigino.

XVI.14. et penra de mi [Vulg. quia de meo accipiet, A car del mieu recebra, P4 de 
part de mi vendra, P486 cor de part de mi vendra, L car del meu o recebra, Ly 
quar del meu recebra, P quar el recebra de mi]. Va notata la prossimità tra la var. 
pendra P7 (vs la traduzione recebra attestata in tutti gli altri volgarizzamenti) e 
l’errore vendra della Bibbia catalana (P4, P486), con in più la convergenza tra P4 
e P7 nell’assenza di un corrispettivo della congiunzione lat. quia.

XVI.21. prezura [Vulg. pressurae, A L Ly dolor, P4 P486 P dolors]. La variante di 
P7 corrisponde esattamente al sostantivo nella fonte latina ed è qualificabile 
come vero e proprio occitanismo. Il lemma è registrato da Rn 4,623a, che cita 
le due attestazioni del testimone parigino (Fragm. trad. Passions) e dal FEW 
9,370a s.v. prĕssūra a partire da LvP. Lo stesso sostantivo è attestato a XVI.33. 
da P7, A, L (vs P4 treballs, P486 trabayls, Ly destrenhementz, P pestilencias) e la 
documentazione in antico occitanico rinvenibile ne attesta l’uso nella letteratura 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

70

﻿ di ambito religioso morale (ad es. nella traduzione occitanica delle Meditationes 
Vitae Christi, cf. Hershon 2005, 279, e nella preghiera Mayre de Diu, stiell de l’albe 
pura, v. 8, cf. Spaggiari 1977, 312).

XVI.23. auretz a demandar [Vulg. me non rogabitis, A pregaretz, P4 P486 
demanarets, L me demandaret, Ly pregaretz, P mi pregares]. Il costruttuto 
aver a + inf. indicante obbligo (o futuro?) è lectio singularis di P7. Il pron. me di 
Vulg. (presente in L e P) è omesso da SZ, cf. Weber, Gryson 1994, 1730 (mentre è 
presente nella Vulgate languedocienne).

XVI.27. hyeu soy vengut et eixit de Dieu [Vulg. ego a Deo exivi, A de Dieu son exit, 
P4 P486 ass., L eu eissii de Deu, Ly eu issi de Deu, P que ieu issi de lui] La doppia 
lezione di P7 combacia nel verbo vengut con BibCat, che presenta la stessa resa 
nel passaggio pressoché analogo a questo a XVI.30. (Vulg. a Deo existi [P7 tu es 
exit de Dieu, A de Dieu iest exit, P4 tu est vengut de Deu, P486 que est vingut de 
Deu, L de Deu eissist, Ly de Deu issist, P tu issit de Dieu]).

XVII.2. dona [Vulg. det, A Ly done, P4 P486 ass., L des, P sia donat]. La lezione 
di P7 con il verbo della subordinata finale al presente indicativo è sbagliata dal 
punto di vista grammaticale e potrebbe essere dovuta alla cattiva trascrizione di 
done pres. cong. (cf. Jensen 1994, §613-14 e in part. 265: «le subjonctif s’emploie 
sans exception dans la finale») L’indicativo è ammissibile solo in un caso, che 
non corrisponde al nostro, ovvero «si la proposition [consecutiva] marque la 
conséquence atteinte, si, en d’autres termes, toute notion de but à atteindre 
est absente».

XVII.4. soy clarificat [Vulg. te clarificavi, A te hay clarificat, P4 t’e manifestat, P486 
io t’e manifistat, L te clarifigei, Ly te esclarzi, P clarifique tu]. Il passaggio del 
verbo dall’attivo al passivo in P7 implica che il Figlio, e non il Padre, è glorificato 
in terra dalla sua stessa incarnazione e dal compimento della sua missione 
salvifica. La variante sembra riguardare esclusivamente il testimone parigino e 
può essere considerata una sua deviazione singolare, forse dovuta alla cattiva 
lettura dell’ausiliare in una traduzione simile a quella scelta da A.

XVII.4. que la fasa [Vulg. ut faciam, A que yeu fes, P4 que tu·m manest a fer, P486 
que tu mi manest fer, L que faza, Ly que eu fasza, P que ieu la fasa]. Si noti la 
convergenza di P7 e P nel pron. femm. sing. la, assente da Vulg. (anche dalla 
Vulgate languedocienne).

XVII.12. ab vos [Vulg. cum eis, A ab els, P4, P486 ass., L <ab> eu<z>, Ly ab lor, 
P amb els]. La variante singolare di P7 comporta un piccolo spostamento di 
significato, qualificabile come errore. Nel discorso che Cristo rivolge al Padre, 
la 2 p. plur. del pronome personale sembra riferirsi a Dio (“quando io ero con 
voi, Padre”) e non ai discepoli. Conseguentemente, viene meno, o si attenua, 
l’opposizione qui centrale tra la condizione passata (XVII.12. Cristo è con i 
discepoli) e quella a venire (XVII.13. Cristo è con il Padre).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

71

XVII.15 que·ls partisco [Vulg. ut tollas, A que-ls hostes, P4 que ells leus, P486 que 
tu·ls leus, L que los tollas, Ly que los tolas]. Il pron. enclitico ogg. ls è interpretato 
come pron. sogg. els (‘non ti prego affinché loro abbandonino il mondo’ invece 
di ‘non ti prego affinché tu li separi dal mondo’).

XVII.23. sian conformatz [Vulg. sint consummati, A sian ajustatz, P4 P486 ass., 
L sien cosmat, Ly sian cosumadi]. Nel contesto della pericope, il verbo lat. 
consummare indica l’unità del Figlio con il Padre e della comunità di discepoli; la 
parola così come la nozione da essa veicolata sono complesse e poco sorprende 
se quasi tutti i volgarizzatori optano per una soluzione ‘a calco’ (L, Ly). Desta 
attenzione l’uso di conformar in P7, lemma assente dagli strumenti lessicografici 
dell’aocc. e raro nel quadro generale delle lingue galloromanze (cf. FEW 2,1043b 
s.v. conformis registra conformer v.a. “rendre conforme” dal 1400 circa, mentre 
il v.rifl. se conformer “se rendre, devenir conforme à” è attestato in afr. dal sec. 
XIV) e nel catalano (cf. DCVB s.v. conformar ‘Fer [qualque cosa] conforme a un 
model, a un tipus, a una norma’, documentato in Arnau de Vilanova e nei Sermoni 
di Vincent Ferrer; mentre DECat 4,126b s.v. forma ‘donar forma, adapatar’ 1° doc. 
1647). Sulla scelta ajustatz di A, «a poor rendition» che si ricollega al significato 
base del verbo lat. consummare, si vedano le osservazioni di Harris 1985, 107-8.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

72

﻿Bibliografia

Sigle e abbreviazioni

ALF = Gilléron, J.; Edmont, E. (1902-10). Atlas linguistique de la France. Paris: Champion.
BITECA = Beltrán, V.; Avenoza, G.; Soriano; L. (eds) (1997-). Bibliografía de textos 

antics catalans, valencians i balears. Berkeley: The Bancroft Library. University 
of California. http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/biteca_en.html.

DCVB = Alcover, A.M.; de Borja Moll, F. (eds) (1930-62). Diccionari català-valencià-
balear. 10 voll. Palma de Mallorca: Editorial Moll. http://dcvb.iecat.net/.

DECat = Coromines, J. (dir.) (1980-2001). Diccionari etimològic i complementari de la 
llengua catalana. 10 voll. Barcelona: Curial-Caixa de Pensions «La Caixa».

DuCange = Du Cange, C. et al. (1883-87). Glossarium mediae et infimae Latinitatis. 10 
voll. Niort: L. Favre (réimpr. Graz, 1954).

DOM = Stimm, H.; Stempel, W.-D.; Selig, M. (éds) (1996-2020). Dictionnaire étymologique 
de l’occitan médiéval. Tübingen: Niemeyer. http://www.dom-en-ligne.de/.

FEW = von Wartburg, W. et al. (dirs) (1922-2002. Französisches etymologisches 
Wörterbuch. Eine Darstellung des galloromanischen Sprachschatzes. 25 voll. Bonn/
Heidelberg/Leipzig/Berlin/Bâle: Klopp/Winter/Teubner/Zbinden. https://apps.
atilf.fr/lecteurFEW/index.php/page/view.

Rn = Raynouard, F.-J.-M. (éd.) (1836-45). Lexique roman ou Dictionnaire de la langue 
des troubadours comparée avec les autres langues de l’Europe latine. 6 voll. Paris: 
Silvestre.

Studi

Adams, E.L. (1913). Word‑Formation in Provençal. New York; London: The MacMillan 
Company. University of Michigan studies. Humanistic series 2.

Anglade, J. (1919-20). “Las Leys d’Amors”. Manuscrit de l’Académie des Jeux Floraux. 4 
voll. Toulouse; Paris: Privat.

Arthur, I. (1955). “La vida del glorios sant Francesc”, version provençale de la “Legenda 
maior sancti Francisci” de saint Bonaventure. Uppsala: Almqvist & Wiksell.

Arthur, I. (1992). “Miracles que Dieus ha mostratz per sant Frances apres la sua fi”. Version 
occitane de la “Legenda Maior Sancti Francisci, Miracula” de saint Bonaventure. 
Uppsala: Almqvist & Wiksell.

Avenoza, G. (2012). “The Bible in Spanish and Catalan”. The New Cambridge History 
of the Bible. Vol. 2. Mardsen R.; Matter, E.A. (dirs), From 600 to 1450. Cambridge: 
Cambridge University Press, 288-306.

Badia, L. (2001). «Pour la version occitane du De rerum proprietatibus de Barthélemy 
l’Anglais (XIVe siècle)». Kremnitz, G.; Czernilofsky B.; Cichon P.; Tanzmeister R. 
(éds), Le rayonnement de la civilisation occitane à l’aube d’un nouveau millenaire. 
6e Congrès International de l’Association Internationale d’Études Occitanes, 12–19 
septembre 1999. Wien: Praesens Wissenschaftsverlag, 310-26.

Berger, S. (1889). «Les Bibles provençales et vaudoises». Romania, 18, 345-422.
Berger, S. (1890). «Nouvelles recherces sur le Bibles provençales et catalanes». 

Romania, 19, 505-48.

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

73

Berger, S. (1893). Histoire de la Vulgate pendant les premiers siècles du Moyen âge. 
Paris: Libraire Hachette.

Bohigas, P. (1985). Sobre manuscrits i biblioteques. Barcelona: Curial Edicions.
Borghi Cedrini, L. (1970). «La lingua della Bibbia di Lione (ms. Palais des Arts. 36). 

Vocalismo». Cultura Neolatina, 30, 5-58.
Brunel-Lobrichon, G. (1999). «La circulation des Évangiles en France méridionale et 

en Espagne». Num. monogr., Cahiers de Fanjeaux, 34: Évangiles et évanglisme (XII-
XIII siècle), 15-25.

Blanc, A. (1891). «Vocabulaire provençal-latin». Revue des Langues Romanes, 35, 29-
87, 319-20.

Careri, M.; Ruby C.; Short, I. (2011). Livres et écritures en français et en occitan au XIIe 
siècle. Roma: Viella. Scritture e libri del medioevo 8.

Casanellas, P. (2014). «Medieval Catalan Translations of the Bible». Terrado, X.; Sabaté, 
F. (eds), Les veus del sagrat. Lleida: Pagès Ed., 15-34.

Corradini Bozzi, M.S. (1997). Ricettari medico-farmaceutici medievali nella Francia 
meridionale. Firenze: Olschki. Accademia Toscana di Scienze e Lettere «La 
Colombaria»: Studi 159.

Daly, L.W.; Daly, B. (1975). Summa Britonis sive Guillelmi Britonis Expositiones 
Vocabulorum Biblie. Padova: Antenore.

Fusaroli, F. (2022). «Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv. XII-XVII». 
Transcript, 1(2), 342-97.

Fusaroli, F. (a cura di) (2025a). Il “Libre de vicis et de vertutz”. Edizione critica della 
versione occitanica della “Somme le roi”. Strasbourg: ÉliPhi.

Fusaroli, F. (2025b). «Tra occitano e catalano: la posizione linguistica del ms. 
Barcelona, Biblioteca de Catalunya, 740 nella tradizione testuale del Libre de 
vicis et de vertutz». Menichetti, C.; Fusaroli, F. (éds), Méthodes et perspectives en 
philologie linguistique. Strasbourg: ÉliPhi.

Fusaroli, F.; Menichetti C. (2025). «Produzione e pubblico di una miscellanea didattico-
morale: nuove proposte per il manoscritto BNF, fr. 1049. 2. Le fonti dei testi e il 
progetto culturale della miscellanea». Romania, 143, 132-93.

Glessgen, M.D. (2022). «L’étude linguistique du gascon médiéval: analyse 
scriptologique des genres textuels». Revue de Linguistique Romane, 86, 35-94.

Grafström, Å. (1958). Étude sur la graphie des plus anciennes chartes languedociennes 
avec un essai d’interprétation phonétique. Uppsala: Almquist & Wiksell.

Harris, M.R. (1985). «The Occitan Translations of John XII and XIII-XVII from a 
Fourteenth-Century Franciscan Codex (Assisi, Chiesa Nuova MS. 9)». Transactions 
of the American Philosophical Society, 75(4), 1-149. https://www.jstor.org/stable/
pdf/1006453.pdf. 

Harris, M.R.; Ricketts, P.T. (a cura di) (2011). Nouveau Testament de Lyon (Lyon, 
Bibliothèque de la Ville, A.I.54 / Palais des Arts 36). Rialto (Prosa religiosa). www.
rialto.unina.it.

Hershon, C.P.; Ricketts, P.T. (éds) (2018). Elucidari de las proprietaz de totas res naturals. 
Égletons: Carrefour Ventadour.

Hershon, C.P. (2005). «Johan de Caulibus, Contemplatio vitæ et miraculorum Jesu 
Christi (version occitane), BnF, Fr. Nouv. Acq. 6194». La France latine, 140, 175-331.

Jensen, F. (1992). Syntaxe de l’ancien Occitan. Tübingen: Niemeyer.
Leonardi, L. (1998). «Versioni e revisioni dell’Apocalisse in volgare. Obiettivi e 

metodi di una ricerca». Leonardi, L. (a cura di), La Bibbia in Italiano tra medioevo e 
Rinascimento. Firenze: Edizioni del Galluzzo (SISMEL), 37-92.

Leonardi, L. (2022). Filologia Romanza. Vol. 1, Critica del testo. Firenze: Le Monnier.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

74

﻿Menichetti, C. (2020). «Compte-rendu Wunderli 2017». Revue de Linguistique Romane, 
84, 281-8.

Meyer, P. (1880). «Les troisièmes personnes du pluriel en provençal». Romania, 8, 
192-215.

Meyer, P. (1889). «Recherches linguistiques sur l’origine des versions provençales du 
Nouveau Testament». Romania, 18, 423-9.

Moll, F. de B. (2006). Gramàtica històrica catalana. València: PUV.
Montefusco, A. (2012). «Contestazione e pietà. Per una stratigrafia di un monumento 

della diaspora beghina (Assisi, Chiesa Nuova, 9)». Revue d’histoire des textes, 7, 
251-328.

Morreale, M. (1958). «Apuntes bibliográficos para la iniciación al estudio de las 
traducciones biblicas medievales en catalán». Analecta Sacra Tarraconensia, 
280(2), 271-90.

Nüesch, H-R. (1979). Altwaldensische Bibelübersetzung. Manuskript Nr. 8 der 
Bibliothèque municipale Carpentras. 2 voll. Bern: Francke Verlag. (Romanica 
Helvetica 92 A/B).

Perarnau, J. (1978a). «Aportació al tema de les traduccions bibliques catalanes 
medievals». Revista catalana de Teologia, 3, 17-98.

Perarnau, J. (1978b). L’“Alia Informatio Beguinorum” d’Arnau de Vilanova. Barcelona: 
Facultat de Teología de Barcelona. Studia, Textus, Subsidia 2.

Puig i Tàrrech, A. (2001). «Les traduccions catalanes medievals de la Bíblia». El text: 
lectures i història. Barcelona: PAM – ABCat, 107-231.

Radaelli, A. (2017). «Reconta Barlaam, un sant heremita, aytal exempli: sulle tracce 
francescane di Barlaam (Assisi, Chiesa Nuova 9, Parigi, BnF nouv. acq. fr. 6504 e 
Todi, Biblioteca Comunale 128)». Cultura neolatina, 77, 300-64.

Ricketts, P.T. (2012). «La tradition occitane des chapitres XII-XVII de l’Évangile de 
Jean». La France latine, 154, 155-200.

Salvioni, C. (1890). «Il Nuovo Testamento valdese secondo la lezione del Codice di 
Zurigo». Archivio Glottologico italiano, 11, 1-308.

Sneddon, C.R. (1978). A Critical Edition of the Four Gospels in the Thirteenth-Century 
Old French Translation of the Bible [PhD Dissertation]. Oxford: University of Oxford.

Spaggiari, B. (1977). «La poesia religiosa anonima catalana o occitanica». Annali della 
Scuola Normale Superiore di Pisa, 7(1), 117-350.

Weber, R.; Gryson, R. (Hrsgg.) (1994). Biblia Sacra iuxta vulgatam versionem. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft.

Wilhelm, R. (2015). «L’édition de texte – entreprise à la fois linguistique et littéraire». 
Trotter, D. (ed.), Manuel de philologie de l’édition. Berlin; Boston: De Gruyter, 131-51.

Wüest, J. (1995). «Okzitanische Skriptaformen IV. Languedoc». Holtus, G.; Metzeltin, 
M.; Schmitt, C. (éds), Lexikon der Romanistischen Linguistik. Vol. II/2. Tübingen: 
Niemeyer, 441-50.

Wunderli, P. (éd.) (1969). La plus ancienne traduction provençale (XIIe s.) des chapitres 
XIII à XVII de l’Évangile de saint Jean (British Museum, ms. Harley 2928). Paris: 
Klincksieck.

Wunderli, P. (éd.) (2009-10). Le Nouveau Testament de Lyon (ms. Bibliothèque de 
la ville A.I.54 / Palais des arts 36). 2 voll. Tübingen: Francke Verlag. (Romanica 
Helvetica 128; 131).

Wunderli, P. (éd.) (2016). Le Nouveau Testament occitan de Paris (Ms. BN fr. 2425). 2 voll. 
Tübingen: Francke Verlag. (Romanica Helvetica 136).

Wunderli, P. (éd.) (2017). Les quatre évangiles occitans dans le Ms. BN fr. 6261. 2 voll. 
Tübingen: Francke Verlag. (Romanica Helvetica 139).

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 25-76

Federica Fusaroli
Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII

75

Zinelli, F. (2021). «Des prières et des frontières: le manuscrit Assisi, Chiesa Nuova, 
9». Field, S.L.; Guida, M.; Poirel, D. (éds), L’épaisseur du temps. Mélanges offerts à 
Jacques Dalarun. Turnhout: Brepols, 399-411.

Zinelli, F. (2024). «Stratigrafie francescane: la scripta del manoscritto Assisi, Chiesa 
nuova, 9». Menichetti, C.; Fusaroli, F.; Talfani, C. (a cura di), La littérature occitane 
médiévale dans sa tradition manuscrite. Roma: Viella, 233-92.

Zufferey, F. (1987). Recherches linguistiques sur les chansonniers provençaux. Genève: 
Droz.





77

Peer review
Submitted	 2025-08-28
Accepted	 2025-11-12
Published	 2025-11-24

Open access
© 2025 Marconi |   4.0

Citation  Marconi, Fabrizia (2025). “Intorno a una Bibbia in volgare: domi-
na Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo (Padova, 1302)”. TranScript, 
4, 77-94.

e-ISSN  2785-5708

TranScript
Vol. 4 — Ottobre 2025

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01/003

 Intorno a una Bibbia in volgare: 
domina Giuditta, il suo testamento 
e Giovanni da Asolo (Padova, 1302)
 Fabrizia Marconi
Scuola Normale Superiore di Pisa, Italia; Université Gustave Eiffel, France

Abstract  In the fall of 1302, the Paduan domina Giuditta, daughter of the late Plenerio 
de Arsalone, bequeathed a vernacular Bible to the nuns of SS. Biagio and Cataldo of 
Giudecca. Through the finding out of documents preserved in the State Archives of 
Padua, the essay highlights the crucial role of her will’s executor the dominican friar 
Giovanni da Asolo. The friar, also lector, turns out to have been active in Venice for the 
soul of Giuditta in the same years when his religious order was carrying out a cultural 
campaign.

Keywords  Female Will. Dominican Order. Vernacular Bible. Monastic Network. Venice.

Sommario  1 La genesi della notizia. – 2 La testatrice: domina Iudith uxor quondam 
Iohannis de Dulo. – 3 I libri di Giuditta «scriptos in vulgari». – 4 Tra Padova e Venezia: 
qualche nota sull’amministrazione dei lasciti. – 5 Appendici documentarie.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/TranScript/2785-5708/2025/04/003&domain=pdf&date_stamp=2025-11-24


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

78

﻿1	 La genesi della notizia

Nel 1787 il predicatore trevigiano Domenico Maria Federici diede 
alle stampe, per i tipi veneziani di Coleti, la sua monumentale Istoria 
de’ Cavalieri Gaudenti, realizzata in due volumi e corredata da una 
ricchissima appendice documentaria intitolata ambiziosamente 
Codex diplomaticus. Benché l’intento fosse di associare ai domenicani 
l’origine della milizia della Maria Beata Vergine Gloriosa, composta 
per lo più da nobiles viri, così da accrescerne il prestigio e questo 
indebolisse la ricostruzione storica e l’interpretazione riguardo alla 
natura dell’ordine, l’operazione metteva a disposizione dei lettori 
molti utili documenti. In particolare, nel documento CVIII del suo 
abbondante Codex diplomaticus, riportava «Ad annum 1302» il 
testamento di una domina, da lui indicata come «D. Judith Forzatè», 
moglie del fu frate e cavaliere Giovanni de Dulo, conservato a Padova, 
nelle carte dell’archivio di Sant’Agostino dell’Ordine dei Predicatori. 
Egli ne fornì una trascrizione parziale, riportando alcuni elementi del 
protocollo, tra cui il giorno e il luogo della stesura, i sette testimoni, 
il nome e la condizione di salute della testatrice; a seguire, restituiva 
parte del testo con l’indicazione di alcuni lasciti e la sottoscrizione 
notarile (Federici 1787, 2: 165-6).

Già dalla parziale e imperfetta trascrizione del Federici, salta 
all’occhio una notevole indicazione: tra i lasciti pii della donna, 
vedova del miles gaudente padovano, emerge quello della sua Bibbia 
in volgare, destinato alle monache del monastero benedettino 
veneziano dei Santi Biagio e Cataldo della Giudecca. 

Un controllo dell’originale costituisce il punto di partenza per 
poter comprendere la rete di relazioni in cui era inserita questa 
donna e attraverso questa studiare il contesto di circolazione 
di un testo sacro in volgare.1 Il testamento di Giuditta, un tempo 
conservato nell’archivio di Sant’Agostino dei Predicatori, confluì nel 
fondo Diplomatico dell’Archivio di Stato di Padova dove fu inserito 
nel «catastico di provenienza»,2 e, a seguito di un riordinamento, 

1  Il testamento di Giuditta, con i suoi lasciti, è stato menzionato e/o studiato da vari 
storici. È parzialmente trascritto in Sartori 1983-1989, 1: 32, doc. 390. Il riferimento al 
testamento di Giuditta è anche nella miscellanea di saggi di Marangon (1997, 432 nota 
6), in cui l’autore, dopo aver citato i lasciti librari, dichiarava che avrebbe voluto dedicare 
uno studio particolare al documento. Anche Tilatti (1996, 164-70) analizza, come si vedrà, 
alcuni documenti riguardanti Giuditta e Giovanni da Asolo; menziona il testamento e i libri 
in volgare della domina come exemplum dell’atteggiamento di un’«élite religioso-devota». 
Per il riferimento ai soli lasciti librari in volgare, si veda Fontana 2014, 13-29: 25 nota 59. 
2  Si ritrova traccia del regesto riferito alla precedente collocazione in Archivio di Stato 
di Padova (d’ora in poi ASPd), Monastero di Sant’Agostino, Catastico, II, 89-90; poi in ASPd, 
Diplomatico, b. 37, regesti, 1302 ottobre 25, 287-90. Il Marchettani, entro gli anni ’70 del 
XIX secolo attuò un’estesa operazione di riordino dei fondi delle corporazioni religiose 
soppresse presso l’Archivio di Stato di Padova. Costituì 175 registri o ‘catastici’, oggi 

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

79

costituisce oggi il documento segnato 4408 nella busta 37 (estremi 
cronologici 1302-1303). 

2	 La testatrice: domina Iudith uxor quondam Iohannis de 
Dulo

Il 25 ottobre 1302, secondo la procedura di un testamento per 
nuncupationem, la testatrice detta le sue ultime volontà al notaio 
Tommaso del fu maestro Savino dagli Aguselli, in presenza di 
sette testes, tutti appartenenti all’Ordine dei Predicatori, nella 
sua abitazione padovana in contrada Sant’Agostino, dove giace – 
si scrive con il consueto formulario – inferma nel corpo, ma sana 
nelle facoltà mentali.3 In questa sede, quantunque il testamento 
di Giuditta presenti una varietà di legati e legatari ricchissima, mi 
concentrerò sui lasciti librari e su alcune azioni successive alla morte 
della testatrice. 

A dire del Federici, Giuditta sarebbe appartenuta alla schiatta 
dei Forzaté-Transelgardini. Per quanto l’indicazione del predicatore 
trevigiano possa apparire plausibile, nel testamento e negli altri 
documenti – che sottolineano tanto il suo status patrimoniale quanto 
la sua vicinanza all’ordine monastico benedettino femminile sia di 
Padova sia di Venezia4 – Giuditta è quasi sempre menzionata in 
qualità di moglie del fu Giovanni de Dulo, di cui è rimasta vedova 
prima del 12 febbraio 1289.5 Allo stato attuale delle ricerche, l’unico 

raccolti o nella serie di Catastici generali o associati direttamente ai monasteri a cui si 
riferiscono (come in questo caso). Le serie rappresentano uno strumento fondamentale per 
orientarsi e accedere alle pergamene dei fondi Diplomatico e Corona, cf. Boaretto 2022. 
3  Grazie all’attenzione storiografica dell’ultimo cinquantennio, a partire dagli atti 
dell’incontro di studio di Perugia del 1983 (Bartoli Langeli 1985), l’analisi dei testamenti 
come tipologia di fonte si rivela straordinariamente proficua per le ricostruzioni di 
storia sociale, religiosa, patrimoniale, culturale, materiale e ambientale. Si vedano 
almeno i lavori di Rossi 2010; Sorelli 2015; Rava 2016.
4  Uno degli elementi che potrebbe aver spinto Federici a identificare Giuditta come 
appartenente a questo lignaggio potrebbe essere stata la vicinanza – che emerge dal 
testamento di cui egli era a conoscenza – al monastero dei SS. Biagio e Cataldo della 
Giudecca: Giordano Forzaté, fondatore dell’ordo sancti Benedicti di Padova, ebbe infatti 
grande influenza su Beatrice I d’Este, di cui fu, a sua volta, fervente seguace la nobile 
Giuliana da Collalto, una tra le ‘rifondatrici’ e badesse del monastero veneziano. Inoltre, 
il Forzaté ebbe uno spiccato legame con Venezia dove trascorse alcuni anni a partire 
dal 1239; lì morì nel monastero di Santa Celestia nel 1248. Vedi Rigon 1984, 61-87, 79; 
1992, 389-444; Frugoni 2008, 348-9. Per una panoramica accurata sulla famiglia, con 
bibliografia annessa, Gaffuri 1997. Sull’ascesa politico-sociale del lignaggio a partire 
dall’XI secolo, si rimanda a Rippe 2003, 115 e 659-60.
5  Si può fissare questa data come terminus ante quem della morte di Giovanni de Dulo, 
grazie alla traccia presente in ASPd, Monastero di Sant’Agostino, Catastico, II, 86 in cui 
si fa riferimento ad un instrumentum venditionis tra i predicatori e la donna, indicata 
come moglie del «quondam Giovanni de Dullo». La vendita, da parte dei predicatori alla 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

80

﻿dato documentario che permette di risalire al suo nome di famiglia 
è fornito da una copia ‘sintetica’ del suo testamento eseguita dal 
notaio Raniero figlio di Ser Omobono detto «Farine» in data 11 
gennaio 1330. Qui, la testatrice viene indicata come «domina Iudith 
quondam domini Plenerii de Arsalone et uxor quondam domini 
fratris Iohannis de Dulo Ordinis Militie beate Marie».6 A fornire una 
conferma ulteriore della famiglia di origine di Giuditta, c’è il lascito 
testamentario rivolto a Zenaldona figlia del fu Plenerio, indicato come 
suo fratello.7 Gérard Rippe riferisce che il lignaggio ‘de Arsalone’ 
apparteneva all’ambiente dell’aristocrazia consolare dal XII secolo.8

Oltre ai legami parentali e a quello matrimoniale con un frater-
miles della Maria Beata Vergine Gloriosa, dal testamento emerge 
anche la stretta vicinanza tra Giuditta e l’ordine dei domenicani. 
In primo luogo, il suo testamento è conservato presso l’archivio del 
convento domenicano di Sant’Agostino, dove ella aveva disposto 
la sua sepoltura «in archa quondam dicti mariti sui».9 Sempre a 
questo convento, aveva lasciato cinquanta lire di denari piccoli per 
messe di suffragio. L’ordine dei domenicani risulta del resto essere 
destinatario di gran parte dei suoi lasciti, la cui gestione post mortem 
è affidata al frate Giovanni da Asolo, che dieci giorni prima della 
stesura del testamento, era stato autorizzato ufficialmente a ricoprire 
l’incarico di commissario testamentario della donna dal sottopriore 
del suo convento.10

Partendo dal testamento, e da altri documenti correlati, è possibile 
cogliere il profilo dei destinatari di alcuni dei suoi cospicui legati e 

donna, è di un «sedimine con casa, l’edificio posto in Padova in contrà S. Agostino per 
prezzo di lire 53» ed è redatto dal notaio «domino Antonio figlio di domino Padolian 
de Villa».
6  ASPd, Corporazioni religiose soppresse (d’ora in poi CRS), Corona, b. 93, nr. gen. 
7083, nr. part. 1134.
7  Vedi Appendice A.2, righe 10-15. In ASPd, CRS, Corona, b. 93, nr. gen. 7711, nr. 
part. 2206, c. 44v è presente un atto di vendita, redatto il 10 agosto 1273 nel monastero 
padovano di Santa Giustina, che vede coinvolto «dominus Plenerius filius quondam 
domini Plenerii quondam domini Alberti de Arsalone de Padua». Si potrebbe ipotizzare 
che il padre, Plenerio di Alberto, avesse dato lo stesso nome al primo figlio maschio, 
menzionato nel testamento come fratello di Giuditta.
8  Il primo ‘Arsalone’ è attivo a Padova nel 1138 come giudice, vicino ai vescovi e ai 
canonici. Diventa console cittadino nel 1142 e ricopre la stessa carica nel 1173. Vedi 
Castagnetti 1991, 101; Rippe 2003, 360, 878 e 956.
9  La Milizia della Maria Beata Vergine Gloriosa e il modus operandi politico, religioso 
e culturale dei suoi membri in vari comuni dell’Italia centro-settentrionale sono oggetto 
della tesi di dottorato in corso dell’autrice.
10  Vedi Appendice A.1. Dai lasciti emergono dinamiche intrinseche alla «cura della 
morte», tra cui la centralità dei frati mendicanti nell’amministrazione dei beni materiali 
e delle pie volontà (Lambertini 2012, 531). Infatti, la presenza di frati a ricoprire 
incarichi ufficiali di procuratori, commissari e garanti delle esecuzioni testamentarie 
appare una costante almeno dal 1260 (Rigon 1985).

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

81

ricostruire così i nodi di una rete che si estende dalla ‘terraferma’ 
padovana fino alla laguna veneziana. Al centro di questa rete si trova 
il predicatore Giovanni da Asolo.

Costui, domenicano presso il convento padovano di Sant’Agostino 
dal 1275, risulta essere stato lector in teologia nello studium dei 
predicatori dal 1283 e docente, sempre presso lo studio domenicano 
di Padova, nel 1302.11 Frate Giovanni da Asolo appare insieme a 
Giuditta già il 28 febbraio 1289, quando il priore frate Pirolino vende 
alla donna una casa adiacente al convento di Sant’Agostino (Tilatti 
1996, 164); risulta quindi primo testimone in due negozi del marzo 
1293, una vendita e una donazione per l’anima, che vedono coinvolti 
Giuditta e il priore dell’ordine degli Eremitani.12

11  Gargan (1971, 9-10) si basa in parte su Gloria 1879-1880. Alle pagine 1038-48, 
l’autore restituisce il contenuto del Catalogus eorum qui in Patavino Coenobio S. 
Augustini Ordinis Praedic. in primaria theologiae cathedra docuerunt redatto da Federici 
probabilmente a partire dal 1776, quando fu insegnante di teologia nel convento di 
Sant’Agostino di Padova. Nel documento si trova menzione di frate Giovanni da Asolo, 
1039: «1290. F. Joannes Asolensis. Ex archiv. et Ducis Ven. Petri Gredonici (sic) ad 
Canonicos Patav. legatus». L’originale di Federici è conservato nel ms Padova, Biblioteca 
del Museo Civico, P. 1014, IV. Il ruolo di lector di Giovanni da Asolo è ricordato anche 
da Marangon 1997, 376; Tilatti 1996, 168.
12  ASPd, CRS, Corona, b. 101, nr. gen. 7238, nr. part. 1323; nr. gen. 7239, nr. part. 
1324; nr. gen. 7240, nr. part. 1325. I negozi sono due, ma le pergamene sono tre. In 
tutte e tre, il frate Giovanni da Asolo dell’ordine dei Predicatori compare agli uffici 
giuridici come primo testimone. Il primo, datato 19 marzo 1293 presso gli Eremitani di 
Padova, riguarda la vendita stipulata tra il priore degli Eremitani frate Nascimbene, 
i frati dell’ordine riuniti in capitolo e Giuditta, di un pezzo di terra di otto campi e 
sei pertiche posto a Conselve, vicino al monastero di S. Antonio e confinante con il 
monastero di S. Giovanni di Venda, poi con gli eredi di Henregino di Aguillara e a nord 
con la via comune, al prezzo di 185 lire di denari piccoli. Seguono le clausole legali 
della stipulazione. Nel secondo documento, nr. gen. 7239, datato 30 marzo 1293 Giuditta 
fa una donazione per l’anima sua e del marito defunto agli Eremitani, seguendo la 
ragione del testamento del marito. Dona al priore del convento frate Nascimbene e ai 
frati Eremitani «titullo pure et inrevoccabilis donationis, que dicitur inter vivos, que 
revoccari non possit» un pezzo di terra di otto campi e sei pertiche situato a Conselve, 
vicino al monastero di S. Antonio, a condizione che Giuditta riceva, vita natural durante, 
in occasione della festa di S. Maria di agosto, per tre giorni prima e quattro giorni dopo, 
quattro mogge di buon frumento già conciato e crivellato. L’ultima pergamena, nr. gen. 
7240 è probabilmente esemplata dalla seconda, nr. gen. 7239: riporta infatti la stessa 
data, lo stesso luogo e lo stesso ufficio giuridico, con le stesse clausole giuridiche. C’è 
una correzione con riferimento a margine da parte del notaio nell’elenco dei nomi dei 
frati Eremitani beneficiari della donazione: è probabile che il notaio abbia redatto 
due volte lo stesso documento perché si era accorto dell’errore. Inoltre, il notaio è, in 
tutti e tre i casi e anche nel testamento, Tommaso del fu maestro Savino ab Aguxellis. 
Questo notaio doveva essere molto attivo a Padova: è lo stesso che redasse il memoriale 
di Enrico degli Scrovegni, indicato come frate e preposito della chiesa dell’Arena, cf. 
Bartoli Langeli 2008, 484-5 e 532-3.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

82

﻿3	 I libri di Giuditta «scriptos in vulgari»

Il testamento mostra che il lector domenicano svolse un ruolo di 
primo piano anche in relazione ai vari lasciti librari di Giuditta. 
Costei, infatti, oltre a destinare la Bibbia in volgare alle monache 
dei SS. Biagio e Cataldo della Giudecca, lascia un Liber Dyalogorum 
alla nipote e consorella Jacobina del monastero di Sant’Agnese 
di Polverara, e un Liber Evangeliorum et legendarum sanctorum, 
anch’esso in volgare, alle monache di San Pietro d’Este.13 Tuttavia, 
tali lasciti sono subordinati al dovere di custodire i manoscritti in 
convento e di «mutuare sive acomodare eos» a Giovanni da Asolo ogni 
volta che vuole: qualora le monache venissero meno a questi impegni, 
i libri diventerebbero di pieno diritto del domenicano, che potrebbe 
allora farne ciò che vuole.14

Tra i beni materiali menzionati dalla testatrice, i libri in volgare 
appaiono di particolare interesse poiché offrono un contributo 
fondamentale al tentativo – definito da Carlo Delcorno la «posta in 
gioco delle ricerche attuali» (1998, 13) – di identificare le personalità, 
laiche o religiose, che leggevano, trascrivevano e, si può aggiungere, 
permettevano la circolazione dei testi agiografici o biblici in volgare.

In più, la presenza di una Bibbia in volgare in ambiente veneto 
nel 1302 rappresenta un singolare caso di studio, ricco di potenziali 
sviluppi. Nei repertori e nei cataloghi prodotti, in tempi recenti, da 
Lino Leonardi e dal suo gruppo di ricerca – che, sulla scia degli 
studi inaugurati da Samuel Berger, collocano e descrivono 134 
manoscritti relativi alle traduzioni volgari della Bibbia nel Medioevo15 
– non sembra esservi riscontro della possibile Bibbia in volgare di 
Giuditta, né tracce della sua circolazione. Le Bibbie volgarizzate, 
a quest’altezza cronologica, sono quasi tutte riconducibili all’area 
toscana. Sul suolo veneto, i due manoscritti più alti cronologicamente 
sono conservati entrambi alla Biblioteca Nazionale Marciana. Il ms It. 
I, 2 (=5013), di provenienza ferrarese, è datato approssimativamente 
al XIV secolo ineunte e presenta prevalenti tratti linguistici fiorentini. 
Dal 1363 al 1414 esso risulta essere stato in possesso del convento 
agostiniano di Sant’Andrea di Ferrara, per poi passare alla Certosa del 
Lido di Venezia. Il ms It. I, 3 (=4889) ha invece un colorito linguistico 

13  È possibile che questi titoli facciano riferimento a manoscritti contenenti i Dialoghi 
di Gregorio Magno e la Legenda aurea (in volgare). Per un quadro complessivo sui 
volgarizzamenti di Gregorio Magno, si veda Gagliardi 2021, 415-34; Cerullo 2016, 9-76. 
Per una panoramica sulla circolazione della Legenda aurea, Cerullo 2023.
14  Vedi Appendice A.2, righe 40-5; Tilatti 1996, 166-7.
15  Per una panoramica, a partire dalla tesi sostenuta da Berger fino al recente catalogo 
dei manoscritti, si veda: Berger 1893; Dalarun 1993, 825-6; Leonardi, Menichetti, 
Natale 2018. Per un approfondimento sulla genesi del catalogo come punto d’arrivo e 
sul metodo della realizzazione, rimando alle introduzioni dei curatori.

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

83

prevalentemente veneziano, contiene i Vangeli e nel colophon riporta 
l’indicazione di Venezia e del giorno 28 settembre 1369.16 A Padova, 
il manoscritto più alto cronologicamente è relativo addirittura alla 
metà del XV secolo ed è conservato nella Biblioteca del Seminario 
Vescovile (ms 110); contiene Proverbi, Ecclesiaste, Cantico dei Cantici, 
Sapienza con tratti linguistici veneti.17

Non è questa la sede per provare a capire se la Bibbia in volgare 
di Giuditta possa essersi conservata ed eventualmente dove possa 
essere finita. I documenti che la menzionano possono però fornire 
qualche indicazione su quali siano i promotori della circolazione 
manoscritta in volgare, sul loro entourage e sui possibili obiettivi 
culturali e sociali.18

4	 Tra Padova e Venezia: qualche nota 
sull’amministrazione dei lasciti 

Giuditta muore prima del primo giugno 1303. In una vendita in tale 
data, che vede coinvolta una parente della testatrice, vengono infatti 
menzionati «bona, possessiones et posses<s>ores bonarum quondam 
domine Iudith».19 Nei mesi successivi alla morte della donna, 
Giovanni da Asolo è coinvolto in alcuni atti relativi ai suoi legati 
testamentari. Oltre a quello appena menzionato, all’Archivio di Stato 
di Padova sono conservati altri quattro documenti che testimoniano 
l’amministrazione dei lasciti di Giuditta da parte di frate Giovanni 
da Asolo.20

16  Per la descrizione puntuale di questi due mss, cf. Leonardi, Menichetti, Natale 
2018, 292-4, nrr. 126-7. Il primo era stato descritto anche in questi termini da Berger, 
citato da Leonardi 1998, 54: «Venezia, Biblioteca Nazionale Marciana, It. I. 2: codice 
membranaceo databile al primo quarto del XIV secolo, se non tra i secc. XIII-XIV (mm 
215x150), in littera textualis, allestito a Ferrara. Si tratta probabilmente di un Nuovo 
Testamento frammentario, di cui comunque rimangono i Vangeli di Matteo (completo), 
Marco e Giovanni (frammentari), le Epistole ai Romani e ai Corinti, l’Apocalisse, più 
lacerti delle Epistole cattoliche».
17  Leonardi, Menichetti, Natale 2018, 198-9.
18  Mi riferisco alle questioni di apertura sollevate da Menichetti 2024, 7: «I contesti di 
produzione, le ragioni delle traduzioni e dei rimaneggiamenti, e ancora le dinamiche di 
trasmissione dei volgarizzamenti biblici ci sono ancora in larga parte ignoti». E ancora, 
13: «Le traduzioni della Scritture rappresentano un polo essenziale per la comprensione 
delle modalità di acculturazione, religiosa e non solo, del laicato, del basso clero e dei 
non ampi ma certo significativi settori della società laica che vivevano ai ‘margini’ delle 
comunità religiose, in particolare dei nuovi ordini mendicanti».
19  ASPd, CRS, Sant’Agostino, b. 168 (1 giugno 1303): la parente nominata nella vendita 
è «domina Iohanna filia quondam domini Plenerii de Arsalone» e potrebbe trattarsi della 
sorella di Giuditta, vedi Appendice A.2, righe 5-10. 
20  I regesti di questi documenti sono tutti conservati in ASPd, Monastero di 
Sant’Agostino, Catastico, III, 985-86. Il primo, datato 15 luglio 1303, riguarda gli 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

84

﻿ Gli elementi riassunti in questa sede sono naturalmente troppo 
pochi per permettere una conclusione, ma consentono di aggiungere 
qualche tassello alla vicenda. In primo luogo, l’importanza Giovanni 
da Asolo – già intuita da Andrea Tilatti (1996) – è confermata: questo 
personaggio è stato centrale nel passaggio di alcuni beni tra Padova 
e Venezia. Inoltre, il lector domenicano si è spostato dal convento 
padovano di Sant’Agostino a Venezia – probabilmente presso il 
convento dei domenicani dei SS. Giovanni e Paolo – almeno da luglio 
1303. Ha stretto degli accordi con il procuratore del monastero 
femminile a cui era stato destinato anche il lascito della Bibbia in 
volgare, su cui però, secondo le indicazioni testamentarie, manteneva 
pieno diritto.21

Il ruolo cruciale dei frati mendicanti nella circolazione dei libri, 
anche in volgare, e nella trasmissione del sapere – di cui sono prova 
le loro variegate biblioteche e i loro studia  – non può sorprendere. 
Restano tuttavia da approfondire le circostanze in cui questi frati – 
come nel caso del domenicano Giovanni da Asolo – rappresentino lo 
snodo di una fitta rete culturale tra vari conventi e monasteri. Dal 

accordi presi tra Giovanni da Asolo e gli Eremitani: «Obligatione del Monasterio de P.P. 
Eremitani di Padova di corrisponder ogni anno soldi 50 denari veneti di grossi veneti 
al P. Frà Giovanni d’Asolo dell’Ordine de P.P. Predicatori del Monasterio di Venezia sua 
vita durante come commissario testamentario della quondam d. Giuditta vedova del 
quondam d. Frà Giovanni de Dullo. Notaio d. Prosdoscimo figlio di Brachino Cartolaro». 
L’originale è conservato in ASPd, CRS, Sant’Agostino, b. 168 (15 luglio 1303). 9 agosto 
1303: «Deposito fatto dal P. Frà Giovanni d’Asolo commissario testamentario della 
quondam d. Giuditta vedova del quondam d. Frà Giovanni dal Dullo appresso d. Claricia 
figlia di Solano Pellizzaro habitante in Padova in contrà di S. Agostino de soldi 20 denari 
veneti de grossi. Notaio d. Gugielmo di Maestro Bonacursio». L’originale è in ASPd, CRS, 
Sant’Agostino, b. 168 (9 agosto 1303). Gli ultimi due riguardano gli accordi tra Giovanni 
da Asolo e il monastero femminile dei SS. Biagio e Cataldo della Giudecca. 25 settembre 
1303: «Ricevimento fatto da d. Mattio cappellano sinico del Ven. Monasterio di S. 
Biascio Cataldo al P. Frà Giovanni d’Asolo dell’ordine de P.P. Predicatori commissario 
testamentario della quondam d. Giudita dalle Forche di lire 200 per legato lasciato à 
detto Monasterio dalla suddetta quondam d. Giuditta. Notaio d. Gerardo quondam d. 
Alberto». Il regesto presenta un’indicazione errata relativa al cognome della testatrice: 
nell’originale, conservato in ASPd, CRS, Sant’Agostino, b. 168 (25 settembre 1303) c’è 
scritto «domine Iudite defuncte». 30 settembre 1303: «Obligatione di decto Monasterio 
di S. Biascio Cataldo di esborsar ogn’anno al suddetto P. Frà Giovanni come commissario 
sua vita durante soldi 50 denari de grossi veneti. Notaio: d. Filippo figlio di d. Prando 
Igiscio». Anche in questo caso l’originale è conservato in ASPd, CRS, Sant’Agostino, b. 
168 (30 settembre 1303). L’attenzione alle scritture relative alla gestione dei beni post 
mortem viene sottolineata da Calleri, Mangini 2025, 164-5.
21  Per la storia del monastero veneziano dei SS. Biagio e Cataldo della Giudecca, 
si veda Carraro 2015, 78-80 e bibliografia annessa. Per un’efficace sintesi della 
storiografia sul monachesimo femminile cf. Albuzzi 2001, in particolare 155-60 e 170-
86. Inoltre, come ricorda De Sandre Gasparini 1995, questo monastero, dalla metà del 
Duecento è stato tra i maggiori beneficiari di lasciti da parte dell’aristocrazia veneziana 
di orientamento guelfo come «espressione di ascetismo monastico». Sull’importanza 
di intessere relazioni con le fondazioni monastiche, soprattutto femminili, al fine di 
accrescere il proprio margine di influenza sulla politica cittadina si veda almeno Rapetti 
2014 e bibliografia annessa.

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

85

caso qui presentato, emerge poi una curiosa coincidenza: gli anni 
in cui il lector Giovanni da Asolo si è spostato da Padova alla realtà 
lagunare, portando con sé le volontà, materiali e spirituali, di domina 
Giuditta, risultano essere gli stessi in cui la «campagna» culturale, 
di cui sono promotori i domenicani dei SS. Giovanni e Paolo, sta 
iniziando ad attecchire a Venezia (Montefusco 2025, 62).22 

5	 Appendici documentarie

A.1

15 ottobre 1302, Padova, locutorio dei frati Predicatori

Il frate domenicano Giovanni de Aslo viene autorizzato dal sottopriore 
dell’ordine dei Predicatori a ricoprire l’incarico di commissario 
testamentario di Giuditta moglie del fu Giovanni de Dullo frate e 
cavaliere dell’Ordine della Milizia della Maria Beata Vergine Gloriosa. 

ASPd, fondo Diplomatico, b. 37, nr. gen. 3061, nr. part. 4406.
Foglio di pergamena di mm 145 x 120, in ottimo stato di 

conservazione. Il testo si sviluppa per 17 righe di scrittura. Sul verso 
della pergamena, sul margine superiore perpendicolare al senso di 
scrittura si legge, a matita e in scrittura capitale, la data cronica 
di mano del XIX secolo: «1302 – OTTOBRE 15 – Ind. XV». Segue, 
della stessa mano, la segnatura archivistica scritta obliquamente 
in corsivo «Dipl. b. 37». Sempre la stessa mano ha appuntato sul 
recto, in basso a destra, la segnatura archivistica con riferimento al 
numero particolare «4406». Sempre sul recto, sul margine superiore, 
una mano più antica (probabilmente di XV secolo) ha appuntato, in 
inchiostro marroncino e in modulo minore, la data cronica «1302.15 
ott<ob>re» seguita dalla segnatura archivistica con riferimento 
al numero particolare «4406». Segue una serie di note tergali. Sul 
margine lungo della pergamena si legge, di mano presumibilmente del 
XVIII secolo, in inchiostro marroncino «1.88.». In alto a destra segue 
la segnatura archivistica, in riferimento al numero generale «3061», 
in modulo inferiore e inchiostro marrone, di mano presumibilmente 
più antica. Nel margine inferiore, rovesciato rispetto al senso di 
scrittura, di mano del XVIII secolo, in modulo maggiore e inchiostro 
marroncino il numero «865». 

22  La centralità dell’ordine dei domenicani tra la fine del Duecento e gli anni ’30 
del Trecento, in virtù di una consapevole circolazione libraria, è oggetto di recenti ed 
estese indagini condotte da Montefusco e Bolognari a partire dai riconfermati legami 
tra il convento veneziano dei SS. Giovanni e Paolo e Marco Polo. Si vedano: Conte, 
Montefusco, Simion 2020; Bolognari, Montefusco 2025.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

86

﻿ Si riporta di seguito l’edizione interpretativa del documento. Sono 
state sciolte tutte le abbreviazioni, la punteggiatura e le maiuscole 
seguono l’uso moderno. L’integrazione di uno o più caratteri viene 
segnalata tramite l’utilizzo delle parentesi uncinate.

In Christi nomine amen. Anno Eiusdem nativitatis millesimo trecentesimo secundo, 
indictione quintadecima, die quintodecimo intrante octobris, Padue, in locutorio 
fratrum Predicatorum de Padua. Presentibus fratribus Gregorio Alexandrino, 
Dominico Filarolo paduano, Nicholao paduano, Iohanne Falcone de Bononia, Alberto 
bononiensi, Bonifacino de Penço paduano, Alberto converso paduano, omnibus de 
ordine fratrum Predicatorum et de conventu paduano, et alliis. 
Ibique frater Lambertus ymolensis supprior fratrum Predicatorum de Padua, et 
prioris in omnibus vices gerens, dedit et concessit auctoritatem fratri Iohanni de Aslo 
eiusdem ordinis et conventus quod pos<s>it esse comisarius domine Iudith uxoris 
quondam domini fratris Iohannis de Dullo Ordinis Milicie beate Marie Virginis et esequi 
usque ad finem, pro ut continetur in testamento et codicillis dicte domine Iudith 
libere et expedite et quecumque opus fuerit pro tempore et dum vixerit expedire, 
disponere et ordinare.
(SN) Ego Peregrinus, sacri palacii notarius, filius domini Federici hiis omnibus interfui 
et visi eorum ac rogatus hoc scripsi. 

A.2

25 ottobre 1302, Padova, contrada di Sant’Agostino

Testamento nuncupativo di Giuditta moglie del fu Giovanni de Dullo, 
frate e cavaliere della Milizia della Maria Beata Vergine Gloriosa.

ASPd, fondo Diplomatico, b. 37, nr. gen. 3063, nr. part. 4408.
Foglio di pergamena di mm 225 x 740, conservato ripiegato e 

complessivamente in buono stato. Il testo si sviluppa per 84 righe 
di scrittura. Sul verso della pergamena sul margine superiore si 
legge, di mano probabilmente di XV secolo, la segnatura archivistica, 
con riferimento al numero particolare «4408» e al generale 
«3063». La stessa mano ha annotato, più in basso e in posizione 
centrale, l’indicazione della data cronica del documento «1302. 25 
<o>tto<bre>». Tra le indicazioni della segnatura, si legge forse 
una vecchia segnatura «30» di mano del XVIII secolo, in inchiostro 
marroncino e in modulo maggiore. Segue, a matita e in scrittura 
capitale, la data cronica di mano del XIX secolo: «1302 - OTTOBRE 
25 - Ind. XV». Probabilmente alla stessa mano sono attribuibili 
frequenti sottolineature presenti sul recto della pergamena, in 
corrispondenza della menzione nel testo di alcuni beneficiari dei 
lasciti. Segue una serie di note tergali. Nella parte centrale del verso 
della pergamena, si legge, a sinistra e di mano coeva alla stesura del 
documento, in inchiostro marroncino, una nota di natura giuridica 

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

87

di dubbia lettura: «Instrumentum testamenti et †spet† comissaris 
domine Iudith uxoris quondam domini fratris Iohannis de Dullo». Sul 
margine inferiore destro, nel senso di scrittura si legge, di mano più 
tarda (presumibilmente di XV secolo) in inchiostro bruno e in modulo 
minore «Via Nova.31.». Accanto si legge «Mortisium», di mano coeva 
al testamento. Perpendicolare al senso di scrittura, più in basso a 
destra e di modulo più grande, si legge la data «1788», di mano del 
XVIII secolo.

Si riporta di seguito l’edizione interpretativa del documento. 
Sono state sciolte tutte le abbreviazioni e, in caso di scioglimenti 
dubbi, sono state utilizzate le parentesi tonde. La punteggiatura e le 
maiuscole seguono l’uso moderno. Gli spazi bianchi vengono segnalati 
tramite l’utilizzo di asterischi tra parentesi quadre. L’integrazione di 
uno o più caratteri viene segnalata tramite l’utilizzo delle parentesi 
uncinate. Nel testo, le righe vengono segnalate di cinque in cinque 
con una barra verticale e il numero in esponente.

In nomine Domini nostri Iesu. Anno Eiusdem nativitatis millesimo trecentesimo 
secundo, indictione quinta decima, die vigesimo quinto intrante octobris, Padua, in 
contrata Sancti Augustini in domo habitationis infrascripte testatricis.23 Presentibus 
fratribus Nicolao bononiensi, Dominico de Plebe Salatino de Vicentia, Iohanne 
bononiensi, Oderico de Canipa, Nicolino de Rimeno, Alberto paduani et Antonio 
de Foroiullis omnibus de ordine Predicatorum testibus rogatis et ad hec specialiter 
convocatis et aliis. 
Ibique domina Iudith quondam domini [***]24 et uxor quondam fratris Iohannis de 
Dulo Ordinis Milicie beate Marie, infirma corpore, set sana mente, nolens ab intestato 
decedere, de suis bonis mobilibus et immobilibus, iuribus et actionibus suum tale per 
nuncupationem condidit testamentum |5 sic dicens. 
In primis elegit sepulturam suam apud locum fratrum Predicatorum de Padua in 
archa quondam dicti mariti sui. Et supra sepolturam suam reliquit libras quinquaginta 
denariorum parvorum vel ultra, sicut videbitur fratri Iohanni de Aslo, quem suum in 
hec et in omnibus aliis infra ordinandis et scribendis suum institutum comissarium. 
Item reliquit libras quinquaginta denariorum parvorum pro missis celebrandis annum 
tricesimum suum, ita tamen quod aliter singulari proprie non possint dari plusquam 
tres veneti grossi. 
Item reliquit domine Iohanne sorori sue libras ducentas denariorum parvorum si 
tunc vixerit et non aliter. Et hoc ratione testamenti vel codicillorum avi sui vel alterius 
cuiuscumque proprie et ratione cuiuslibet legati vel debiti in quo et pro quo in ea 
teneretur in modico vel in magno et in hiis eam sibi heredem institutum et voluit ac 
iussit in hiis eam esse tacitam et contentam. 

23  in domo habitationis infrascripte testatricis] inserito tramite richiamo in calce al 
testo, prima della sottoscrizione notarile.
24  Spazio bianco, evidentemente il notaio voleva inserire il nome del padre della 
testatrice. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

88

﻿Item eidem sorori sue reliquit unam tunicam, unum epitogium et unum mantellum de 
suis que reper|10ent habere tempore mortis sue et sit in eius ellectione. Item reliquit 
sorori Gisle de cella fratrum Minorum consanguinee sue libras tres parvorum. Item 
reliquit Marie olim servitrici domine Gisle ave sue libras tres parvorum. Item reliquit 
sorori Almengarde de Sancto Mathia cognate sue omni anno dum vixerit solidos 
quadraginta parvorum.25 Item reliquit sorori Iacobine de Sancta Agnese de Polveraria 
nepti sue libras decem parvorum. Et omni anno dum vixerit libras tres parvorum et 
in hiis eam et monasterium ipsius sibi heredem instituit et voluit esse contentum et 
contentam. 
Item reliquit Çenaldone filie quondam domini Plenerii fratris sui solidos centum 
parvorum et in hiis eam sibi heredem instituit. Et voluit ac iussit esse contentam. 
Item reliquit libras quinquaginta denariorum parvorum pro passagio Terre Sancte si 
contingat fieri infra decem annos post mortem suam et non aliter et non ultra dari 
predicti |15 comisarium suum vel suos illis personis quibus videbitur ei vel eis et non 
aliter. Item reliquit solidos centum parvorum pro missis dicendis in die mortis sue 
vel sepolture. 
Item voluit et ordinavit quod de rediptibus clausure sue quam habet Padua in mortisio 
prope monasterium dominarum Omnium Sanctorum omni anno in perpetuum dentur 
sexdecim sestarii frumenti in pane et sex sestarios fabarum circa festum Sancte 
Iustine pauperibus scilicet orfanis, viduis et carceratis. Et istam elimosinam voluit 
fieri cum modius frumenti et sex sexstarii fabarum fuerint valoris libras duodecim 
denariorum parvorum et non plus. Et si minoris valoris fuerint dictarum libras 
duodecim illud minus et reliquus reditus dicte clausure distribuantur pro missis. 
Item reliquit sorori Jacobine nepti sue librum |20 suum Dyalogorum ita quod numquam 
possit vendi vel alienari et remaneat in monasterio suo post eius obitum, eodem pacto 
et condictione. Item reliquit conventui fratrum Predicatorum de Padua librarum 
decem parvorum. Item reliquit fratri Bartholomeo dicti ordinis filii presbyteri Tomasi 
de Aguxellis solidos quinque grossis. 
Item reliquit Claricie servitrici sue si secum fuerit tempore mortis sue culcitram 
suam, quam habuit ab avia sua, unum plumacium, duo linteamina, unam cultram, 
omnes pannos suos a dorso, unum lebetem ad coquendum preperatam, unum alium 
ad alexandum legumina et duo alia, unum de segla et aliud de media situla, duas 
catenas, unum epitogium inforatum de pellibus vulpinum, unam suam tunicam de 
camelino, unum pellicium album et rubeum, |25 unum pellicium inforatum et solidos 
viginti grossorum eum nupserit vel monasterii intraverit si tamen bonam et honestam 
vitam duxerit usque ad tempus quo nupserit vel religionem intraverit et non aliter 
dictam pecuniam habeat, de honestate autem vite sit in iudicio fratris Iohannis de 
Aslo comissariis sui. 
Item reliquit fratri Iohanni de Aslo ordinis Predicatorum solidos centum parvorum 
omni anno dum vixerit. Item reliquit dominabus Sancti Blaxii Cataldi de Venetia libras 
quinquaginta parvorum et Bibiam suam quam habet scriptam in vulgari et voluit et 
ordinavit quod teneantur dicte domine omni anno facere anniversarium suum et 

25  solidos quadraginta parvorum] prima libras tres espunto tramite puntini di rasura.

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

89

suorum defunctorum per totum officium defunctorum et unam missam in conventu 
omni anno in perpetuum. 
Item reliquit dominabus Sancti Petri de Est<e> illud ius, quod aquisivit per modum 
emptionis a Leonardo piscatore de Est<e> in quadam |30 petiam terre vineatam 
iac(entem) in monte de Est<e>, ut patet per instrumentum emptionis scriptum 
manu nostri infrascripti notarii et nunc tenetur et colitur per ipsas dominas. Item 
reliquit eisdem dominabus librum suum Evangeliorum et Legendarum Sanctorum 
scriptos in vulgari tali pacto et conditione quod numquam possint vendi, vel alienari 
et teneantur dicte domine omni anno in perpetuum facere anniversarium suum et 
deffunctorum suorum per officium totum mortuorum et missam solempnem de 
mortuis in conventu. 
Item reliquit fratribus Gaudentibus de Padua libras vigintiquinque parvorum per 
apparamentis vel calice quoniam et quomodo videbitur commisario suo vel suis si 
ecclesiam fecerint. 
Item reliquit |35 fratribus Minorum de Padua libras sexaginta denariorum parvorum 
pro missis et orationibus. Item reliquit in dispositione et dispenxatione guardiani 
fratrum Minorum qui nunc est vel pro tempore fuerit quondam domum suam positam 
Padua super platheam Sancti Antonii ex oposito porte ecclesie dicti sancti versus 
sero in qua habitavit Benevenutus a Lana, tali pacto et condictione que numquam 
possit vendi vel alienari seu aliter donari et, si contrarium factum fuerit, non teneat 
de iure vel de facto et propter hoc teneatur ipse guardianus facere frui omni anno 
in perpetuum anniversarium suum et deffunctorum suorum per totum officium 
mortuorum et missam solempnem de mortuis in conventu. Quod si non fecerit 
deveniat ipsa domum ad conventum fratrum Predicatorum de Padua. 
Voluit autem et ordinavit quod domina Maria soror sua si viveret et vellet personaliter 
inhabitare26 domum predictam, possit absque contradictione alicuis, dum vixerit et 
non aliter. Et quod predictam |40 domum, si dicta domina Maria non habitaverit eam, 
non possit auferri a Benevenuto et eius uxore presentibus habitatoribus, quousque 
voluerint ibi stare et reddere pensionem, que alii vellent dare.
Item reliquit do<mi>ne Beatrici veronensi unam clamidem suam de camelino et 
solidos quadraginta parvorum. Item reliquit do<mi>ne Beatrici de Tredento, que 
secum habitat, unum pellicium de flanchis et solidos viginti parvorum. Item reliquit 
sororibus Thomasine de Sancta Maria de Porcilia filie Gerardine consanguinee sue, 
Socclie et Flori, sororibus de monasterio Sancte Marie Omnium Sanctorum librarum 
tres parvorum pro qualibet. Item voluit et ordinavit quod omnes quibus legavit 
libros suos superius nominatos scriptos in vulgari teneantur et debeant mutuare 
sive acomodare eos fratri Iohanni de Aslo ordinis Predicatorum quotiens voluerit et 
si non facerent revocat illud legatum et vult quod dicti libri veniant ad ipsum fratrem 
|45 Iohannem pleno iure ut faciat quod voluerit de eis.
Item rogat et supplicat priorem fratrum Predicatorum de Padua qui nunc est vel 
pro tempore fuerit et totum eius conventum, cum multa expendit in domo in qua 
habitat et parvo tempore usu ea fuerit, quatinus sibi placeat dimittere Clariciam 
servitricem et propinquam suam in domo predicta, quousque eam destruxerint cum 

26  personaliter inhabitare] prima hitare espunto tramite puntini di rasura.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

90

﻿illa propria vel cum illis quibus eam affictaverint vel donaverint ut possit comode 
habitare secundum statum suum dum modo honeste et sine marito velit vivere que 
sit in iudicio supradicti fratris Iohannis de Aslo si honeste vixerit. Et si noluerint, vel 
de facto non fecerint, voluit quod prior et subprior et fratres alii quos dimittebat suos 
comisarios cadant a sua comissaria et deveniant in guardianum fratrum Minorum de 
Padua et lectorem eorum, cum eisdem tamen conditionibus, quibus obligabantur 
predicti sui comissari et pro eis. 
Item reliquit conventui fratrum Heremitarum de Padua quendam |50 redditum 
quindecim sexstariorum frumenti quos habet seu percipit annuatim de quadam 
petiam terre alivelata, posita in campanea Padue, in contrata qui dicitur Lovara vel 
Via Nova quam habet et tenet iuris libelli perpetualis Marxilius dictus Niger quondam 
Vitacli, tali pacto et conditione quod numquam possint eam vendere vel alienare de 
iure vel de facto, et si contrarium factum fuerit non teneat nec valeat de iure vel de 
facto, et deveniat ad fratres Predicatores. Et debeant dicti fratres Heremite omni anno 
in perpetuum facere cantari officium totum deffunctorum et missam solempnem in 
conventu de mortuis pro anima sua et suorum deffunctorum in perpetuum. Quod si 
non facerent, deveniat predictus reditus quindecim sextariorum frumenti ad fratres 
Predicatores de Padua cum eisdem conditionibus. 
Item voluit et ordinavit quod omnia supradicta legata et quacumque alia in posterum 
faceret, debeant solvi de suis bonis immobilibus et non aliter et si qua propria vel 
colegi|55um aliud, volent27 quam eisdem reliquit in testamento vel codicillis vult ex 
nunc prout ex tunc quod cadant ab omni eo quod sibi in hoc suo testamento vel aliis 
codicillis reliquit, vel reliqueret. 
Et non vult et mandat quod omnia bona sua mobilia non donentur vel ad libitum 
vendantur sed secundum bonam fidem et conscentiam dentur plus volentibus dare 
et non aliter fiat. Item dixit et declaravit quod de bonis suis que nunc possidet nullam 
umquam donactionem alicuis proprie vel colegio fecit. Et si quis aliud ostenderit, 
sciant omnes et singuli falsa esse talia instrumenta. Et in quantum potuit dicta 
testatrix et nunc pro tunc revocavit et retractavit omnem talem donactionem et 
pronunciavit falsam esse. 
Et voluit quod numquam comissarii sui cum talibus possint componere, vel eis 
aliquid remittere. In omnibus autem suis bonis mobilibus et immobilibus, iuribus 
et actionibus, pauperes Christi, sibi heredes instituit. Intelligens et volens illos esse 
pauperes Christi,28 et non alios, quos frater |60 Iohannes comissarius suus ellegerit 
et voluerit, vel alii sui comissarii, si ipse non viveret. Et dixit et voluit quod predictus 
suus comissarius frater Iohannes de Aslo habeat et nomen et ius heredis, ante 
declaractionem pauperum. Et post et omnia possit facere, ac si esset verus heres, 
servando tamen ea que in dicto testamento sunt ordinata. 
Preterea voluit et ordinavit quod quelibet propria, vel colegium,29 cui aliquid in 
hoc suo testamento legat, sint contenti hiis que eis reliquit. Et si ultra querendum 
comissarium suum, vel suos molestaverint, vult quod cadant ab omni legato eis a se 

27  volent] aggiunto sul margine sx.
28  Christi] aggiunto in interlinea.
29  vel colegium] segue u espunto tramite puntino di rasura.

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

91

relicto et priores et guardianus et quicumque alii comissarii illorum locorum cadant 
ab omni comissaria, si fratres illorum aliud ultra peterent. Comissarium autem suum 
ad omnia supradicta facienda et disponenda, in quibus certum comissarium alium 
non reliquit vel ordinavit, consedit et ordinavit fratrem Iohannem de Aslo de ordine 
fratrum Predicatorum. 
Et post mortem dicti fratris Iohannis, instituit et ordinavit priorem fratrum 
Predicatorum de Padua, lectorem |65 et subpriorem eiusdem conventus, que pro 
tempore fuerint, et quinque antiquiores fratres natione padanos de dicto conventu. 
Ita quod istis decedentibus, alii loco eorum succedant. Et dedit ei vel eis post mortem 
dicti fratris Iohannis auctoritatem intrandi tenutam et corporalem possessionem 
omnium suorum bonorum mobillium et immobillium, iurium, actionum, sicut potuit, 
et facere posset, si viveret, ubicumque fuerit et apud quamcumque propriam. 
Et voluit et dixit quod omnia bona sua mobilia possint et debeant venderi et 
distribueri sicut supra ordinatum est et non aliter. Bonis tamen suis immobilibus 
salvis, que numquam vendi vel allienari possint a quocumque. Ullo ingenio vel pacto 
dixpenxactione summi pontificis, vel quacumque alia necessitate imminente, vel 
casu. Et si contrarium fiat, non valeat, vel teneat nec de iure, nec de facto. Et facientes 
vel consentientes, sint privati dicta sua comissaria et deveniat in illum vel illos qui 
suam servaverint voluntatem. 
Hoc |70 autem voluit et iussit esse suum ultimum testamentum et ultimam voluntatem. 
Et si iuris testamenti vallere non posset, valleat et teneat iuris codicillorum vel 
cuiuscumque alterius ultimis voluntatis, qua melius valere et tenere potest. Cassat 
autem et revocat omne aliud testamentum a se factum et omnes codicillos a se factos, 
usque ad presentem horam, sub quacumque forma verborum facta invenirentur, 
propter illos codicillos factos manu nostri infrascripti notarii in millesimo ducentesimo 
nonagesimo septimo indictione septima, vigesimo octavo die intrante ianuaris si 
frater Iohannes de Aslo supradictus eius comissarius voluerit illis uti. Et cum hanc 
copiam fratrum Predicatorum nam apud eos in mediate habitat, vult et ordinat sibi 
necessitatem iudicis propter fraudes malorum virorum qui falsant testamenta et 
codicillos ut nullum aliud testamentum vel codicillus a se factum et factus in ista 
infirmitate valeat vel teneat nisi sint ibi presentes in testamento septem fratres 
Predicatores omnes vel maior partis de conventu |75 paduani, vel in codicillo quinque 
fratres Predicatores omnes vel maior partes de conventu paduani, sub quacumque 
forma verborum illius testamenti, vel illi codicilli producerentur, etiam si oporteret 
de illo de verbo ad verbum facere mencionem. Et si aliquid testamentum, codicilli vel 
donationes ostenderentur scriptum, scripti et scripte per manum alicuius proprie, 
quam per manum nostri infrascripti notarii dixit ex nunc pro tunc illud, illos et illas 
falsum, falsos et falsas esse et non vult valere nec tenere in aliqua parte illorum et 
omnia legata ibi scripta revocat et cassat et vult nullius valoris esse. Insuper voluit 
et ordinavit quod comissaris sui supradicti bona sua immobilia qua eis disponenda 
comutat numquam possint vel vendere vel alienare set super perseverent ut supra 
dictum et ordinatum predictam testatricem est. Et si contrarium fieret non teneat 
de iure nec de facto. 
Item dixit, voluit quod omnis clausula et appositio verbi vel orationis quicumque 
esset utilis |80 et necessaria ad firmitatem predictorum omnium et sing<u>lorum 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

92

﻿inteligatur scripta et apposita ac30 si de verbo ad verbum esset hic scripta et apposita, 
ad reprimendam et comprimendam falsitatem falsifican|cium testamenta, codicillos 
et ultimas voluntates. Preterea voluit et mandavit predictis heredibus suis quod non 
possint detrahere de suis bonis occasione istius hereditatis aliquam falcediam, vel 
legitimam portionem.
(SN) Ego Thomasius quondam magistri Savini ab Aguxellis sacrii palaci notarius 
predictis omnibus rogatis interfui et hec scripsi. 

Bibliografia

Albuzzi, A. (2001). «Il monachesimo femminile nell’Italia medioevale. Spunti di 
riflessione e prospettive di ricerca in margine alla produzione storiografica degli 
ultimi trent’anni». A cura di Ardenna, G. Dove va la storiografia monastica in Europa? 
Temi e metodi di ricerca per lo studio della vita monastica e regolare in età medievale 
alle soglie del terzo millennio = Atti del Convegno internazionale (Brescia-Rodengo, 
23-25 marzo 2000). Milano: V&P Università, 131-89.

Bartoli Langeli, A. (a cura di) (1985). Nolens intestatus decedere. Il testamento come 
fonte della storia religiosa e sociale. Atti dell’incontro di studio (Perugia, 3 marzo 
1983). Perugia: Editrice Umbra cooperativa.

Bartoli Langeli, A. (2008). «Il testamento di Enrico Scrovegni (12 marzo 1336)». Frugoni 
C. (a cura di), L’affare migliore di Enrico. Giotto e la cappella Scrovegni. Torino: 
Einaudi, 397-540. 

Berger, S. (1893). Histoire de la Vulgate pendant les premiers siècles du Moyen Âge. 
Parigi: Hachette Livre. 

Boaretto N. (a cura di) (2022). Sala di studio. Guida agli strumenti di corredo. Padova. 
https://aspd.beniculturali.it/wpcontent/uploads/2022/03/Guida_
sala_studio.REVISIONE2022_marzo.pdf 

Bolognari, M. (2020). «Marco Polo e il convento dei SS. Giovanni e Paolo nella “roulette 
veneziana”». Conte, M.; Montefusco, A.; Simion, S. (a cura di), «Ad consolationem 
legentium». Il Marco Polo dei Domenicani. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 15-38. 
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-439-4/002

Bolognari, M. (2025). «I frati Predicatori veneziani tra spiritualità e progetto culturale». 
Bolognari M.; Montefusco, A. (a cura di), Pratiche di scrittura e contesti culturali 
intorno a Marco Polo. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 121-42. https://doi.
org/10.30687/978-88-6969-853-8/005

Calleri, M.; Mangini, M.L. (2025). «Frammenti di realtà: i notai dell’Italia centro-
settentrionale attraverso i loro testamenti (secoli XII-XV)». Reti Medievali Rivista, 
26(1), 163-208. https://doi.org/10.6093/1593-2214/12330

Carraro, S. (2015). La laguna delle donne. Il monachesimo femminile a Venezia tra IX e 
XIV secolo. Pisa: Pisa University Press. 

Castagnetti, A. (1991). «L’età precomunale e la prima età comunale (1024-1231)». 
Castagnetti, A.; Varanini, G.M. (a cura di), Il Veneto nel Medioevo. Dai comuni 
cittadini al predominio scaligero nella Marca. Verona: Banca popolare di Verona, 
5-162.

Cerullo, S. (2016). «Un volgarizzamento inedito dei Dialogi di Gregorio Magno in un 
codice senese», Critica del testo, 19(2), 9-76. 

30  apposita ac] prima ad espunto tramite puntini di rasura. 

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

https://aspd.beniculturali.it/wpcontent/uploads/2022/03/Guida_sala_studio.REVISIONE2022_marzo.pdf
https://aspd.beniculturali.it/wpcontent/uploads/2022/03/Guida_sala_studio.REVISIONE2022_marzo.pdf
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-439-4/002
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-853-8/005
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-853-8/005
https://doi.org/10.6093/1593-2214/12330


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

93

Cerullo, S.; Ingallinella, L. (a cura di) (2023). L’oro dei Santi. Percorsi della «Legenda 
Aurea» in volgare. Firenze: MediEVI.

Dalarun, J. (1993). «La Bible italienne. Prémices d’une enquête en cours». Mélanges de 
l’École française de Rome. Moyen-Âge, 105(2), 825-6. https://doi.org/10.3406 
/mefr.1993.3323

Delcorno, C. (1998). «Produzione e circolazione dei volgarizzamenti religiosi tra 
Medioevo e Rinascimento». Leonardi, L. (a cura di), La Bibbia in italiano tra 
Medioevo e Rinascimento / La Bible italienne au Moyen Âge et à la Renaissance. Atti 
del Convegno internazionale (Firenze, Certosa del Galluzzo, 8-9 novembre 1996). 
Firenze: SISMEL, Edizioni del Galluzzo, 3-22.

De Sandre Gasparini, G. (1995). «La pietà laicale». Cracco, G.; Gherardo, O. (a cura 
di), Storia di Venezia. Dalle origini alla caduta della Serenissima. Roma: Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana Treccani, 929-61. https://www.treccani.it/ 
enciclopedia/la-pieta-laicale_(Storia-di-Venezia)/#Davanti_
alla_morte

Federici, D.M. (1787). Istoria de’ Cavalieri Gaudenti. Venezia: Coleti.
Fontana, E. (2014). «La bibliothèque du couvent des frères mineurs de Padoue (XIIIe-

XIVe siècle)». Bibliologia 37 = Bériou, N.; Morand, M.; Nebbiai, D. (a cura di), Entre 
stabilité et itinérance. Livres et culture des ordres mendiants. XIIIe-XVe siècle, 13-29. 
https://doi.org/10.1484/m.bib.5.102475.

Frugoni, C. (2008). L’affare migliore di Enrico. Giotto e la cappella Scrovegni. Torino: 
Einaudi. 

Gaffuri, L. (1997). s.v. «Forzaté, Giordano». Dizionario biografico degli italiani. https://
www.treccani.it/enciclopedia/giordano-forzate_%28Dizionario- 
Biografico%29/ 

Gagliardi, I. (2021). «I Gesuati e i volgarizzamenti (seconda metà XIV-prima metà XV 
secolo)». Bischetti S.; Lodone M.; Lorenzi, C.; Montefusco, A. (a cura di), Toscana 
bilingue (1260 ca.-1430). Per una storia sociale del tradurre medievale. Berlino: De 
Gruyter, 414-34. https://doi.org/10.1515/9783110702231-020

Gargan, L. (1971). Lo studio teologico e la biblioteca dei domenicani a Padova nel Tre e 
Quattrocento. Padova: Antenore. 

Gloria, A. (1879-1880). «Quot annos et in quibus Italiae urbibus Albertus Magnus 
moratus sit». Atti del Reale Istituto veneto di scienze, lettere ed arti, 6(5), 1025-50. 

Lambertini, R. (2012). «Povertà volontaria ed “economia mendicante” nel basso 
medioevo. Osservazioni sui risultati di recenti indagini». Cristianesimo nella storia, 
33, 519-40.

Leonardi, L. (1998). «Versioni e revisioni dell’Apocalisse in volgare. Obiettivi e 
metodi di una ricerca». Leonardi, L. (a cura di), La Bibbia in italiano tra Medioevo 
e Rinascimento / La Bible Italienne au Moyen Âge et à la Renaissance. Atti del 
Convegno internazionale (Firenze, Certosa del Galluzzo, 8-9 novembre 1996). 
Firenze: SISMEL, Edizioni del Galluzzo, 37-92.

Leonardi L.; Menichetti, C.; Natale, S. (a cura di) (2018). Le traduzioni italiane della 
Bibbia nel medioevo. Catalogo dei manoscritti (secoli XIII-XV). Firenze: SISMEL, 
Edizioni del Galluzzo per la Fondazione Ezio Franceschini.

Marangon, P. (1997). Ad cognitionem scientiae festinare. Gli studi nell’università e nei 
conventi di Padova nei secoli XIII e XI. A cura di T. Pesenti, Trieste: Edizioni Lint. 

Menichetti, C. (a cura di) (2024). Il Vangelo secondo Matteo in volgare italiano. Studio 
ed edizione critica delle due versioni non glossate. Firenze: Edizioni del Galluzzo per 
la Fondazione Ezio Franceschini. 

Montefusco, A. (2020). «‘Accipite hunc librum’. Primi appunti su Marco Polo e il convento 
veneziano dei SS. Giovanni e Paolo». Conte, M.; Montefusco, A.; Simion, S. (a cura 

https://doi.org/10.3406/mefr.1993.3323
https://doi.org/10.3406/mefr.1993.3323
https://www.treccani.it/enciclopedia/la-pieta-laicale_(Storia-di-Venezia)/#Davanti_alla_morte
https://www.treccani.it/enciclopedia/la-pieta-laicale_(Storia-di-Venezia)/#Davanti_alla_morte
https://www.treccani.it/enciclopedia/la-pieta-laicale_(Storia-di-Venezia)/#Davanti_alla_morte
https://doi.org/10.1484/m.bib.5.102475
https://www.treccani.it/enciclopedia/giordano-forzate_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/giordano-forzate_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/giordano-forzate_%28Dizionario-Biografico%29/
https://doi.org/10.1515/9783110702231-020


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 77-94

94

﻿ di), ‘Ad consolationem legentium’. Il Marco Polo dei Domenicani. Venezia: Edizioni 
Ca’ Foscari, 39-55. https://doi.org/10.30687/978-88-6969-439-4/003

Montefusco, A. (2025). «Per lo spazio culturale e cancelleresco veneziano del primo 
Trecento: tra Bonincontro, Castellano, Pietro Calò da Chioggia (e Martin Sanudo)». 
Bolognari, M.; Montefusco, A. (a cura di), Pratiche di scrittura e contesti culturali 
intorno a Marco Polo. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 59-120. https://doi.
org/10.30687/978-88-6969-853-8/004

Rapetti, A. (2014). «La formazione di un’aristocrazia: monache e monasteri femminili 
a Venezia tra IX e XIII secolo». Anuario de Estudios Medievales, 44(1), 215-38. 
https://doi.org/10.3989/aem.2014.44.1.07

Rava, E. (2016). «Volens in testamento vivere». Testamenti a Pisa, 1240-1320. Apparati 
a cura di Bartoli Langeli, A., Roma: ISIME.

Rigon, A. (1984). «La santa nobile. Beatrice d’Este († 1226) e il suo primo biografo». 
Billanovich M.C.; Cracco, G.; Rigon, A. (a cura di), Viridarium floridum. Studi di storia 
veneta offerta dagli allievi a Paolo Sambin. Padova: Antenore, 61-87. 

Rigon, A. (1985). «Orientamenti religiosi e pratica testamentaria a Padova nei secoli 
XII-XIV». Bartoli Langeli, A. (a cura di), Nolens intestatus decedere. Il testamento 
come fonte della storia religiosa e sociale. Atti dell’incontro di studio (Perugia 3 
marzo 1983). Perugia: Editrice Umbra cooperativa, 41-63.

Rigon, A. (1992). «Religione e politica al tempo dei Da Romano. Giordano Forzaté e la 
tradizione agiografica antiezzeliana». Cracco, G. (a cura di), Nuovi studi ezzeliniani. 
Roma: ISIME, 389-444. 

Rippe, G. (2003). Padue et son contado (Xe-XIIIe siècle). Roma: Publications de l’École 
française de Rome. https://doi.org/10.4000/books.efr.542

Rossi, M.C. (a cura di) (2010). Margini di libertà: testamenti femminili nel Medioevo. Atti 
del convegno internazionale (Verona, 23-25 ottobre 2008). Casella: Cierre Edizioni. 

Sartori, A. (1983-1989). Archivio Sartori. Documenti di storia e arte francescana. 4 voll. 
A cura di G. Luisetto, Padova: Biblioteca Antoniana.

Sorelli, F. (a cura di) (2015). Ego Quirina. Testamenti di veneziane e forestiere (1200-
1261). Documenti trascritti da L. Levantino; L. Zamboni, Roma: Viella.

Tilatti, A. (1996). «La direzione spirituale. Un percorso di ricerca attraverso il secolo 
XIII nell’Ordine dei Predicatori». Dalla penitenza all’ascolto delle confessioni. Il ruolo 
dei frati Mendicanti. Atti del XXIII Convegno internazionale della SISF (Assisi, 12‑14 
ottobre 1995), 127-73.

Fabrizia Marconi
Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo

https://doi.org/10.30687/978-88-6969-439-4/003
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-853-8/004
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-853-8/004
https://doi.org/10.3989/aem.2014.44.1.07
https://doi.org/10.4000/books.efr.542


﻿

95

Peer review
Submitted	 2025-07-02
Accepted	 2025-09-04
Published	 2026-01-14

Open access
© 2025 Grévin |   4.0

Citation  Grévin, Benoît  (2025). “Progetti, prestiti, palinsesti. Stratigrafia di 
una traduzione quattrocentesca del Corano (ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)”. 
TranScript, 4, 95-134.

e-ISSN  2785-5708

TranScript
Vol. 4 — Ottobre 2025

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01/004

﻿Progetti, prestiti, palinsesti: 
stratigrafia di una traduzione 
quattrocentesca del Corano  
(ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)
 Benoît Grévin
Centre National de la Recherche Scientifique, France

Abstract  This article reveals the latest advances in the study of interlinear translations 
and marginal glosses left by Flavius Mithridates on the Arabic Qur’an in Hebrew 
characters in ms. Vat. Ebr. 357 (fol. 51r-156r). We can now demonstrate that Flavius 
Mithridates probably used one or more Latin (and possibly Romance) translations to 
compose his fragmentary interlinear translation of this text, and that his marginal notes 
are based on a pre-existing Latin translation of Muslim exegetical texts. Furthermore, in 
the second sura, another anonymous translator probably used a vernacular translation 
of the Qur’an to translate certain words into Latin.

Keywords  Flavius Mithridates. Coran. Qur’an. Jewish textual cultures. Renaissance.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Un dossier testuale e la sua edizione. – 3 Le note 
interlineari di Mitridate (e di qualcun altro): traduzione assistita e/ o prestito? – 4 Dietro 
ai commenti esegetici, un’altra traduzione… – 6 Conclusione.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/TranScript/2785-5708/2025/04/004&domain=pdf&date_stamp=2026-01-14


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

96

﻿1	 Introduzione

Il complesso dossier costituito dalla simbiosi tra il particolare 
testo coranico contenuto nelle carte 51r-156r del manoscritto Vat. 
Ebr. 357 della Biblioteca Apostolica Vaticana e le numerosissime 
note di traduzione e di commento che lo accompagnano, in corso 
di edizione, costituisce senz’altro una delle ultime frontiere della 
ricerca sullo studio del Corano in milieu giudeo-cristiano prima del 
1500.1 Il principale responsabile (e il solo chiaramente identificabile) 
del lavoro di traduzione-glossa all’origine del testo in questione è 
un letterato della seconda metà del Quattrocento, conosciuto per le 
sue attività traduttologiche e intimamente legato a un grande nome 
dell’Umanesimo. Flavio Mitridate, ebreo siciliano presto convertitosi 
al cristianesimo (verso il 1466, prima dei suoi venti anni) sotto il 
nome di Guglielmo Raimondo Moncada, fece carriera in Sicilia, Italia 
e Germania come traduttore dall’ebraico, dall’aramaico e dall’arabo, 
e fu maestro di lingue semitiche di Giovanni Pico della Mirandola, 
con cui collaborò intensamente durante il periodo 1485-1486, prima 
di scomparire dalla documentazione nel 1489.2 Le sue traduzioni 
latine di testi cabbalistici, e più in generale di scritti religiosi e 
filosofici della tradizione ebraica, hanno beneficiato di un intenso 
ciclo di studî negli anni 2000-2020,3 ma la sua attività di traduttore 
dall’arabo resta molto meno conosciuta. Fatta eccezione per qualche 
traccia marginale di uso di alfabeto, termini o espressioni arabi in 
altri contesti,4 tale attività è principalmente testimoniata da due 
manoscritti conservati presso la Biblioteca Vaticana: il ms Urb. Lat. 
1384 e il ms Vat. Ebr. 357.

Il ms Urb. Lat. 1384, sontuoso codice miniato confezionato attorno 
al 1480-1482 sotto la supervisione dell’autore per Federico III di 

1  Sul testo coranico della seconda parte del ms Vat. Ebr. 357 e sui lavori di traduzione 
e commento (essenzialmente, ma non unicamente in latino) effettuati su di esso nella 
seconda metà del Quattrocento, cf. Piemontese 1996, 266-72; Grévin 2010, 2012; Grévin 
in corso di stampa 1, 2 e 3; Grévin, Starzcewska in corso di stampa. La prima parte del 
manoscritto composito è occupata dal Kitāb al-‘Adwiya al-mufrada (Liber medicinalium 
simplicium) di Umayya ibn ‘Abd al-‘Azīz ibn ‘Abī ṣ-Ṣalt al-Andalusī, cf. Proverbio 2001, 
352-54.
2  Sulla vita di Guglielmo Raimondo Moncada, alias Flavio Mitridate, complicata 
dalla sua conversione precoce dal giudaismo al cristianesimo, ma anche da diversi 
incidenti di percorso (caduta in disgrazia alla corte papale e fuga in Germania a seguito 
di un crimen non precisato nel 1484, rottura con Giovanni Pico della Mirandola nel 
1487, prigione nel 1489…), cf. Starrabba 1878; Scandaliato 2006; Perani 2008; Perani, 
Corazzol 2012 con una bibliografia aggiornata fino al 2010.
3  Le principali traduzioni latine dall’ebraico e dal giudeo-aramaico pubblicate sono: 
Busi 2004; Andreatta 2009; Campanini 2005, 2019; Corazzol 2008; Martini 2010; 
Jurgan, Campanini 2012. Su Mitridate traduttore di opere cabbalistiche, cf. anche 
Campanini 2008. 
4  Cf. su questo punto Wirszubski 1963, 35, 93-4, Campanini (in corso di stampa).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

97

Montefeltro, duca di Urbino, contiene tre traduzioni latine attribuibili 
a Mitridate, tutte presentate come effettuate dall’arabo, di cui due 
(la prima e la terza) con il testo arabo a fronte.5 La prima traduzione 
concerne un trattato di magia astro-talismanica di possibile origine 
andalusa,6 mentre la terza traduce le sure 21 e 22 del Corano.7 Il 
testo intermedio (in sola versione latina), presentato da Mitridate 
come redatto a partire da fonti arabe, è invece una traduzione 
del trattato astronomico ebraico per il calcolo della sizigia noto 
col titolo di Oraḥ selula e realizzato da Ibn al-Aḥdab/Belladdeb, 
studioso ebreo di origine castigliana emigrato in Sicilia nell’ultimo 
decennio del Trecento e legato alla famiglia di origine di Mitridate. 
Si tratta dunque di una sorta di ‘impostura traduttologica’, che usa 
la dipendenza esplicitamente rivendicata dell’Oraḥ selula da fonti 
arabe per creare un cortocircuito testuale, saltando la fonte ebraica 
per rivendicare l’origine araba del testo.8 Tale gioco traduttologico 
incita a considerare le altre traduzioni del manoscritto con cautela, 
e il loro esame riserva infatti qualche sorpresa. Se il trattato astro-
talismanico sembra tradotto con una certa perizia, malgrado la 
tecnicità delle sue descrizioni, un’analisi delle scelte di traduzione nel 
testo delle due sure rivela pesanti problemi d’interpretazione, messi 
a fuoco da Thomas Burman nel 2007 e da Hartmut Bobzin nel 2008.9 
Un recente riesame della questione conferma questa debolezza, pur 
dando una chiave di spiegazione parziale. Accanto a diverse categorie 
di errori che mostrano un’incomprensione relativa o assoluta di 
numerosi passi del testo coranico, certe scelte apparentemente 
aberranti sembrano dovute a un’interpretatio hebraica dei termini 
arabi, facilitata dalla comune origine semitica delle due lingue.10

Le traduzioni effettuate da Flavio Mitridate nel decennio 1480 
sul testo coranico nella seconda parte del manoscritto composito 
Vat. Ebr. 357 (un testo molto particolare, perché arabo sì, ma scritto 
in caratteri ebraici)11 rappresentano una vera sfida filologica. La 

5  Su questo manoscritto e sulla sua reinterpretazione, cf. Grévin 2017. Sul contesto 
della sua produzione, cf. Piemontese 2008.
6  Su questo trattato bilingue, cf. Lippincot, Pingree 1987 (edizione del testo latino), 
Oliveras 2009 (edizione del testo arabo). 
7  Su questa traduzione latina (con testo arabo a fronte), cf. Burman 2007, 133-48; 
Bobzin 2008a (per la traduzione latina, con trascrizione del testo latino della sura 21), 
nonché Tottoli 2024 per le particolarità codicologiche, paleografiche e ortografiche 
della versione araba. Il testo è edito solo parzialmente.
8  Cf. a questo proposito Goldstein, Chabás 2006; Grévin, Mandalà 2013, 286-92.
9  Vedi supra nota 7.
10  Grévin, Starzcewska (in corso di stampa).
11  Su questo testo, in una prospettiva comparativa con i due altri Corani arabi 
scritti con l’alfabeto ebraico prima del 1600 conservati, cf. Paudice 2008, 2012, con le 
precisazioni in Grévin 2010, 2012, nonché Grévin (in corso di stampa, 1). 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

98

﻿seconda sezione codicologica (cc. 51r-156r) contiene i nove decimi 
del testo coranico arabo,12 con una traduzione latina interlineare 
e fitte annotazioni marginali, soprattutto in latino. Solo nel 1996 
Angelo Michele Piemontese dimostrò che Mitridate aveva scritto la 
stragrande maggioranza sia della traduzione interlineare sia delle 
note di commento nei margini, a loro volta versioni o adattamenti di 
testi legati al tafsīr, tronco dell’esegesi coranica musulmana. Il testo 
coranico è tuttavia commentato anche da altre mani, che usano sia 
l’alfabeto ebraico sia quello latino, e scrivono in ebraico, latino, arabo, 
e in due punti in giudeo-spagnolo. Si tratta di commenti (traduttologici 
o esegetici) talvolta di grande interesse, ma quantitativamente 
marginali rispetto all’enorme massa delle annotazioni vergate da 
Flavio Mitridate, e che possono essergli attribuite con certezza.13 
Mitridate firma, infatti, a più riprese i suoi commenti, scrivendoli 
(come le sue traduzioni) con inchiostro rosso e in una corsiva molto 
caratteristica.14 L’uso sporadico dell’arabo (scritto in caratteri 
latini, ebraici e arabi) o dell’ebraico non rappresenta una difficoltà 
significativa nell’analisi di queste note, nella loro stragrande 
maggioranza redatte in latino.15 L’analisi è invece ostacolata da 
problemi di altra natura. La traduzione interlineare del testo coranico 
è totalmente discontinua, rendendone difficile sia la lettura in sé 
sia lo studio comparativo. Quasi ogni versetto del Corano comporta 
una, due o più proposte di traduzione, ma risulta rarissimo che un 

12  Mancano la fātiḥa, la prima parte della sura 2 (fino al versetto 91), parte delle sure 
3 e 4 (la sura 3 è completa per i versetti 1-116, la 4 dal versetto 45 in poi). Durante una 
fase di riorganizzazione in seguito a un guasto iniziale, un quaderno fu anche spostato 
all’inizio per errore (l’ultimo versetto della sura 50 e le sure 51-54 aprono attualmente 
il Corano «rimontato» alle cc. 51r-52v). Sul dettaglio dell’organizzazione codicologica 
della seconda parte del ms Vat. Ebr. 357 contenente il nostro Corano, cf. Oszlowy-
Schlanger (in corso di stampa).
13  Per l’analisi paleografica delle mani anonime che scrivono nei margini, cf. Oszlowy-
Schlanger (dopo qualche nota preliminare in Piemontese 1996, 266-7 e in Grévin 2010, 
545-6; 2012, 32, 36, 39).
14  Mitridate firma per esteso alla fine del manoscritto, c. 156r (fine della nota sulla 
sura 114: Finis. Finis libri. Guillelmus Ramundus Moncates), ma anche più discretamente 
nelle cc. 114v (numquam talis promissio inventa est. G[uillelm]us), 90r (Nota inutiles 
epilogationes, quas non puto dixisse nisi ob carentiam litterarum. G[uillelm]us), 95v 
(Guill[elm]us: hec sunt miracula et archana que Deus ei revelabat. In un commento a Q: 
4, 156, Mitridate rinvia poi al suo famoso sermone in cinque lingue pronunciato davanti 
a Sisto IV nel 1481 (edito in Wirszubski 1963), cf. c. 64v, margine inferiore: Maior 
est error eius qui negat passionem Domini quam non tantum mortales sed celestia et 
terrestria luxerunt, ut scripsimus nos in sermone nostro habito coram Sixto iiii pontifice 
maximo et curia Romana MoCCCLXXXI (la nota è stata rilevata per la prima volta da 
Piemontese 1996, 272).
15  Sul passaggio da una lingua all’altra o da un alfabeto all’altro, soprattutto per 
citare il Corano o delle parole arabe nella loro lingua originale, utilizzando sia l’alfabeto 
ebraico sia più raramente l’alfabeto latino o l’alfabeto arabo, cf. Grévin (in corso di 
stampa 3).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

99

versetto sia integralmente tradotto.16 La grafia corsiva (nonché il 
latino talvolta molto trascurato) di Flavio Mitridate ostacola spesso 
la lettura delle annotazioni, specie nei margini, danneggiati dai 
secoli e da un’opera di restauro poco felice. Infine, i tentativi di 
trovare una fonte unitaria (o anche delle fonti diverse ma chiare) 
dei commenti marginali, traduzione-interpretazione di fonti di 
esegesi musulmana, incontrano difficoltà specifiche.17 Tali difficoltà 
suggeriscono come Mitridate abbia fatto ricorso a un testo che era 
già una compilazione originale, non direttamente dipendente da 
nessuna delle collezioni di tafsīr più famose: numerosissime note 
esegetiche presentano un’aria di famiglia rispetto a diversi rami della 
tradizione esegetica musulmana, senza che sia tuttavia possibile 
accertare l’uso di una fonte precisa. Di conseguenza, è molto difficile 
appoggiarsi sulle tradizioni musulmane per ricostituire il testo latino 
laddove, per ragioni linguistiche, grafiche o codicologiche, risulta 
d’interpretazione delicata…

Riassumendo, il fatto che il testo base su cui fu riportata la 
traduzione di Flavio Mitridate sia un Corano arabo, ma scritto in 
caratteri ebraici, che questa traduzione sia totalmente discontinua 
(benché comporti migliaia di proposte lessicali), e che i numerosi 
commenti marginali di Mitridate, talvolta molto lunghi, siano 
d’interpretazione difficile, sia per lo stato del manoscritto, sia per la 
difficoltà a indicare una fonte precisa, spiega come il dossier arabo-
latino del Vat. Ebr. 357, malgrado la ricchezza del suo contenuto 
(eccezionale a una data così alta per quanto concerne l’esegesi 
musulmana), cominci soltanto adesso a svelare parte dei suoi enigmi, 
di pari passo con l’avanzamento dell’edizione e dei lavori di analisi 
correlati.

L’obiettivo di questo articolo non è esaminare in dettaglio l’insieme 
dei problemi posti da queste traduzioni coraniche ed esegetiche di 
Flavio Mitridate, per cui si rinvierà comodamente, oltre a qualche 
testo già pubblicato ma ormai superato,18 a una serie di articoli in 
corso di stampa in gran parte legati a un recente ciclo d’incontri del 

16  Vedi infra, tabella con trascrizione del testo coranico e della traduzione interlineare 
della sura 71. Si rileva anche l’importanza degli squilibrî interni: in questo esempio i 
quattro versetti iniziali non sono tradotti, mentre i versetti 21-23 e 26-27 beneficiano 
di un’attenzione particolare.
17  Sulle fonti delle traduzioni di Mitridate dal tafsīr (sulla cui probabile origine reale, 
vedi infra), cf. Grévin (in corso di stampa 2), con una generosa selezione di glosse di 
media o grande lunghezza. Qualche estratto è già stato pubblicato in Grévin 2010, 
540-4; 2012, 31, 40-5. Sulla vexata quaestio dell’origine dei testi esegetici musulmani 
tradotti in latino prima del 1700 (il filtro delle diverse trasmissioni ostacola spesso un 
chiaro riconoscimento della fonte), cf. più generalmente Cecini (in corso di stampa 1).
18  Piemontese 1996, 267-77; Grévin 2010, 2012.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

100

﻿progetto «The European Qur’an».19 Tenterò piuttosto di presentare 
quanto lo stato attuale delle ricerche consente di dire sulla natura 
esatta del lavoro effettuato da Flavio Mitridate sul Corano del ms Vat. 
Ebr. 357 (e di conseguenza anche sul ms Urb. Lat. 1384). L’attività 
traduttologica sviluppata da Mitridate nel Vat. Ebr. 357 pone infatti 
il ricercatore davanti a una serie di paradossi. Le sue traduzioni 
coraniche interlineari sembrano nell’insieme corrette, e di un livello 
molto più alto rispetto a quelle del ms Urb. Lat. 1384. C’è di più: 
l’esame comparativo delle sure 21 e 22 nella traduzione completa 
realizzata verso il 1481-1482 per il ms Urb. Lat. 1384, e in quella 
frammentaria prodotta probabilmente poco più tardi (1483-1486/9) 
per il ms Vat. Ebr. 357, rivela una serie di scelte molto differenti 
da parte dello stesso traduttore.20 Si fa infine fatica a capire come 
lo stesso uomo, che sembra tradurre in maniera molto fantasiosa e 
spesso errata le sure 21 e 22 del Corano nel ms Urb. Lat. 1384, riesca 
non soltanto a proporre una traduzione interlineare (frammentaria) 
molto più esatta nel ms. Vat. Ebr. 357, ma sembri, allo stesso tempo, 
tradurre con facilità passi a tratti molto lunghi e non semplicissimi 
dell’esegesi musulmana (la difficoltà di rintracciare fonti precise non 
impedisce di constatare una grande somiglianza tra il testo latino 
e la fraseologia del tafsīr), come traduceva del resto con apparente 
facilità il trattato astro-talismanico del ms Urb. Lat. 1384. Occorre 
pensare a un miglioramento del livello del traduttore, alla scoperta 
di strumenti ausiliari, a un aiuto esterno, o ancora a una serie di 
prestiti nascosti?

In passato, queste traduzioni hanno suscitato due interpretazioni 
antitetiche. Alla svalutazione talvolta radicale delle competenze di 
Flavio Mitridate da parte principalmente di Thomas Burman e di 
Hartmut Bobzin,21 si è opposta la presentazione elogiativa di Angelo 
Michele Piemontese, che poggiava in parte sulla prefazione latina 
all’antologia coranica del ms 1384, in cui Mitridate annunciava un 
grandioso progetto di Corano multilingue.22 Ho tentato in diverse 
pubblicazioni di conciliare queste due visioni, suggerendo come il 
bagaglio sociolinguistico e socioculturale di Flavio Mitridate, nato 
Shmuel ben Nissim nella comunità siciliana ancora parzialmente 
arabofona di Caltabellotta, spiegasse l’apparente squilibrio nella 

19  Grévin (in corso di stampa 1, 2 e 3), Grévin, Starczewska (in corso di stampa), 
Cecini (in corso di stampa 2).
20  Cf. a questo proposito Grévin 2020, 488-9, in particolare la tabella comparativa 
delle scelte di traduzione di Mitridate per i primi versi della sura 21 nel ms Urb. lat. 
1384 (traduzione completa della sura) e nel ms Vat. Ebr. 357 (traduzione frammentaria 
della stessa sura).
21  Vedi supra nota 7.
22  Una presentazione brillante e pionieristica, ma alquanto idealizzata, di Flavio 
Mitridate traduttore dall’arabo si legge in Piemontese 1996, 2008. 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

101

sua attività traduttologica.23 Con ogni probabilità, Mitridate era 
un buon conoscitore di diverse forme di giudeo-arabo (parlato 
e soprattutto scritto) legate alla Sicilia del Quattrocento, ma non 
un esperto di arabo classico e ancor meno di arabo coranico. Egli 
avrebbe occupato una nicchia nel panorama traduttologico per certi 
aspetti simile a quella dell’abate maltese Giuseppe Vella tre secoli 
più tardi:24 avrebbe cioè sfruttato la sua familiarità con una varietà 
di arabo sufficiente ad affrontare vari testi ma piuttosto distante da 
quella classica, ingannando di fatto i suoi interlocutori e mecenati 
cristiani (il duca di Urbino, Sisto IV, Giovanni Pico della Mirandola…) 
circa i limiti del suo sapere e le numerose difficoltà affrontate. La 
traduzione del ms Urb. Latino 1384 sarebbe stata un primo tentativo 
in ambito coranico, audace ma poco riuscito, seguito qualche anno 
dopo da un secondo lavoro (rimasto incompiuto, ma tendenzialmente 
molto più soddisfacente) sull’intero Corano, testimoniato dal ms Vat. 
Ebr. 357: opera di un uomo forse meglio preparato o semplicemente 
più cauto. Questa ricostruzione, tuttavia, non spiega del tutto come 
Flavio Mitridate poté anche tradurre le fonti esegetiche musulmane, 
né si pronuncia sul tipo di aiuto di cui forse beneficiò per schizzare la 
traduzione incompiuta del Corano nell’interlinea del ms. Vat. Ebr. 357.

Gli ultimi progressi nella ricerca su questo dossier permettono 
ormai di precisare il quadro, svelando come Flavio Mitridate abbia 
verosimilmente compensato le sue lacune aiutandosi con traduzioni 
preesistenti, la cui natura rimane ancora da precisare. La figura del 
traduttore siciliano ne esce in parte ridimensionata: sembra sempre 
più probabile che Mitridate non abbia realizzato da solo la maggior 

23  Grévin 2010, 2012, 2020, 485-92.
24  Su Giuseppe Vella, chierico maltese che ebbe l’idea di sfruttare le sue conoscenze 
linguistiche per creare l’impostura del Consiglio di Sicilia (pretesa traduzione – in realtà 
inventata di sana pianta – di un codice arabo di epoca normanna) nella Sicilia degli anni 
1782-1796 (vicenda resa famosa anche fuori dai milieux specializzati grazie al romanzo 
Il consiglio d’Egitto di Leonardo Sciascia), cf. Bresc 2010. Il caso di Vella, madrelingua 
maltese del Settecento che s’improvvisa perito di arabo per forgiare un’arabica 
impostura davanti a un pubblico non specializzato (nella fattispecie, l’aristocrazia e 
le classi colte siciliane), è in parte paragonabile, da un punto di vista linguistico e 
sociolinguistico, a quello di Mitridate, convertito siciliano del Quattrocento, probabile 
locutore di una forma di giudeo-arabo siciliano e buon conoscitore di diversi testi 
giudeo-arabi, impiegato come maestro e esperto di arabo (tra altre lingue) in diversi 
contesti italiani continentali (corte di Urbino, corte papale, entourage di Pico della 
Mirandola). Il giudeo-arabo siciliano del Quattrocento era verosimilmente in corso di 
evoluzione da uno status di dialetto arabo a una forma sempre più ibrida (con un numero 
crescente di sicilianismi lessicali), mutatis mutandis analoga a quella che avrebbe 
assunto il maltese in epoca moderna. La scarsità di esperti di arabo in Italia, congiunta 
a una domanda specifica (informazioni sul Corano e su trattati magici o astronomici da 
un lato, sulla storia della Sicilia musulmana e normanna dall’altro) permise sia a Flavio 
Mitridate sia a Giuseppe Vella di occupare per diversi anni il ruolo di arabisti malgrado 
la grande distanza tra la forma di arabo (o di una lingua derivata come il maltese del 
Settecento) da loro padroneggiata e l’arabo classico.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

102

﻿parte delle sue traduzioni dall’arabo (con la probabile eccezione di 
quella delle sure 21 e 22 del ms. Urb. Lat. 1384), anche se sfruttò 
abilmente la sua cultura linguistica per familiarizzarsi con i testi 
tradotti, e se uno studio più ravvicinato del ms. Vat. Ebr. 357 supporta 
in parte la visione grandiosa (sebbene fallimentare) di un progetto di 
traduzione trilingue, basato su premesse originali. Ciò che emerge da 
questa indagine è soprattutto l’esistenza di una serie di palinsesti, o 
più precisamente di ipotesti, che complicano la già ricca stratigrafia 
del Vat. Ebr. 357, suggerendo la circolazione di diverse traduzioni 
latine (e non) del Corano e del tafsīr tra Penisola iberica e Italia 
durante il Quattrocento.

2	 Un dossier testuale e la sua edizione

Prima di commentare il progetto di traduzione di Flavio Mitridate nel 
Vat. Ebr. 357, e di formulare qualche ipotesi sulle sue metodologie di 
lavoro, occorre presentare un po’ più in dettaglio le caratteristiche 
dell’oggetto testuale composito venutosi a creare nelle carte 51r-156r 
del codice.

Una prima differenza con le altre traduzioni coraniche esistenti 
prodotte prima del 1500 consiste nella natura bilingue e bigrafa 
dell’artefatto, che lo avvicina sia al Corano scomparso di Juan de 
Segovia, sia all’antologia arabo-latina del ms Urb. Lat. 1384. Ci 
troviamo davanti a una delle concretizzazioni di una tendenza 
che sembra essere stata caratteristica della «seconda ondata» di 
traduzione dal Corano in latino (anni 1440-1530), ossia quella di 
creare artefatti bilingui, per facilitarne sia la consultazione, sia lo 
studio dell’originale.25

Nel caso del Corano del ms. Vat. Ebr. 357, la situazione è complicata 
dalla natura particolare del testo arabo. Si tratta di una copia del 
Corano (all’origine integrale: il decimo oggi mancante scomparve 
probabilmente in fase ancora iniziale)26 in caratteri ebraici, che 
a lungo si suppose eseguita a Palermo verso il 1406, sulla scorta 
dell’analisi di una delle filigrane e dei legami del manoscritto con 
Flavio Mitridate.27 Uno studio paleografico approfondito da parte di 
Judith Olszowy-Schlanger sembra confermare questa localizzazione.28 
L’origine siciliana del codice rimane quindi la più plausibile, per 
quanto non del tutto certa. Ad ogni modo, questo testo arabo in 
caratteri ebraici fu scritto nel primo terzo del Quattrocento, 

25  Cf. su questo punto Grévin 2016, 2020.
26  Vedi supra nota 12.
27  Cf. Piemontese 1996, 266.
28  Olszowy-Schlanger (in corso di stampa).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

103

all’interno di una comunità ebraica arabofona ovest-mediterranea, 
senza legami apparenti con le rare copie del Corano in caratteri 
ebraici, strutturalmente analoghe, create tra la fine del medioevo e 
l’inizio dell’epoca moderna in Crimea e Iraq.29

La trascrizione del Corano nel Vat. Ebr. 357 comporta numerose 
deviazioni rispetto a un Corano standard, deviazioni che non sono 
soltanto dovute al sistema di trascrizione dell’arabo in caratteri 
ebraici. Si possono evidenziare numerosi errori meccanici o di 
distrazione, ma anche una tendenza ad rimaneggiare leggermente il 
testo per rispettare habitus ortografici tipici delle comunità ebraiche 
(l’uso della scriptio plena per il tracciato di diverse sillabe con ‘i’ o 
‘u’ corte), e usi linguistici giudeo-arabi (o, più globalmente, medio-
arabi). Certe forme arcaiche, quali il dimostrativo dhālikum, sono così 
regolarmente (ma non sempre) semplificate (dhālikum>dhālika). In 
certi passaggi, alcuni termini ne sostituiscono altri, senza che sia facile 
distinguere il lapsus calami dalla volontà di adattare leggermente il 
testo.30 Nell’insieme, si può dire che questo testo affascinante, che 
non è una traduzione ma neanche una copia fedele, fu il risultato 
di un tentativo poco felice di copiare il Corano, adattandolo a una 
cultura grafica e linguistica giudeo-araba (e dunque medio araba) 
dell’Ovest mediterraneo. L’assenza di vocalizzazione (salvo casi 
eccezionali), nonché di diversi titoli di sure, dà l’impressione di un 
tentativo abbandonato prima della fine, con pochissime correzioni, 
forse perché il copista o un’altra persona prese coscienza del numero 
molto alto di errori. Infatti, uno studio attento del lavoro effettuato 
da Flavio Mitridate dimostra che collazionò numerosi passi del testo 
con un Corano arabo più ‘classico’ (che non sembra essere stato il ms 
Arab. 29 della Biblioteca di Monaco di Baviera, forse appartenuto a 

29  Paudice 2008, 2012.
30  Sui problemi legati alla natura ortografica e linguistica del testo coranico del ms 
Vat. Ebr. 357, cf. Grévin (in corso di stampa 1). In teoria, il testo non dovrebbe essere 
qualificato come giudeo-arabo, poiché si è presa l’abitudine di restringere l’uso di tale 
concetto a testi originali creati in contesto ebraico. Concretamente, ci troviamo in 
una zona grigia, poiché le numerose alterazioni del testo coranico legate alla cultura 
linguistica medio-araba e giudeo-araba del copista (due concetti strettamente legati 
nell’analisi di gran parte dei testi giudeo-arabi) producono una sicura patina linguistica 
giudeo-araba (anche dipendente da criteri sociolinguistici, come nel caso di certe scelte 
ortografiche di notazione di nomi comuni alle tradizioni musulmane e ebraiche, come 
Ibrāhīm/Abraham). Questo esempio di ‘giudeo-arabizzazione’ di un testo di origine 
musulmana (non unico: numerosi testi di origine musulmana trascritti in caratteri 
ebraici sono leggermente adattati a usi linguistici proprî alle comunità ebraiche, 
cf. ad esempio, in contesto siciliano, Mandalà 2011) pone la questione della rigidità 
della categoria di giudeo-arabo di fronte alle pratiche correnti di riscrittura dei testi. 
Quale frontiera esatta si può tracciare tra una patina linguistica giudeo-araba e un 
testo giudeo-arabo, al di là della separazione teorica invalsa nella bibliografia e nelle 
abitudini classificatorie dovute all’origine confessionale del testo?



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

104

﻿Giovanni Pico della Mirandola)31 per restituire un testo più fedele, 
e ripristinare i titoli mancanti di diverse sure. Il fatto che in certi 
passi (si veda in particolare Q 2: 236-251, c. 53rv), diverse sequenze 
lasciate in bianco nel testo siano state munite da Flavio Mitridate 
di traduzione latina, senza che il testo arabo sia stato completato 
(allorché altrove Mitridate procedette a una vera e propria collazione 
del testo arabo), suggerisce una triangolazione alquanto complessa 
tra il manoscritto Ebr. 357, un Corano arabo ‘classico’, e delle 
traduzioni (latine o romanze) preesistenti (per la natura delle quali, 
vedi infra).32

Per rendere conto delle peculiarità di questo testo coranico, 
facilitarne la comparazione con un testo più conforme alle abitudini 
di copia musulmane prevalenti in Occidente nel XV secolo, e 
permettere una consultazione rapida per ciascun versetto delle scelte 
di traduzione di Mitridate nonché dei suoi commenti marginali, si 
propongono nell’edizione in fieri due tabelle per ciascuna sura. La 
prima tabella non comprende il testo nei margini. Nella colonna di 
sinistra è riportato il testo arabo in caratteri ebraici, completato 
da un testo arabo fittizio tra parentesi quadre, che indica (grazie 
a un sistema di parentesi tonde) qualsiasi discrepanza maggiore 
con le tradizioni musulmane più comuni. Nella colonna di destra 
sono riportate le traduzioni (generalmente) latine interlineari, 
con riferimenti in esponente al testo arabo in grafia ebraica 
corrispondente. L’uso delle parentesi tonde nella colonna di destra 
indica quando il testo latino interlineare non traduce, ma chiosa il 
testo arabo. Di seguito la tabella relativa alla sura 71:

31  Su questo codice, cf. Murano 2022, 25, 156, 211, 237, 376-7. Che Mitridate non si 
sia servito del codice Arab. 29 per la collazione e i lavori sul Vat. Ebr. 357 si deduce, 
oltre dall’argomento in negativo dell’assenza di note di sua mano, dal fatto che i titoli 
delle sure scelti per completare i bianchi lasciati nel testo coranico del ms Vat. Ebr. 357 
non corrispondono sempre a quelli del ms Arab. 29 (del resto incompleto verso la fine, 
allorché Flavio Mitridate completa il titolo mancante per la sura 111, evidentemente a 
partire da un altro muṣḥaf). 
32  Cf. ad esempio c. 57r, Q 2: 246: la sequenza illā qalīlan min-hum, assente nel 
testo coranico del manoscritto, è direttamente tradotta nello spazio bianco come 
retrocesserunt nisi pauci eorum; la traduzione è preceduta da un segno di collazione 
tipico della cultura scritta giudeo-araba: nāqiṣ (נאקץ), ‘mancante’.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

105

Tabella 1  Sura 71 (Nūḥ, Noé), ms Vat. Ebr. 357, c. 149rv. Traduzioni e note 
interlineari

סרה נוח
[سورة نوح]

בסם אללה אל רחמאן אל רחים
]بسم اللّهه الرحمان الرحيم[

אנא ארסלנא נוחא אלי קומה אן אנדר קומך מן
 קבל אן יאתיהם עדאב אלים__ ]1[

]إنا أرسلنا نوحا إلىٰٰ قومه أن أنذر قومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم[  
קאל יא קום אנא לכם נדיר מבין __ ]2[

 ]قال يا قوم إنا! )>إني( لكم نذير مبين[
אן אעבדוא אללה ואתקוה ואטיעון ]3[

 ]أن اعبدوا اللّهه واتقوه وأطيعون[
א  ל אללה אדא ג̇̇ ל מסמיa אן אג̇̇ יגפר לכם מן דנובכם ויוכ̇̇רכם אלי אג̇̇

לא יוכ̇̇ר לו כנתם תעלמון __ ]4[
 ]يغفر لكم من ذنوبكم ويؤخركم إلىٰٰ أجل مسمىa إن أجل اللّهه إذا جاء لا يؤخر لو 

كنتم تعلمون[

[4] (scilicet mortis)a

קאל רב אני דעות קומי לילא ונהארא ]5[
]قال رب إني دعوت قومي ليلا ونهارا[

]6[__ : aפלם יזידהם דעאי אלא פרארא
]aفلم يزيدهم! )>يزدهم( دعائي إلا فرارا[ 

[6] divertentiama 

עלוא אצאבעהם פי אדאנהם  ואני כלמאa דעותהם לתגפר להם ג̇̇
ואסתגשואb תיאבהם ואצרואc ואסתכברואc אסתכבארא: __ ]7[ 

]وإني كلماa دعوتهم لتغفر لهم جعلوا أصابعهم في آذانهم واستغشواb ثيابهم 
وأصرواc واستكبرواd استكبارا[

[7] quantoa — coperieruntb — 
recesseruntc superbientesd 

]8[ : aהארא תם אני דעותהם ג̇̇
]aثم إني دعوتهم جهارا[

[8] palama 

]9[__ : cלהם אסרארא bלהם ואסררת aתם אני אעלנת 
]cلهم إسرارا bأعلنت لهم وأسررت aثم إني[

[9] manifestavia — ocultavib 
occultationemc 

פקלת̈ אסתגפרוא רבכם אנה כאן גפארא: __ ]10[
]فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا[

]11[ _ : b̈אל סמא עליכם מדרארא aירסל
]bالسماء عليكم مدرارا bيرسل[ 

[11] micteta — fundentesb 

על לכם  נאת ויג̇̇ על לכם ג̇̇ fol. 149v[ ויג̇̇ וימדדכםa באמואל ובנין ]
אנהארא _ ]12[

]ويمددكمa بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارا[

[12] ditabita 

]13[ c וןb אללה וקארא̈ מאa לכם לא תרג̇̇
( وقارا[ ! )>للَّهه ]ما لكم لا ترجون اللّهه

[13] quida — timetisb — gloriamc 

]14[ ___ : aוקד כלקכם אטוארא
]aوقد خلقكم أطوارا[ 

[14] per vicesa

 ]15[ aאלם תרוא כיף כלק אללה סבע סמאואת טבאקא
]aألم تروا كيف خلق اللّهه سبع سماوات طباقا[ 

[15] superalternatosa

]16[ ___ aא על אל שמס סראג̇̇ על אל קמר פיהן נורא: _ וג̇̇ וג̇̇
]aوجعل القمر فيهن نورا وجعل الشمس سراجا[ 

[16] illuminationema 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

106

﻿ ואללה אנבתכםa מן אל ארץ̇ נבאתא: ___ ]17[
 ]واللّهه أنبتكمa من الأرض نباتا[

[17] nasci vosa

א _ ]18[ כםb אכראג̇̇ תם יעידכםa פיהא ויכרג̇̇
 ]ثّمّ يعيدكمa فيها ويخرجكمb إخراجا[

[18] reduceta — extrahetb

]19[ aעל לכם אל ארץ̇ סבאטא ואללה ג̇̇
]aواللّهه جعل لكم الأرض بساطا[

[19] extensama 

]20[ ___ : cא אג̇̇ לתסלכּואa מנהא סבלאb פג̇̇
]cفجاجا bمنها سبلا aلتسلكوا[ 

[20] ambuletisa per viamb 
apertamc

gאלא fולדהeמאלה ו dיזדה cלם bואתבעוא מן aקאל נוח רב אנהם עצוני 
]21[ hכ̇̇סארא 

]hخسارا gإلا fولدهeماله و dيزِِده cلم bواتبعوا من aقال نوح رب إنهم عصوني[ 

[21] offenderunta – illum cuib 
nonc adieceruntd — nece — eiusf 
nisig — perditionemh 

ומכרואa מכראb כבארא: __ ]22[
]ومكرواa مكراb كبارا[

[22] perpetraverunta artemb

וקאלוא לא תדרןa אלהת̈̈כם ולא תדרוןb ודאc ולא סואעאd __ ולא יגות֒֒ 
ויעוק ונסרא ]23[

]وقالوا لا تذرنa آلهتكم ولا تذرنb وداc ولا سواعا ولا يغوث ويعوق ونسرا[

[23] deseratisa — deseratisb 
amore(m)c (id est libidinem) — 
calicemd (id est crapulas) 

וקד אצ̇̇לואa כתירא ולא תזיד אל ט̇̇אלמין אלא צ̇̇ללא ]24[
]  ]وقد أضلواa كثيرا ولا تزيد! )>تزد( الظالمين إلا ضََلالًاا

[24] oberarea 

דוא להם מן  ממאa כטאיאתהם אגרקואb פאדכ֜֜ל֥ו֥א נארא __ פלם יג̇̇
]25[ __ cדון אללה אנצארא

]مماa خطايئاتهِِم! )>خطيئاتهم( أغرقواb فأدخلوا نارا فلم يجدوا لهم من دون اللّهه 
]cأنصارا

[25] proptera — (scilicet diluvio)
b — (scilicet contra Deum)c 

 ]26[ __ bעלי אל ארץ̇ מן אל כאפרין דיארא aוקאל נוח לא תד̇̇ר
]bعلى الأرض من الكافرين ديارا aوقال نوح لا !!!!! )=نوح رب لا( تذر[

[26] relinquasa — circumdantemb

ראc כפארא __  אנך אן תדרהםa יצ̇̇לוא עבאדך ולא ילדואb אלא פאג̇̇
]27[

 ]إنك إن تذرهمa يضلوا عبادك ولا يلدواb إلا فاجراc كفارا[

[27] si relinquisa — gignuntb — 
iniquumc 

רב אכפר לי ולואלדי ולמן דכל ביתי מומנא ולל מומנין ולל מומנאת̈ 
]28[ aולא תזד אל טאלמין אלא תבארא

]رب اغفر لي ولوالدي ولمن دخل بيتي مؤمنا وللمؤمنين والمؤمنات ولا تزد 
]aالظالمين إلا تبارا

[28] perditionema

La seconda tabella riprende, per ciascuna sura, il testo dei soli versetti 
oggetto di commenti marginali, dovuti a Mitridate o ad altre mani 
(nell’esempio riportato, una mano ignota aggiunge al titolo il rinvio 
numerico della sura: ע). Il testo in grafia giudeo-araba e le traduzioni 
interlineari sono riversati nella colonna di sinistra. I commenti 
marginali (o scritti nella zona del titolo, sopra la sura) sono riportati 
nella colonna di destra, con un sistema di asterischi che consente 
di visualizzare quando Mitridate include, nel corso del commento, 
frammenti di versetti (non sempre tradotti nello spazio interlineare!). 
Se escludiamo le annotazioni di Mitridate, in arabo e in scrittura 
ebraica, associate al titolo (numero di versetti, rivelazione alla Mecca 
o a Medina), la sura 71 non comporta lunghe spiegazioni esegetiche, 
ma solo due commenti, di cui uno di media lunghezza sul conflitto tra 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

107

Noè (Nūḥ) e il suo popolo. La sura è in tal senso esemplificativa di un 
grado medio di elaborazione: altrove, i commenti esegetici marginali 
possono essere molto più brevi, ma anche molto più lunghi, affollando 
buona parte dei margini. Brevi o lunghe che siano, le centinaia di note 
di Mitridate formano un tesoro quasi tutto da scoprire per studiare 
la conoscenza dell’esegesi musulmana in contesto latino nel tardo 
Quattrocento.

Tabella   Sura 71. Glosse e note marginali

סרה נוח
[سورة نوح]

[Mano ebr. 2, marg. ds.] / ע
[Mitridate ad sin. tituli] ثلاثين اية=[ תלאתין איה[ 
[Mitridate marg. sx.] |במכה|

]11[ _: b̈̈אל סמא עליכם מדרארא aירסל
]bالسماء عليكم مدرارا bيرسل[
micteta* — fundentesb*

נאת על לכם ג̇̇  וימדדכםa באמואל ובנין ]fol. 149v[ ויג̇̇
על לכם אנהארא _ ]12[ ויג̇̇

]ويمددكمa بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أَنَهارا[
ditabita*

[Mitridate marg. inf.] Glosa: populus Noe in 
multis peccavit coram Domino, maxime in 
idolatria et participatione, ideo Deus misit 
sterilitatem in feminis et sicitatem aeris, 
et non pluit per magna tempora, donec 
omnia fere animalia et omnis substantia 
consumpta fuerunt, et ideo promisit eis Noe: 
si convertantur «mictet* celos fundentes* 
pluviam habundanter, et ditabit* vos», quia 
omnia peccora (sic) eorum esca perierant in 
filiis, quia nulla femina fructum afferebat.

 cולא סואעא c*ודא bאלהת̈̈כם ולא תדרון aוקאלוא לא תדרן
__ ולא יגות֒֒* ויעוק* ונסרא* ]23[

]وقالوا لا تذرنa آلهتكم ولا تذرنb وداc* ولا سواعا* ولا يغوث* 
ويعوق* ونسرا*[

 deseratisa — deseratisb amore(m)c (id est
)libidinem) — calicemd (id est crapulas)

[Mitridate marg. sn.] nomina propria*

Ci si può chiedere perché Flavio Mitridate abbia preferito effettuare 
questo lavoro di traduzione-commento su un esemplare così particolare 
e, da un punto di vista coranologico, così difettoso (per gli errori di 
copia, le devianze linguistiche e la leggera ‘medio-arabizzazione’, la 
quasi totale assenza di vocalizzazione e l’incompiutezza notevole al 
livello dei titoli), consumando un tempo non trascurabile nel tentativo 
di migliorarne il testo (anche vocalizzando un’intera sura33) e munirlo 
di elementi generalmente già presenti in un Corano classico (titolo 
delle sure, numero dei versetti, luogo di rivelazione). La stessa natura 
di questi lavori (nonché la preparazione dell’antologia bilingue del ms 

33  Si tratta della sura 56, cc. 142v-143r. La vocalizzazione integrale (col sistema 
arabo) mi sembra essere stata eseguita da Flavio Mitridate, anche se la scelta di un 
inchiostro differente da quello usato per le note interlineari (riportate da lui su questa 
pagina in un secondo tempo) lascia un margine di dubbio. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

108

﻿Urb. Lat. 1384) prova che Mitridate ebbe accesso a uno o più Corani in 
grafia araba, che poté procurarsi sia all’epoca in cui godeva di favore 
presso la corte pontificia (anni 1481-1484), sia durante il soggiorno 
presso Pico della Mirandola (fine 1485-1486)34. Tale scelta dipese 
verosimilmente da diversi fattori legati sia ai suoi habitus linguistici, 
sia alla sua visione dei rapporti tra l’ebraico, l’aramaico e l’arabo, sia 
al progetto, testimoniato dalla prefazione alla traduzione delle sure 
21 e 22 nel ms Urb. Lat. 1384, di creare un Corano poliglotta.

La tendenza a usare la scrittura ebraica per studiare l’arabo 
nell’Italia e nell’Europa del Rinascimento è ben attestata, e fu ai suoi 
inizi collegata al ruolo-chiave degli ebrei e dei convertiti dall’ebraismo 
(in particolare siciliani) nella diffusione di conoscenze sull’arabo in 
milieu cristiano. Le tavole di coniugazione araba stilate dall’ebreo 
siracusano Isaak ha-Kohen in una lettera del primo Quattrocento 
all’umanista veneziano Marco Lippomano furono ad esempio scritte 
in grafia ebraica.35 Questa tendenza si ritrova del resto nella stampa 
del Cinquecento, talvolta per ragioni di economia (quando umanisti 
arabizzanti come Theodor Bibliander usano caratteri ebraici per 
trascrivere nomi arabi)36 ma ha antecedenti già nel Duecento, con le 
trascrizioni coraniche del Pugio Fidei di Ramon Martí.37

Nel caso di Mitridate, l’uso di un testo coranico in caratteri 
ebraici nel ms Vat. Ebr. 357 come supporto per le sue annotazioni 
può esser dipeso da un’intenzione pedagogica: il medium grafico 
dell’alfabeto ebraico avrebbe potuto essere considerato come d’aiuto 
per facilitare l’insegnamento dell’arabo ad allievi come Pico della 
Mirandola, che intraprese lo studio dell’arabo (portato sicuramente 
non molto avanti, contrariamente a quanto si legge spesso), dopo 
esserci cimentato con l’ebraico. Si può nondimeno supporre che la 
motivazione primaria di Mitridate sia stata legata alla sua cultura 
personale e ai suoi progetti. Avvezzo all’universo linguistico giudeo-
arabo (per prassi linguistica comunitaria e probabile abitudine 
di leggere testi diversi, non necessariamente prodotti in Sicilia), 
Mitridate aveva sì appreso la lettura e la scrittura (fino a un certo 
punto) in caratteri arabi, ma l’uso di questo sistema grafico gli 
rimaneva meno congeniale, come testimoniano diverse prove di 
scrittura nel manoscritto Vat. Ebr. 357 e altrove (la parte araba 
dei testi bilingui del ms Urb. Lat. 1384 fu eseguita da un calligrafo 

34  Per il Corano arabo di Pico della Mirandola vedi supra nota 31. Nel 1480-1482, 
all’epoca della realizzazione sotto la sua supervisione del testo bilingue del manoscritto 
Urb. lat. 1384, con la sua antologia bilingue-bigrafa del Corano, Mitridate aveva 
chiaramente accesso a un Corano musulmano di origine orientale, utilizzato dal copista 
professionale delle due sure 21 e 22 (cf. Tottoli 2024).
35  Cf. Stein Kokin 2014.
36  Cf. Bobzin 2008b, 254-61.
37  Cf. Szpiech 2011.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

109

arabofono di origine orientale).38 L’uso del testo coranico in grafia 
ebraica, per noi controintuitivo, corrispondeva dunque alla tendenza, 
caratteristica delle culture ebraiche mediterranee, ad approcciarsi a 
testi arabi, anche di origine musulmana, attraverso la grafia a loro 
più familiare.

L’analisi del lavoro di Flavio Mitridate sul manoscritto Vat. 357, 
nonché di commenti presenti in altre sue traduzioni, permette di 
precisare le ragioni di quest’articolazione tra grafia ebraica e testo 
arabo. Le ricerche di Angelo Michele Piemontese hanno infatti 
mostrato che, nella prefazione all’antologia coranica del ms Urb. Lat. 
1384 (cc. 63v-64v), Mitridate si vantò di un progetto, apparentemente 
concordato con Federico III di Urbino, di edizione-traduzione 
quadrilingue del Corano:

Petiisti a me, illustrissime princeps, ut Alcoranum Mahometi de 
arabico in latinum sermonem traducerem (…). Quod petisti igitur 
de arabico in latinum sermonem verti, deinde in hebraicum et 
postea in chaldeum et syrum; est autem sermo chaldeus et syrus 
unicus, caracteres vero diversi quemadmodum et turcus, qui 
cum arabico convenit in caracteribus, et sermo quidem diversus 
est. Denique unusquique sermo in sua colunna collocabitur. 
At dictiones notissimae apud eos quae multum equivocationis 
continent, ut in arabico proferuntur, ita in traductione qualibet 
ponuntur, et in calce operis declarantur 

Mi hai chiesto, o principe illustrissimo, di tradurre l’Alcorano 
di Maometto dall’arabo in linguaggio latino... (seguono diverse 
considerazioni sulla difficoltà dell’impresa). Per quanto concerne 
il fatto che mi hai chiesto, dunque, di tradurlo dall’arabo in lingua 
latina, poi in ebraico, e ancora in caldaico e in sir(iac)o; le lingue 
caldaiche e sir(iach)e sono una e sola cosa, anche se i loro alfabeti 
sono diversi, esattamente come il turco, che s’accorda con l’arabo 
per i caratteri, è pero una lingua differente da quest’ultimo. Del 
resto, ciascuna lingua sarà collocata nella sua propria colonna. 
Quanto alle le parole più significative, che hanno diversi sensi, 
esse sono integrate nella traduzione come le pronunciano in arabo, 
e sono spiegate nell’indice dell’opera.39

Il passo s’interpreta meglio tenendo conto del fatto che mescola due 
ordini di considerazioni. L’ultima parte, con la dichiarazione sulle 

38  Tottoli 2024.
39  Ms Urb. Lat. 1384, cc. 63v-64r, trascritto in Piemontese 1996, 260 e Piemontese 
2008, 161 (parziale). Per una nuova interpretazione di questo prologo, cf. Grévin, 
Starzcewska (in corso di stampa).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

110

﻿dictiones notissimae ma equivoche del Corano, lasciate in arabo 
nella traduzione latina e spiegate in calce, riguarda chiaramente 
la traduzione delle due sure contenuta nel ms Urb. Lat. 1384, che si 
serve di questo meccanismo. Una selezione di termini arabi è infatti 
lasciata tale quale (e solo traslitterata) nella traduzione latina, con 
un rinvio a un indice che ne spiega il senso.40 La prima parte fa 
invece riferimento a una traduzione latina (che, in modo generico, può 
alludere sia all’antologia del ms 1384, sia a una traduzione integrale 
ancora da realizzarsi). Dopo considerazioni retoriche sulla difficoltà 
dell’impresa (non riportate nell’estratto presentato sopra), Mitridate 
allude a un’iniziativa molto più originale: una traduzione-edizione 
del Corano in quattro lingue – arabo, latino, ebraico, aramaico – 
entro un sistema di colonne. Questa visione grandiosa, amplificazione 
smisurata della traduzione bilingue del ms Urb. Lat. 1384, non stona 
del tutto nel contesto dell’Italia della fine del Quattrocento. La 
traduzione-edizione quintilingue dei Salmi (in latino, greco, ebraico, 
aramaico e arabo) ad opera di Agostino Giustiniani, stampata nel 
1516, rimane forse la concretizzazione più spettacolare di questa 
spinta verso la presentazione poliglotta di testi sacri.41 Al progetto 
di Mitridate è stata finora accordata poca rilevanza per diverse 
ragioni, ma soprattutto perché non sembrava esser rimasta nessuna 
traccia, da parte sua, di un abbozzo di traduzione plurilingue. Ora, 
diversi elementi consentono di mostrare come il lavoro effettuato 
sul manoscritto Vat. Ebr. 357 fosse concepito come un primo passo 
verso questa traduzione poliglotta, pur rimasto in fase embrionale, 
ad eccezione della traduzione dall’arabo in latino.

Nella versione araba del commento ebraico di Gersonide al Cantico 
dei Cantici, fatta per conto di Pico della Mirandola, Flavio Mitridate 
si esprime incidentalmente sulla relazione tra l’arabo e l’ebraico, 
sottolineando la dipendenza del primo rispetto all’ultimo, secondo 
la visione tipica degli intellettuali ebrei arabofoni.42 Come si sa, i 
linguisti ebrei teorizzarono precocemente la comunità linguistica 
delle lingue semitiche, sulla base di una comparazione dell’ebraico, 
dell’aramaico (linguaggio, in diverse varianti giudeo-aramaiche, di 
parte dei testi sacri e d’uso degli Ebrei medievali) e dell’arabo, ma 
con una gerarchizzazione che dava una chiara precedenza all’ebraico, 
supposto madre e matrice delle altre due lingue. L’affermazione di 

40  Sui malintesi attorno a questo indice, tagliato in due da un errore di montaggio 
del manoscritto, senza che questo fatto sia sempre stato notato, cf. Grévin 2017, 370-2. 
41  Su Agostino Giustiniani e i suoi progetti di Bibbia poliglotta, cf. Cevolotto 
2001. Il Psalterium Hebraeum, Graecum, Arabicum et Chaldeum cum tribus Latinis 
interpretationibus et glossis fu stampato a Genova nel 1516.
42  Cf. Andreatta 2009, 189: Et certum est quod lingua arabica conformis est lingue 
Hebraice in pluribus, cum multa vocabula Hebraica adhuc servaverit, sicut filia que 
aliquid nostre consuetudinis habet.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

111

Flavio Mitridate s’iscrive dunque in una lunga tradizione. In diversi 
passaggi dei suoi commenti marginali al Vat. Ebr. 357, e in particolare 
nel commento alla serie di lettere misteriose che aprono la sura 
7, Mitridate torna sulla dipendenza dell’arabo dall’ebraico, ma in 
maniera molto particolare, e in chiave coranica. Afferma, cioè, che 
la sequenza delle lettere di questo primo versetto, di cui dà una 
interpretazione secondo l’esegesi musulmana, assume anche un 
senso in ebraico, come altre serie di lettere misteriose poste all’inizio 
di sure importanti. Secondo Mitridate, tale fatto è un indizio sicuro 
che il testo coranico fu composto da Maometto con l’aiuto di un 
informatore ebraico, da cui, con il famoso monaco nestoriano Sergio, 
fu dunque influenzato.43

In altre parole, c’è per Mitridate una veritas ebraica dietro 
l’«impostura coranica» e, almeno potenzialmente, un ipotesto ebraico 
che si nasconde dietro al testo arabo del Corano. La prossimità tra 
l’ebraico, l’aramaico e l’arabo, con supposta anteriorità del primo, 
concettualizzata da Mitridate come da grande parte degli intellettuali 
ebrei mediterranei, tende dunque a proiettarsi sul piano del testo 
coranico, interpretato come una trasposizione in arabo di un ipotesto 
ebraico (o ebraico-aramaico?).

L’ipotesi di una chiave di lettura ebraica del testo coranico 
formulata da Mitridate è rafforzata da almeno tre dati.

•	 Come si è detto più in alto, K. Starzcewska e io abbiamo potuto 
mettere a fuoco una propensione di Mitridate a tradurre 
certi termini coranici secondo una lettura ebraica (facilitata 
dall’esistenza di numerosissimi termini costruiti a partire dalle 
stesse radici consonantiche trilittere nelle due lingue) nella 
traduzione delle sure 21 e 22 del ms Urb. Lat. 1384.44

•	 Esistono almeno due proposte di traduzione di termini arabi 
coranici di grande rilevanza teologica fatte direttamente in 
ebraico nel ms Vat. Ebr. 357. Una di queste porta sul concetto 
di sakīna, corrispondente diretto del termine mistico ebraico 
sheḵīna, tradotto da Mitridate usando appunto quest’ultimo 

43  Ms Vat. Ebr. 357 c. 71v, margine destro, glossa di Flavio Mitridate al primo verso 
della sura 7, consistente di quattro lettere misteriose (المص). Il passaggio è a tratti di 
difficile lettura, a causa del margine molto danneggiato: Nota. Glosa. a.l.m.s. aliter 
valere, cum [sint?] voluntaria [?] et nostram veritatem continent [?]. Littere hee, cum aliis 
que sunt in capitibus capitulorum magnum obrobium Mahomet[o afferunt?], quia ex eis 
componitur sermo hebraycus c[larus] et manifestus linguam hebraycam [demonstrans?]. 
Ex quo appare[?]t manifeste ves[tigia] illius Iudei, qui simul cum Sergio ne[storiano] 
docuerunt eum et alcoranum com[posuerunt], ut plenius alibi dicetur.
44  Grévin, Starzcewska in corso di stampa.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

112

﻿ termine (in grafia ebraica), nonché un corrispondente latino 
(virtus).45

•	 In maniera ancora più sintomatica, nel ms Vat. Ebr. 357, in Q. 8: 
17, il verbo ramayta (‘hai gettato’) non è tradotto da Mitridate, 
che tuttavia lo vocalizza secondo la pronunzia remayt, che non 
corrisponde alla vocalizzazione del verbo in arabo coranico né 
a quella del verbo corrispondente in ebraico (rama’), bensì a 
una vocalizzazione aramaica.46 Con questo intervento puntuale, 
ci troveremmo dunque davanti a un abbozzo (certo minimo) di 
retrotraduzione di un termine del Corano in aramaico, mentre 
l’equivalenza tra sakīna e sheḵīna proposta per Q. 2: 248 
indicherebbe un fenomeno simile per questo concetto teologico.

Questo fascio di indizi suggerisce che, durante il decennio 1480, 
Flavio Mitridate giocasse molto concretamente con l’idea, presentata 
nella prefazione del ms Urb. Lat. 1384, di realizzare una triplice 
traduzione del Corano in latino (che fu abbozzata), in ebraico e in 
aramaico (un giudeo-aramaico che si può immaginare derivato dal 
linguaggio del Talmud babilonese o da quello dello Zohar). Il livello 
di ebraico e di aramaico di Mitridate rendeva un’impresa di questo 
genere concepibile dal punto di vista delle lingue di destinazione. 
Le sue stesse difficoltà in arabo classico e particolarmente coranico, 
legate alle peculiarità della sua poliglossia di matrice culturale 
ebraica, e a una pratica dell’arabo influenzata dalla sua cultura 
giudeo-araba, furono forse all’origine di quest’idea affascinante, 
probabilmente germinata a partire dalla sensazione che in 
tanti passaggi (come quello che evoca la sakīna) il testo coranico 
nascondesse un ipotesto ebraico, fonte d’ispirazione diretta per 
Maometto. Se la ‘riabilitazione’ del progetto di traduzione-edizione 
quadrilingue di Mitridate deve rimanere parziale, dal momento 
che il ms Vat. Ebr. 357 mostra tracce quantitativamente minime di 
un inizio di realizzazione delle colonne ebraica e aramaica, queste 
tracce consentono almeno di ricostituire più precisamente la visione 
all’origine di quest’idea. Dietro l’antologia del ms Urb. Lat. 1384, 
e dietro la (molto più imponente) traduzione frammentaria del ms 
Vat. Ebr. 357, si nasconde il fantasma di una traduzione accarezzata 
da Flavio Mitridate, che, se realizzata, avrebbe creato uno strano 
mostro: un testo-matrice ebraico dei versetti coranici (accompagnato 
da un suo riflesso aramaico) … 

45  Ms Vat. Ebr. 357, c. 57r. Q. 2 248: sakīna, tradotto sia col latino virtus sia coll’ebraico 
sheḵīna (שכינה).
46  Cf. ms Vat. Ebr. 357, c. 76r.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

113

3	 Le note interlineari di Mitridate (e di qualcun altro): 
traduzione assistita e/ o prestito?

Torniamo adesso alla traduzione realmente eseguita da Mitridate sul 
ms Vat. Ebr. 357, ossia alle migliaia di proposte di traduzione latina 
di termini isolati o di brevi sintagmi coranici presenti nello spazio 
interlineare (e in via indiretta nello spazio marginale, quando le 
traduzioni dall’esegesi musulmana includono frammenti di versetti). 
Come già detto, appare poco probabile che Flavio Mitridate, che si 
era già confrontato (verosimilmente da solo) con il testo coranico 
per realizzare la traduzione difettosa delle sure 21 e 22 negli anni 
1480-1482, sia stato capace di creare poco dopo la traduzione 
interlineare del ms Vat. Ebr. 357, di qualità media alta, senza nessun 
aiuto. Piuttosto che da un’ignoranza radicale dell’arabo, la mediocrità 
della traduzione del ms Urb. Lat. 1384 dipendeva da una difficoltà 
a interpretare il testo coranico dovuta a una prassi dell’arabo non 
classica, imperniata su una cultura giudeo-araba. Se tale difficoltà 
diminuisce nel ms Vat. Ebr. 357, occorre precisare come questo sia 
stato possibile.

L’esistenza da qualche anno di buone edizioni scientifiche delle 
due traduzioni latine medievali del Corano, la traduzione del 1143 
(probabilmente di Roberto di Ketton aiutato da un altrimenti ignoto 
Mahomet),47 e quella di Marco di Toledo (1210),48 ci permette di 
effettuare una serie di sondaggi per verificare se, e fino a che punto, 
Flavio Mitridate sia ricorso a una di queste traduzioni. Il numero 
di manoscritti esistenti attesta la relativa facilità con cui si poteva 
consultare sia l’una sia l’altra, e sappiamo del resto che Flavio 
Mitridate aveva già preso in prestito una traduzione di questo tipo a 
Roma nel 1481, all’epoca della redazione del suo Sermo de passione 
Domini (1481), testo latino carico di citazioni in altre lingue, tra cui 
due citazioni coraniche.49 L’esistenza di almeno un’altra traduzione 
ormai quasi del tutto perduta, quella di Juan de Segovia, ancora 
recente negli anni 1480, pone la questione dell’uso di altri strumenti 
da parte di Flavio Mitridate,50 il quale avrebbe anche potuto attingere 

47  Martínez Gázquez, González Muñoz 2022. 
48  Petrus Pons 2016.
49  Sul sermone del 1481, cf. Wirszubski 1963. Sul prestito di un Corano (quasi 
sicuramente) kettoniano effettuato da Mitridate alla biblioteca papale nei mesi della 
preparazione del sermone, cf. Piemontese 1996, 268. L’inclusione di due citazioni arabe 
create a partire dal Corano (il testo non corrisponde esattamente alle versioni coraniche 
attese) e trascritte in arabo (in alfabeto arabo) nel manoscritto autografo del sermone 
(BAV, ms Barb. Lat. 1775) non lascia dubbi sull’accesso di Mitridate a un Corano classico 
in lingua e scrittura araba durante questo periodo. 
50  Su Juan de Segovia, cf. adesso Scotto 2022. Sulle sue traduzioni, cf. per la lunga 
introduzione traduttologica scritta da Juan de Segovia, sola parte ben preservata del 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

114

﻿a una traduzione non trasmessa fino a oggi. Resta infine l’ipotesi 
che un informatore l’abbia aiutato nell’impresa, ipotesi plausibile 
se si ricordano le circostanze d’esecuzione della traduzione di Juan 
de Segovia, con l’aiuto di ‘Isā di Segovia51 o, in un altro caso, la 
partecipazione di un copista di alto livello alla stesura in bella del 
testo arabo nelle parti bilingui del ms Urb. Lat. 1384.52

Nel 2024 Ulisse Cecini e io abbiamo effettuato una serie di 
sondaggi, con metodi diversi, per accertare a quale distanza si 
trovi la traduzione frammentaria di Flavio Mitridate rispetto alle 
versioni di Roberto di Ketton e di Marco di Toledo. I risultati di questi 
sondaggi rimangono alquanto ambigui, nel senso che non si è trovata 
una dipendenza massiccia delle proposte mitridatiche rispetto a una 
delle due traduzioni; si sono però rilevate diverse convergenze che 
sembrano confortare l’ipotesi di una consultazione, intelligente e non 
servile, di una se non di entrambe le traduzioni. U. Cecini presenta 
il risultato della sua inchiesta, condotta con metodi statistici e una 
perizia dovuta a un’ottima conoscenza delle due fonti, in un articolo 
in corso di pubblicazione.53 Consegno succintamente in questa 
sede qualche risultato preliminare dei miei sondaggi, più limitati, 
allargando però la riflessione alla traduzione di Juan de Segovia, 
grazie alla messa a fuoco di qualche estratto edito da U. Roth e R.F. 
Glei.54

Un breve confronto tra le traduzioni di Roberto di Ketton, Marco 
di Toledo, Juan de Segovia e Flavio Mitridate (per un versetto di cui 
è parzialmente sopravvissuta la versione di Segovia) consente subito 
di verificare l’assenza di una dipendenza massiccia delle proposte di 
Mitridate rispetto alle tre versioni anteriori:55

Q 5:110. Testo arabo in scrittura ebrea del ms Vat. Ebr. 357, 
trascrizione del testo (con le sue varianti ed errori) in scrittura 
araba, lemmi tradotti da Flavio Mitridate, traduzione continua 
di Roberto di Ketton, traduzione continua di Marco di Toledo, 
traduzione continua di Juan di Segovia (incompleta):

testo, Martínez Gázquez 2003; per la traduzione in generale, cf. Roth, Glei 2009 e Roth 
2014, che mettono a fuoco l’esistenza di diversi frammenti conservati in altre opere di 
Juan de Segovia, il che consente di farsi un’idea della natura della traduzione.
51  Su ‘Isā di Segovia, vedi la nota precedente, nonché Wiegers 1994, 98-114.
52  Sulla versione araba della presentazione bilingue delle sure 21 e 22 nel ms Urb. 
Lat. 1384, cf. Tottoli 2024.
53  Cecini (in corso di stampa 2).
54  Roth, Glei 2009; Roth 2014.
55  Nelle tabelle, si evidenziano in grassetto i passaggi corrispondenti alle rare 
traduzioni di Mitridate. 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

115

bאידתך  ȧאד ואלדתך  ועלי  עליך  נעמתי  אדכר  מרים  אבן  עיסי  יא  אללה  קאל   אד 
ברוח אל קדס ת̈̈כלם אל נאס פי אל מהדc וכהלאd ואד עלמתך אל כתאב ואל חכמה ו
יל ואד תכלק מנ אל טין כהיהe אל טיר באדני פתנפך פיהא פתכון  אל תוראה ואל אנג̇̇
fטאירא באדני ותברי אל אכמה ואל אברץ באדני ואד תחי אל מות̈̈י באדני ואד כּפפת
הדא אן  מנהם  כפרוא  אלדין  פקאל  ביאנאת  באל   hבתהם ג̇̇ אד   gענך יסראיל  בני     

  אלא סחרi מבין [110]56 

 ]إذ قال الله يا عيسى ابن مريم اذكر نعمتي عليك وعلى والدتك إذa أيدتكb بروح القدس تكلم الناس
 في المهدc وكهلاd وإذ علمتك الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل وإذ تخلق من الطين كهيئةe الطير
 بإذني فتنفخ فيها فتكون طايرا! )>طيرا( بإذني وتبرئ الأكمه والأبرص بإذني وإذ تحي!! )#تخرج(
 الموتى بإذني وإذ كففتf بني إسرائيل عنكg إذ جبتهم!h )>جئتهم( بالباينات! )>بالبينات( فقال الذين

كفروا منهم إن هذا إلا سحرi مبين[

Flavio Mitridate nel ms Vat. Ebr. 357. cuma te potentem fecib — 
cunabuloc tamquam senesd — effigieme — prohibuif — a teg — 
advenistih — prestigiumi57

Roberto di Ketton. Deus Iesum Marie filium affatus, cui tribuit 
animam mundam atque benedictam qua iuvenes et infantulos 
affatus est, et formis volatilium luteis a se factis insuffluans 
volatum prebuit, cecum natum atque leprosum curavit, mortuos 
resuscitavit, quem item librum et sapientiam nec non Euangelium 
et Testamentum docuit, inquit: «Te sic ad filios Israel cum virtutibus 
meo velle venientem eorum increduli magum esse perhibent. 
Tu vero de bonis tibi matrique tue divinitus datis michi gratias 
redde».58

Marco da Toledo. Quando dixit Deus: «O Hiesu, fili Marie, memento 
beneficii mei tibi matrique tue collati, quando te Spiritu Sancto 
corroboravi: «Loquebaris hominibus incunabulis et adultus». 
Et quando docui te Librum et sapienciam et Decalogum et 
Euangelium. Et quando creabas ex luto ad instar auis, me quidem 
uolente, et exsufflabas in ea et fiebat auis per uoluntatem meam. 
Et curabas cecum a natiuitate et leprosum ad nutum meum et 
suscitabas ex mea uoluntate mortuos. Et quando filios Israel 
arcebam a te. Et quando venisti ad eos cum miraculis et dicebant 
blasphemi: «Nonne est iste nisi manifestus incantator?».59

Juan de Segovia: Quando dicet deus Iam Iesu fili marie nomina 
gratiam meam super te et super matrem tuam quando te vigoravi 

56  Ms Vat. Ebr. 357, c. 67v.
57  Ms Vat. Ebr. 357, c. 67v (interlinea).
58  Martínez Gázquez, González Muñoz 2022, 274. 
59  Petrus Pons 2016, 82.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

116

﻿ cum spiritu sancto alloquebaris gentem in infancia et maioritate 
et quando docui te scripturam et iudicia et tabulas et Euangelia 
et quando creabas ex luto quomodo similitudinem auium cum 
licencia mea et sufflabas in eo et erat auis cum licencia mea et 
sanabas cecos et leprosos cum licencia mea et quando extrahebas 
mortuos cum licencia [il resto manca].60

Si constata che la traduzione kettoniana è molto lontana dalle scelte 
di Mitridate, anche perché è molto distante (per questo passaggio, 
come per tanti altri) dal testo coranico, che riorganizza e in parte 
sintetizza. Il solo punto di contatto, debole, è la scelta dei verbi venire 
(sotto la forma veniente) e advenire (sotto la forma advenisti) per 
rendere l’arabo ji’ta-hum.

L’analisi delle convergenze con la versione di Juan de Segovia 
non è facilitata dal fatto che possediamo soltanto l’inizio della sua 
traduzione di questo versetto. Nondimeno, si rileva l’assenza totale 
di riscontri, corroborata dall’esame di altri frammenti superstiti.

Infine, il paragone con la traduzione di Marco di Toledo rileva due 
punti di contatto: incunabulis, per cunabulo di Mitridate, e venisti per 
advenisti. Le due versioni sembrano dunque un po’ più vicine, ma 
quale conclusione trarre da ravvicinamenti così sfuggenti? La co-
occorrenza potrebbe risultare dal fatto che Flavio Mitridate tentò di 
realizzare una buona ‘traduzione media’ (né troppo letterale, né troppo 
interpretativa), sulla scia di quella di Marco di Toledo. Del resto, fu 
proprio la lontananza della versione kettoniana dal testo coranico 
(un complicatissimo tentativo iniziale, che risultò più una parafrasi 
che una vera e propria traduzione) a motivare la realizzazione della 
versione di Marco di Toledo, globalmente più fedele alla lettera del 
testo. All’opposto, i relitti del naufragio della traduzione di Juan de 
Segovia mostrano che, come spiega la sopravvissuta introduzione 
– uno dei più bei testi traduttologici medievali pervenutici –, questi 
aveva voluto creare una traduzione ‘ultraletterale’, che prendeva le 
distanze da una medietas traduttologica a livello di scelte lessicali 
e grammaticali.61

Il confronto tra le scelte lessicali proposte da Flavio Mitridate 
per i primi trenta versetti della sura 2462 con le due precedenti 
traduzioni latine mostra a che punto sia difficile farsi un’idea 
definitiva sull’esistenza di prestiti lessicali dalle seconde alla prima. 
Nei versetti 1-4, Mitridate mantiene una distanza generale dalle 
due traduzioni, anche se ci sono alcuni punti d’incontro, ugualmente 

60  Roth 2014, 574. 
61  Su questa introduzione, vedi supra nota 50.
62  Ms Vat. Ebr. 357, c. 110rv.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

117

ripartiti tra la versione kettoniana e quella di Marco di Toledo.63 Nei 
versetti 6-7, le concordanze si addensano, ma concernono ancora una 
volta sia l’una sia l’altra versione. Dopo un allontanamento nei versetti 
8-11, arriviamo a una zona di concordanze molto precise tra Mitridate 
e Marco (due termini identici ai vv. 12-14), seguita da una nuova 
sezione con poche concordanze. I versetti 22 e 28-29 presentano un 
caso particolare, con una concordanza quasi perfetta tra la versione 
di Marco di Toledo e le proposte di Mitridate, in chiara opposizione 
al testo kettoniano (Q 24: 22: parcant, dimictant, nonne per Marco 
e Mitridate; Q 24: 28-29: inveneritis, concedatur, inhabitatas, opus 
habetis per Mitridate, contro inveniretis, concedatur, inhabitatas, 
habetis occasionem per Marco). In altri termini, si fa strada l’ipotesi 
che esistano numerose zone di contatto tra le tre versioni, ma che 
in genere siano troppo casuali per indicare una dipendenza forte, 
allorché in passaggi puntuali Mitridate sembra essersi ispirato più 
chiaramente alla versione di Marco di Toledo o a una versione da 
essa derivata:64

Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
24 1 distinctionem res manifestas سُُورََةٌٌ propheciam
24 1 constituimus scripsimus فََرََضْْنََاهََا indiximus
24 2 flagellate  فََاجْْلِدُُِوا كَُُلَّ وََاحِِدٍٍ مِِّنْْهُُمََا

مِِائََةََ جََلْْدََةٍٍ
centum ictus 
suscipiat

flagelletur 

24 2 pietas ٌٌرََأْْفََة pietate compaciamini
24 2 concio طََائِِفََةٌٌ مِِّنََ الْْمُُؤْْمِِنِِينََ in multorum 

presentia
aliquot fideles

24 3 fornicatur contrahat يََنكِِحُُ
24 3 participantem Ydolatra مُُشْْرِِكًََةً
24 4 accusarunt imponentes يََرْْمُُونََ incusant
24 4 castas bonis feminis الْْمُُحْْصََنََاتِِ castas
24 4 testimonium testibus شََهََادًََةً testimonium
24 6 uxores uxoribus أَزَْْوََاجََهُُمْْ uxores
24 6 veridicus ادِِقِِينََ الَصَّ verum dicere veracibus
24 7 quinto quintaque vice وََالْْخََامِِسََةُُ quinto
24 8 immutas ُ ne puniantur وََيََدْْرََأُ remittet
24 10 propter 
beneficium

venie datoris وََلََوْْالَا فََضْْلُُ bonitas

24 10 misericors ابٌٌ pietate تَََوَّ misericordia
24 11 dixerunt allatores جََاءُُوا fingunt

63  Per la sura 24 nella versione kettoniana, cf. Martínez Gázquez, González Muñoz 
2022, 386-9; per la versione di Marco di Toledo cf. Petrus Pons 2016, 210-14. 
64  Nella tabella sono evidenziati in grassetto lemmi simili o uguali a quelli scelti da 
Flavio Mitridate. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

118

﻿ Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
24 11 mendacium فِْْكِِ mendaciorum بِِا�لْإِ falsum
24 11 concio caterva عُُصْْبََةٌٌ
24 11 extimetis extimetis تََحْْسََبُُوهُُ credatis
24 11 homini omnem امْْرِِئٍٍ مِِّنْْهُُم omni viro
24 11 perpetravit ا اكْْتََسََبََ suorum َمَّ quod perpetrat
24 11 peccatum ثِْْمِِ peccatorum مِِنََ ا�لْإِ peccatum
24 11 comisit  suorum تََوَََلَّىٰٰ كِِبْْرََهُُ

peccatorum
se magnificat

24 11 maiorem 
culpam

huius sceleris تََوَََلَّىٰٰ كِِبْْرََهُُ se magnificat

24 12 extimarunt dictum ظَََنَّ estimarunt
24 12 bonum ا bonum خََيًْْرً bonum
24 12 mendacium mendax إِفِْْكٌٌ ficcio manifesta
24 14 tetigisset كَُُسَّمْْ subveniente لََمََ tetigisset
24 14 murmurastis أَفَََضْْتُُمْْ فِِيهِِ عََذََابٌٌ عََظِِيمٌٌ excessistis magnus 

cruciatus
24 15 proferitis detrahebitis eis تََلََوَْْقَّنََهُُ
24 16 mendacium flagicium بُُهْْتََانٌٌ 
24 17 prohibet castigat يََعِِظُُكُُمُُ castigat
24 17 redire declinetis أَنَ تََعُُودُُوا redeatis
24 19 divulgare publicetur أَنَ تََشِِيعََ
24 19 peccatum ‎ الْْفََاحِِشََةُُ erroneus scelus
24 20 pius bonitas وََرََحْْمََتُُهُُ pius
24 21 erores vestigia خُُطُُوََاتِِ
24 21 perficietur proficeret يُُزََكِِّي
24 22 iverunt? negligant يََأْتََْلِِ
24 22 benefici habundantes أُوُلُوُ prudentes
24 22 habundantes عَََسَّةِِ pecuniosique وََال divites
24 22 non dare benefaciant أَنَ يُُؤْْتُُوا benefaciant
24 22 consanguini 
eis

propinquis أُوُلِيِ الْْقُرُْْبََىٰٰ propinquis

24 22 parcant veniamque faciant وََلْْيََعْْفُوُا parcant
24 22 dimictant veniamque faciant وََلْْيََصْْفََحُُوا dimictant
24 22 nonne vultis nonne optatis أَالَا تُُحِِبُُّونََ
24 23 imunes تِِالَا removentur الْْغََافِِ indulgeat
24 25 plenificavit adimplebit يُُوََفِِّيهِِمُُ adimplebit
24 25 iudicium legem دِِينََهُُمُُ  legem
24 26 femine meretrices الْْخََبِِيثََاتُُ fraudulentes
24 26 pessime inmunde الْْخََبِِيثََاتُُ fraudulentes 

fraudulentis
24 26 viri consimilibus لِلِْْخََبِِيثِِينََ fraudulentes
24 26 feminis meretrices وََالْْخََبِِيثُُونََ fraudulentis
24 26 viris consimilibus لِلِْْخََبِِيثََاتِِ fraudulenti

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

119

Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
24 26 immunes ءَُُرَّونََ exontes مُُبََ
24 27 notificetis patefacto تََسْْتََأْنِِْسُُوا perstrepatis
24 27 habitatoribus  تََسْْتََأْنِِْسُُوا وََتُُسََلِّمُُِوا عََلََىٰٰ

 أَهَْْلِهََِا
domesticis

24 27 memores رَُُكَّونََ تََذََ recolatis
24 28 inveneritis reperto تََجِِدُُوا inveniretis
24 28 concedatur scit يُُؤْْذََنََ concedatur
24 29 inhabitatas ‎ مََسْْكُُونََةٍٍ desertas inhabitatas
24 29 opus habetis ‎ فِِيهََا مََتََاعٌٌ كَُُلَّمْْ aliquid habens habetis 

occasionem
24 29 ostenditis ‎ تُُبْْدُُونََ revelatum revelatis

Il carattere impressionistico di questi sondaggi andrà corretto con 
uno studio più accurato, studio reso alquanto difficile dalla distanza 
della traduzione kettoniana rispetto al testo originale. C’è però 
un elemento che sembra confermare una significativa dipendenza 
della versione di Flavio Mitridate da quella di Marco di Toledo. 
Alcune scelte lessicali nella breve sura 96 (al-‘alaq, ‘L’aderenza’) 
dimostrano una maggiore affinità con la versione del Toledano 
(FM superbuit MT superbivit contro RK presumptuosus; FM e MT 
prospicit contro RK perpenderet; FM e MT per comam contro RK 
capillisque verticalibus). Ma soprattutto, per tradurre il titolo al-‘alaq 
(generalmente interpretato come ‘aderenza’, termine che si ritrova 
nel secondo versetto, e che da esso fu tratto), Mitridate sceglie la 
traduzione molto peculiare di sanguisuga.65 Ora, la stessa traduzione, 
ispirata dalla polisemia della parola ‘alaq e (‘aderenza’, ma anche 
‘sanguisuga’) in arabo classico, si ritrova nella versione di Marco da 
Toledo, di cui costituisce uno dei tratti più originali.66 Se non è del 
tutto impossibile, pare improbabile che Flavio Mitridate sia giunto 
da solo al medesimo risultato:

Flavio Mitridate Corano Roberto di Ketton Marco di Toledo
96 1 lege اقْْرََأْْ بِِاسْْمِِ رََبِِّكََ اذَِِلَّي خََلََقََ lectioni vaca confitere
96 2 sanguisuga نِسََانََ مِِنْْ عََلََقٍٍ خََلََقََ ا�لْإِ coagulo sanguineo sanguisuga
96 4 docuit اذَِِلَّي عََمَََلَّ بِِالْْقََلََمِِ docuit docuit
96 4 anno???  
(o abbreviazione aberrante 
per calamo ???)

اذَِِلَّي عََمَََلَّ بِِالْْقََلََمِِ penne calamo

96 6 superbuit نِسََانََ لََيََطْْغََىٰٰ كََالَّا إَِنَّ ا�لْإِ presumptuosus superbivit

65  Ms Vat. Ebr. 357, c. 154v, traduzione del titolo (dato nella trascrizione originale in 
scrittura ebraica come qalam, קלם), e di ‘alaq (versetto 2).
66  Cf. Petrus Pons 2016, 380, Q. 96: 2: creavit enim hominem ex sanguisuga. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

120

﻿ Flavio Mitridate Corano Roberto di Ketton Marco di Toledo
96 7 vidit se آهُُ اسْْتََغْْنََىٰٰ ‎ َرَّ effectus viderit
96 7 ditatum آهُُ اسْْتََغْْنََىٰٰ ‎ َرَّ dives divitem
96 8 regressus إَِنَّ إِلََِىٰٰ رََبِِّكََ الرُُّجْْعََىٰٰ rediturus redibitur
96 9 prohibentem أَرَََأَيَْْتََ اذَِِلَّي يََنْْهََىٰٰ prohibenti prohibentem
96 10 servum ا إِذََِا صَََلَّىٰٰ عََبًْْدً servum servum
96 10 orantem ا إِذََِا صَََلَّىٰٰ عََبًْْدً orationesque facere oracione
96 12 persuasit قَْْتَّوََىٰٰ ‎ أَوَْْ أَمَََرََ بِِال proficiscens precepit
96 12 timorationem قَْْتَّوََىٰٰ ‎ أَوَْْ أَمَََرََ بِِال timens timere
96 14 prospicit َ يََرََىٰٰ أَلَََمْْ يََعْْلََم بِِأََنَّ �اللَّهَ perpenderet prospicit
96 15 capiemus ا  كََالَّا لََئِِن مَْْلَّ يََنتََهِِ لََنََسْْفًََعً

اصِِيََةِِ بِِالَنَّ
retrahi iuberemus arripiam

96 15 per comam ا  كََالَّا لََئِِن مَْْلَّ يََنتََهِِ لََنََسْْفًََعً
اصِِيََةِِ بِِالَنَّ

capillisque 
verticalibus

per comam

96 16 comam نََاصِِيََةٍٍ كََاذِِبََةٍٍ خََاطِِئََةٍٍ capillis verticalibus comam
96 16 mendacem نََاصِِيََةٍٍ كََاذِِبََةٍٍ خََاطِِئََةٍٍ ob suum peccatum 

atque mendacium
falsam

96 16 oberantem (sic) نََاصِِيََةٍٍ كََاذِِبََةٍٍ خََاطِِئََةٍٍ ob suum peccatum 
atque mendacium

erroneam

96 17 vocet فََلْْيََدْْعُُ نََادِِيََهُُ advocatis convocet
96 17 vocandos فََلْْيََدْْعُُ نََادِِيََهُُ advocatis familiam
96 18 vocabimus بَََزَّانِِيََةََ سََنََدْْعُُ ال advocatis convocabo
96 18 ministros بَََزَّانِِيََةََ سََنََدْْعُُ ال advocatis satellites
96 19 appropinqua te  كََالَّا الَا تُُطِِعْْهُُ وََاسْْجُُدْْ

وََاقْْتََرِِب
accedat approxima

Sembrerebbe dunque che Flavio Mitridate abbia consultato le due 
preesistenti versioni latine del Corano di maggior diffusione, la 
versione kettoniana (sappiamo con sicurezza che la prese in prestito 
a Roma nel 1481, e che si trovava nella biblioteca di Pico della 
Mirandola),67 ma anche (e soprattutto) la versione di Marco di Toledo 
o una versione da essa derivata. Va però detto che, anche se ulteriori 
sondaggi confermassero questi prestiti, si tratterebbe di convergenze 
limitate e puntuali: nella maggior parte dei casi, Flavio Mitridate 
cercò soluzioni lessicali originali e che gli parevano più soddisfacenti 
(o capaci di dare l’idea di un lavoro autonomo), avvicinandosi tuttavia 
a intervalli irregolari alla versione di Marco.

Un ultimo indizio fornito dal ms Vat. Ebr. 357 suggerisce nondimeno 
una terza pista, che contribuisce a complicare ancora l’analisi. Il 
versetto 19 della sura 5 contiene un’indicazione misteriosa su un 
lungo periodo della storia dell’umanità (fitra) durante il quale gli 

67  Per il prestito del 1481 e i Corani latini e arabi di Pico, cf. Piemontese 1996, 252-
3, 268.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

121

uomini rimasero senza profezie (yā ahla l-kitābi qad jā’akum rasūlunā 
yubayyinu lakum ‘alā fitratin mina r-rusuli).

Mitridate traduce questo segmento con il sintagma post moram 
nunciorum,68 una scelta concordante con le interpretazioni coraniche 
abituali, molto distante dalle versioni di Roberto di Ketton (vobis, 
viri boni, nuntium nostrum, alium prophetam a longe sequentem, 
dimisimus)69 ma anche di Marco di Toledo, che qui ha il molto peculiare 
O vos qui Librum habetis, iam venit ad vos Legatus noster exponens 
vobis post sexcentos annos legatorum:70 ispirandosi a una fonte del 
tafsīr, Marco attua per una volta una traduzione non letterale, che 
precisa la durata di quest’assenza di profezie, ossia seicento anni.

Ora, nel margine destro della c. 65r del ms Vat. Ebr. 375, in 
corrispondenza di questo versetto, una mano diversa da quella di 
Mitridate glossa il passo scrivendo In romantio est post sexcentos 
annos:

אכם רסולנא יבין לכם עלי פתרהa מן אל רסלb אן  יא אהל אל כתאב קד ג̇̇
אכם בשיר ונדיר ואללה עלי אנא מן בשיר ולאc נדירd פקד ג̇̇  תקולוא מא ג̇̇

 כל שי קדיר __ ]19[
 ]يـٰٰأهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم على فترةa من الرسلb أن تقولوا ما جاءنا من

بشير ولاc نذيرd فقد جاءكم بشير ونذير والله على كل شيء قدير[
post morama nunciorumb — nonc exortatord

[Mano lat. anon. marg. ds.]  
In romantio est post 
sexcentos annos. 

Questa nota è un chiaro rinvio alla traduzione di Marco da Toledo, 
ma con una precisazione inattesa. Il commentatore, rimasto anonimo 
(come tutte le mani che, oltre a Flavio Mitridate intervengono 
sul manoscritto), si riferisce palesemente a una traduzione del 
Corano non latina, bensì in una lingua romanza (in romantio), a 
sua disposizione quando studiava il testo. Saverio Campanini mi 
suggerisce che questa modalità di rinvio al volgare sia molto più 
tipica della Penisola iberica che dell’Italia. Nel Tesoro della Lingua 
Italiana delle Origini,71 l’espressione «mettere in romanzo» si trova 
limitatamente a contesti letterari, mentre il Diccionario del Español 
medieval electronico presenta un’abbondante raccolta di espressioni 
analoghe (‘en r(r)omançe’, ‘en r(r)omanço’...) per esprimere il concetto 
di traduzione di un originale latino in lingua volgare.72 Siamo dunque 
di fronte a un lettore che usa un probabile iberismo per indicare 
che, nel confronto tra il testo coranico del ms Vat. Ebr. 357 e una 
traduzione in volgare (in catalano o castigliano piuttosto che in 

68  Vat. Ebr. 357, c. 65r.
69  Martínez Gázquez, González Muñoz 2022, 266.
70  Petrus Pons 2016, 74. 
71  tlio.ovi.cnr.it/TLIO/.
72  https://demel.uni-rostock.de. 

http://tlio.ovi.cnr.it/TLIO/
https://demel.uni-rostock.de


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

122

﻿italiano?), ha incontrato un’interpretazione del sintagma fitratin 
mina r-rusuli che gli sembrava interessante. Ora, questa traduzione 
dipendeva secondo ogni probabilità dal Corano latino di Marco di 
Toledo, da cui riprendeva la menzione di un intervallo di seicento anni 
tra la profezia precedente e quella di Maometto… si trattava dunque 
probabilmente di un adattamento (in castigliano?) della traduzione 
latina di Marco.

Ora, la stessa mano latina che scrive questo breve commento 
propone, nello spazio interlineare delle cc. 53r-53v, una serie di 
traduzioni di versetti della seconda sura (Q 2: 92-111). Siccome il 
quaderno che conteneva la prima sura e l’inizio della seconda è 
perduto, si può supporre che questa mano suggerisse delle traduzioni 
per la prima sura e per l’inizio della seconda, fino al versetto 111. 
La disposizione delle traduzioni di Flavio Mitridate nello spazio 
interlineare delle stesse carte indica senza dubbio che la mano 
anonima lavorò prima di lui (in contesto iberico, siciliano o italiano 
continentale?). Infatti, in Q: 2 92-111, laddove la mano anonima aveva 
già proposto una traduzione, Mitridate comprime le sue scelte nel 
poco spazio libero rimasto negli spazi interlineari.

Una breve disamina di queste traduzioni anonime di lemmi della 
seconda sura mostra la loro forte somiglianza con la versione latina 
di Marco di Toledo:73 

Testo arabo in caratteri ebraici  
del ms Vat. Ebr. 357, sura 2: 99-101

Traduzione interlineare  
del ms Vat. Ebr. 357 
(in grassetto la mano latina 
anonima, in tondo quella di 
Flavio Mitridate)

Traduzione della sura  
2: 99-101, Marco di Toledo  
(sottolineati i passaggi che 
trovano riscontro nella 
traduzione anonima)

 ולקד אנזלנא אליך איאתa בינאתb ו מא
יכפר בהאc אלא אל פאסקון _ ]99[

 ]ولقد أنزلنا إليك آياتa بيناتb وما يكفر بهاcإلا
الفاسقون[

[99] MIRACULAa MANIFESTAb — 
quibusc 

Et iam destinavimus tibi miracula 
manifesta et non blasphemant in 
ea nisi pravi.

fפריק eנבדה dעהדא cעאהדוא bכלמא aאו 
מנהם בלg אכתרהם לא יומנון ]100[

gمنهم بل fفريق eنبذه dعهدا cعاهدوا bكلماaأو[  
أكثرهم لا يؤمنون[

[100] ana quamdiub INUUNT/
inieruntc PACTUMd RELINQUNT/
negavite ALIQUIf — ymmog

Et quociens ineunt pactum 
derelinquunt ipsum quidam 
eorum, immo plures non credunt.

אהם רסול מן ענד אללה מצדק  ולמא ג̇̇
 למא מעהם נבדa פריקb מןc אלדיןd אות̈̈וא

eאל כתאב בתאב אללה ורא ט̇̇הרהם
 כאנהם לא יעלמון _ ]101[

 ]ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم
 نبذa فريقb منc الذينd أوتوا الكتاب كتاب الله وراء

ظهورهمe كأنهم لا يعلمون[

[101] RELAXARANT/negavita 
ALIQUIb eorumc quibusd — 
eicientese 

Et accessit ad eos Propheta a 
Deo, veniens attestans ei quod 
habebant derelinquerunt eum 
quidam illorum quibus datus 
est Liber, scilicet Liber Dei, post 
dorsum suum, ac si nescirent.

73  Q. 2: 99-101, nel ms Vat. Ebr. 357, c. 53r; nella traduzione di Marco di Toledo, cf. 
Petrus Pons 2016, 21. 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

123

La concordanza tra la versione dell’anonimo è quella di Marco di 
Toledo non è perfetta, ma le discrepanze si spiegano ipotizzando 
che l’anonimo usasse una versione in volgare (castigliano?) della 
traduzione di Marco. In particolare, la scelta di relaxarant invece 
di derelinquerunt si spiega con un fenomeno di retrotraduzione: se 
scriveva in castigliano, il volgarizzatore aveva probabilmente scelto 
relajar per tradurre derelinquerunt, e algos per tradurre quidam 
illorum.

L’anonimo che utilizzava questa versione volgare del Corano per 
le sue proposte di traduzione latina nel ms Vat. Ebr. 357 avrebbe 
dunque retrotradotto in latino le forme che, nella traduzione volgare, 
erano rimaste vicine al lessico latino, ottenendo così senza difficoltà 
un testo vicino a quello di Marco di Toledo. In altri casi, invece, 
partendo da lemmi della versione volgare più distanti dalle forme 
latine, avrebbe elaborato soluzioni diverse (es. Marco di Toledo, 
relinquere > traduzione ‘romanizzata’ relajar (se in castigliano) > 
retrotraduzione in latino, relaxare).

È difficile formulare ipotesi precise sui rapporti tra il lavoro di 
Mitridate e l’attività di questo traduttore/glossatore anonimo (il cui 
intervento è, lo ripetiamo, quantitativamente insignificante se si 
considera l’intero Corano contenuto nel ms Vat. Ebr. 357). Siamo 
sicuri che Flavio Mitridate scrisse le sue proposte di traduzione 
dopo quelle della mano anonima (e che dunque poté leggerle). Una 
breve disamina mostra tuttavia ch’egli non seguì queste annotazioni, 
scegliendo per gli stessi passaggi delle soluzioni spesso differenti. 
Ciò non esclude totalmente che Mitridate avesse comunque a 
disposizione questo volgarizzamento della traduzione di Marco di 
Toledo; tuttavia, rimane possibile che i due strati testuali individuati 
(le annotazioni anonime e quelle di Mitridate) corrispondano a 
due interventi sul manoscritto compiuti da due uomini che non 
ebbero contatti diretti. Siccome Mitridate sembra essersi ispirato 
puntualmente a una versione molto vicina alla traduzione di Marco 
di Toledo, non possiamo escludere un uso diretto di questa traduzione 
in una lingua romanza iberica non sopravvissuta, specie tenendo 
conto del fatto che i legami tra la Sicilia e la Penisola iberica erano 
fitti, sia a livello delle élites politiche e intellettuali cristiane, sia a 
livello delle comunità ebraiche. Se la menzione in romantio indica, 
come sembra probabile, un’origine o degli habitus iberici da parte 
del glossatore anonimo, questo rinforza i legami del manoscritto con 
la Spagna (vedremo che tenui tracce di tali legami si ritrovano in un 
altro strato testuale del codice).

Checché ne sia, l’emergenza sotto forma di palinsesto di questa 
traduzione perduta, combinata alle strane somiglianze di certe 
traduzioni di Mitridate con la versione di Marco di Toledo, e a 
quanto sappiamo sulle sue difficoltà iniziali, rafforza la probabilità 
che Mitridate, come il suo anonimo predecessore, abbia lavorato 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

124

﻿alla stesura della traduzione aiutandosi con strumenti che potevano 
essere molto più vari di quello che si sospetterebbe. Questo non 
impedisce che abbia potuto fare anche prova di una notevole 
originalità, aiutandosi con diverse traduzioni preesistenti, forse non 
tutte latine, e tentando di appoggiarsi su di loro e sulla sua propria 
cultura linguistica per creare una versione nuova. È almeno quello 
che si può intuire a questo stadio dell’inchiesta.

4	 Dietro ai commenti esegetici, un’altra traduzione…

Rimane infine da capire quale sia la natura esatta dei numerosi 
commenti esegetici scritti da Flavio Mitridate nei margini del Corano 
del ms Vat. Ebr. 357. Non si procederà qui a una presentazione 
dettagliata di queste centinaia di note ricchissime, di cui una 
percentuale significativa è trascritta in diverse pubblicazioni in corso 
di stampa. Tra queste, il libro collettivo diretto da Ulisse Cecini, 
Christian Readings of Muslim Exegetical Sources in Intercultural 
Perspective,74 presenta una varietà di dossier di epoca medievale 
e moderna che mostra a che punto la difficoltà di rintracciare le 
fonti esatte delle citazioni di esegesi musulmana in opere cristiane 
scritte prima del 1700 sia la regola, non l’eccezione. Nel nostro caso, 
questa difficoltà non mette probabilmente in questione la dipendenza 
delle fonti usate da Mitridate da una raccolta musulmana originale, 
anche se si può supporre un certo margine di adattamento. In certe 
glosse, Mitridate sembra infatti passare senza soluzione di continuità 
dalla presentazione di commenti esegetici ‘standard’ a una critica 
personale, spesso polemica, che sfocia in casi estremi in considerazioni 
metateoriche sulla natura di tale esegesi. Nella maggior parte di 
questi commenti, che portano sulla storia di Maometto (battaglie, 
famiglia, tappe della rivelazione…), la cosmologia musulmana 
(inferno, paradiso, organizzazione del mondo, dei cieli e della terra, 
natura dei jinn-s, giudizio divino), la storia di profeti musulmani e 
abramitici (Noe/Nūh, Mose/Mūsā, Salomone/Sulayman), leggende 
comuni al cristianesimo e all’islam (storia dei sette dormienti...),75 
l’intervento apparente di Flavio Mitridate sembra ridotto.

Se lo studio delle fonti musulmane immediate o mediate di queste 
note potrà gettare qualche luce sulla loro origine (specialmente se 
si riesce a provare un uso intensivo di raccolte di tafsīr usate con 
predilezione nella Penisola iberica), un’analisi traduttologica del testo 
consente già di affinare la nostra percezione di questo materiale e 

74  Cecini (in corso di stampa 1).
75  Sul contenuto delle più importanti di queste numerose note, cf. Grévin (in corso 
di stampa 1, 2).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

125

delle sue vie di trasmissione. Lo studio della lingua usata da Flavio 
Mitridate porta infatti una piccola raccolta di dati che offrono 
qualche suggerimento. Come ci si aspetterebbe, il suo latino assume 
in questo lavoro una veste talvolta scolastica, talvolta italianizzante, 
spesso trascurata, molto lontana dalle pretese umanistiche delle sue 
prefazioni o del sermone De passione Domini del 1481, e talvolta 
leggermente sicilianizzata, come nella nota a Q. 9: 2 sui giorni della 
tregua: 

XX dies de mensi hagie et totus Muharram Safarum et Rabih primus 
et X dies de Rabih secundo. In his quatuor mensibus sicut in alio 
tempore anteriori pactum custudiendum (sic) est primit(iv)um 
atque fides servanda.76

Più intrigante si rivela la presenza di qualche iberismo lessicale, come 
l’uso del termine murcielagus per descrivere un animale (dovrebbe 
essere un pipistrello, anche se nelle tradizioni islamiche abituali è 
piuttosto un felino) che esce dalla proboscide dell’elefante nell’arca 
di Noè per sbarazzarla dai roditori che vi si sono moltiplicati (storia 
mutuata dal sotto-genere delle isrā’īliyyāt, leggende aneddotiche 
adottate dall’islam ma riconosciute come derivanti da un fondo 
giudeo-cristiano, o concernenti gli antichi Ebrei):

Id est ex omni specie masculum et feminam, tam ex bestiis quam 
ex volatilibus et serpentum et ferarum, et ista omnia conquesta 
fuerunt Noe ex racione stercorum. Tunc inspiravit Deus Noe ut 
tangeret manumcaudam elefantis, quo facto exierunt duo porci 
inde et comederunt stercora aliorum animalium. Iterum conquesta 
sunt animalia Noe de mure, et inspiravit Deus leoni, et posuit 
in mente eius ut starnutiret. Quo facto exierunt per nares eius 
duo murcielagi et comedebant mures nocuos. Iterum conquesta 
sunt animalia de leone, quoniam terrebat eos, et Deus misit super 
leonem febrem. Hanc glosam ponunt Qeteda et Mugehid et alii.77

Si noterà del resto nella stessa glossa come questo latino sembri 
talvolta rispecchiare interessanti invenzioni lessicali romanze, come 
la manuscauda [elefantis], termine non banale usato per rendere 
l’arabo classico khurṭum (proboscide). Nella stessa zona del testo, 
sempre a proposito dell’arca di Noè, va rilevato anche l’uso di centina 
per sentina (la sentina della nave), senza che si possa avere la certezza 
che tale grafia (non documentata, salvo errore, in italiano medievale), 
sia un iberismo grafico… Questi indizi sono probabilmente troppo 

76  Ms Vat. Ebr. 357, c. 77v. 
77  Ms Vat. Ebr. 357, c. 85v.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

126

﻿deboli per indicare, da soli, un’origine iberica delle note esaminate, 
specie se ci si ricorda che Mitridate viaggiò in Spagna nel 147478 e 
visse la prima parte della vita in una Sicilia in cui i prestiti tra lingue 
romanze iberiche e siciliano erano potenzialmente correnti, sia nella 
società cristiana sia nelle comunità ebraiche, rafforzate peraltro 
negli anni 1390-1410 da un’immigrazione proveniente proprio dalla 
Penisola iberica.

Un punto di partenza per una riflessione più articolata è invece 
fornito dal ricco materiale onomastico contenuto in queste note, che 
menzionano non soltanto i nomi di diversi trasmettitori/raccoglitori 
di tradizioni esegetiche (come fanno spesso le raccolte di tafsīr: è 
la catena dei trasmettitori, detta isnād, che consente di verificare 
l’affidabilità di una tradizione esegetica), ma anche di numerosi 
personaggi, compagni o avversari di Maometto, attori della storia 
dell’inizio dell’islam nella tradizione musulmana. Ora, le modalità di 
trascrizione di questa ricca onomastica contengono una serie d’indizi 
che permette di precisare la natura di queste traduzioni. Anche se 
questo punto sarà precisato in una pubblicazione ulteriore, possiamo 
già da ora presentare qualche elemento.

Dapprima, si può notare la forte discrepanza tra la fluidità 
apparente di queste narrazioni, che presentano vicende talvolta 
intricatissime, e la generale degradazione dei nomi propri, non di 
raro alterati al limite della riconoscibilità. Qualche esempio (sia di 
trasmettitore menzionato come parte della catena di trasmissione 
della tradizione, o isnād, sia di personaggio presente in un racconto 
esegetico) darà un’idea di questa grande distanza:

Q. 26: 189 Xalb, il profeta Shu‘ayb79

Q. 53: 15 Abu Abbas filius Sumcalif, probabilmente ‘Abd allāh b. 
‘Abbās b. ‘Abd al-Muṭṭalib80

Q. 15: 97 Alasi filius Ocil (? Oeil?) el Celimi, al-ʿĀṣī b. Wāʾil as-Sahmī81

Q. 15: 97 Ali Cohed filius Abdidagath, al-Aswad b. ‘Abd Yaġūṯ82

Q. 43: 31 Ora filius Mashud AlzaCasi, ‘Urwa b. Mas‘ūd al-Ṯaqīfī83

Q. 9: 75, 77 Tegleda, Ṯa‘laba b. Hātib al-Anṣārī84 
Q. 62: 11 Defaa il Kalbi, Dihya b. Khalifa al-Kalbī85

78  Starrabba 1878, 19.
79  c. 114r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 26: 189. 
80  c. 52r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 53: 14. 
81  c. 92r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 15: 97.
82  c. 92r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 15: 97. 
83  c. 137r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 43: 31. 
84  c. 79r, margine inferiore, nome citato in due glosse a Q. 9: 75: 77. 
85  c. 146r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 62: 11.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

127

Ora, un esame di queste deformazioni (reso spesso difficile dalla 
scrittura corsiva di Mitridate) suggerisce che non dipendono da 
errori di trascrizione o di lettura di un testo arabo scritto in alfabeto 
arabo, ma piuttosto da errori di lettura commessi su un testo già 
scritto in caratteri latini. La confusione s/f (AlzaCasi/al-Ṯaqīfī) non si 
spiega bene partendo dal ductus arabo di sīn e fā, mentre si giustifica 
benissimo partendo dalla grafia latina; analogamente, la confusione 
d/b (Tegleda/Ṯa‘laba) si spiega meglio partendo dalla grafia latina, ed 
è anche il caso della confusione f/h (Defaa/Dihya)… Allo stesso modo, 
la trascrizione Xalb per Shu‘ayb non si spiega facilmente, se non 
come risultato di un errore meccanico che deformò una trascrizione 
precedente (già lontana) Xahb, confondendo h e l (una confusione 
facile partendo dall’alfabeto latino, molto meno dall’arabo). Infine, 
la confusione h/li rende ragione, a partire dalla scrittura latina, della 
resa aberrante Celimi per Sahmī.

In altre parole, un’analisi ravvicinata dei problemi di trascrizione 
di questi nomi propri sembra confermare che Flavio Mitridate non 
tradusse direttamente queste note esegetiche dall’arabo, ma le 
trovò in un testo già tradotto, in latino o in una lingua romanza. Una 
scoperta effettuata da Delio Vania Proverbio, nel corso dell’analisi di 
una delle note che hanno già trovato una fonte musulmana chiara (la 
nota cosmologica sul pesce Nūn che sostiene la terra, Q: 68 1, derivata 
dal tafsīr andaluso recentemente pubblicato di Makkī) suggerisce 
che questo antigrafo fosse scritto in latino piuttosto che in volgare 
romanzo, perché una confusione apparente nella narrazione si spiega 
meglio a partire dalla confusione delle parole tempore e vapore, una 
confusione paleograficamente difficile in castigliano, in catalano o in 
italiano (tiempo/vapor, tempo/vapore…) e invece plausibile in latino 
(tēpore/vapore).86 Rimane dunque probabile che Mitridate non abbia 
tradotto questo ricco materiale esegetico musulmano direttamente 
dall’arabo, e che forse non l’abbia neanche tradotto: potrebbe averlo 
soltanto copiato/adattato da un antigrafo latino, trovato in una 
biblioteca siciliana, italiana, o nella Penisola iberica.

Qualche indizio ulteriore, infatti, suggerisce che questo antigrafo 
giungesse dalla Spagna. Oltre ai già visti possibili iberismi lessicali 
o grafici concernenti i nomi comuni, diverse abitudini di trascrizione 
dei nomi propri sembrano corrispondere meglio agli usi della Penisola 
iberica che a una logica propriamente italiana. È ad esempio il caso 
della resa grafica di s sorda con z o c (=ç) in nomi come Abū Sufiyān 
(Abi Zofien, commento a Q 111: 1,87 Abecufienses, Q 33 9).88 Se la 
grafia è molto instabile, con la moltiplicazione di soluzioni alternative 

86  Proverbio 2025.
87  Ms Vat. Ebr. 357, c. 156r, margine superiore.
88  Ms Vat. Ebr. 357, c. 121r, margine inferiore.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

128

﻿(tra cui alcune più conformi a logiche siciliane…), la frequenza 
delle trascrizioni della kāf araba (k) con il gruppo qu sembra anche 
conforme ad abitudini iberiche (Q 36 27-28: Antaq[ui?]a per Antiochia/
Anṭākiya;89 9 10 Tebuque per Tabūk…).90 Un’analisi sistematica di 
queste scelte grafiche confermerà probabilmente che l’antigrafo fu 
copiato in un contesto iberico, o comunque frequentato da gente di 
cultura iberica. I rari casi di esiti grafici più italianizzanti sarebbero 
allora dovuti all’intervento superficiale, non sistematico, di Flavio 
Mitridate. Qualche esempio di più facile interpretazione sottolinea 
comunque l’origine iberica di queste note esegetiche. È in particolare 
il caso della resa di Ḥabīb al-Najjār (Ḥabīb ‘il falegname’), nome 
del testimone antiocheno dell’ortodossia (in prospettiva islamica), 
che l’esegesi vuole contemporaneo di Gesù/Isā, e a cui farebbe 
allusione Q: 36 18-20 secondo i commenti esegetici musulmani. 
Flavio Mitridate trascrive questo nome come Fabibus carpentarius,91 
con un’equivalenza ḥ = f non documentata nelle abitudini grafiche 
italiane ma molto caratteristica del trattamento spagnolo della ḥa 
araba in prima posizione (cf. i toponimi del tipo Castielfabib, con 
stessa derivazione dallo stesso ḥabīb). Sia il nome sia il soprannome 
di questo personaggio rinviano d’altronde a un universo linguistico 
iberico: carpentarius, termine molto specifico in latino e attestato 
in sensi ugualmente specifici in italiano medievale, assume invece 
in castigliano (carpintero) come in francese (charpentier) il senso 
generico di ‘falegname’ (arabo najjār), sopranome dello Ḥabīb 
antiocheno della tradizione musulmana, trascritto qui con una 
grafia e una scelta di resa arabo-latina (arabo-romanza latinizzata…) 
squisitamente iberica…

5	 Conclusione

L’impronta lasciata da un ipotesto probabilmente già scritto in 
latino, ma con tracce di iberismi culturali sia a livello della resa dei 
nomi propri sia, in maniera più discreta, di certi nomi comuni, ci 
riconduce dunque ancora una volta alla Penisola iberica, possibile 
luogo di confezione sia della traduzione in romantio del Corano latino 
di Marco di Toledo, evocata (e probabilmente usata) da un glossatore 
anonimo del ms Vat. Ebr. 357, sia dell’antologia latina di testi 
esegetici musulmani che Flavio Mitridate usò per la stesura delle 
sue note esegetiche marginali. Questo spiegherebbe perché, nella 

89  Ms Vat. Ebr. 357, c. 125r, margine sinistro, populus Antaquie (scritto con 
abbreviazione dopo la q).
90  Ms Vat. Ebr. 357, c. 78v, margine destro
91  Ms Vat. Ebr. 357, c. 125r, margine destro.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

129

lunga ricerca concernente le fonti musulmane di questi commenti, 
gli indizi si orientino sempre di più in direzione iberica.92 Questa 
progressiva ‘ispanizzazione’ di un dossier che, dalle ricerche iniziali 
di Angelo Michele Piemontese,93 sembrava attestare la forza di una 
cultura ebraica siciliana arabofona, capace di servire da ponte tra 
islam e cristianesimo, potrebbe condurre a rivalutare i legami dello 
stesso Mitridate con la Penisola iberica.

A questo stadio della ricerca, una riconsiderazione del ruolo 
di Flavio Mitridate ‘traduttore dall’arabo’, appare doverosa. Se 
non tradusse dall’arabo le note esegetiche estratte dal tafsīr che 
formano la parte più spettacolare di questo dossier (poiché offrono 
al lettore cristiano una ricca raccolta di dati sull’islam ancora quasi 
inaccessibile nella maggior parte dell’Europa a questa altezza 
cronologica), ma si accontentò di adattare una traduzione (latina?) 
preesistente, se le sue traduzioni frammentarie del Corano nello 
stesso manoscritto furono eseguite con la rete di protezione offerta 
dalla consultazione di almeno una, più probabilmente due o tre 
traduzioni (latine e forse romanze) preesistenti, se la sola traduzione 
coranica che sembra aver prodotto in maniera più autonoma, quella 
del ms Urb. Lat. 1384, risulta un groviglio di errori, ciò conduce 
a sospettare che la traduzione del trattato astro-talismanico 
del ms Urb. Lat. 1384 fu ugualmente un ‘prestito’ dissimulato, 
cioè un semplice adattamento di una traduzione preesistente. La 
figura di Flavio Mitridate trasmettitore di saperi sull’islam rimane 
pressappoco intatta, ma la sua competenza di traduttore dall’arabo 
va seriamente ridimensionata. Ciò non significa che non poté servirsi 
di una reale cultura linguistica araba per intraprendere questi lavori: 
senza le competenze legate alla prassi di diverse forme di giudeo-
arabo, infatti, non sarebbe stato in grado di navigare tra i diversi 
testi a sua disposizione, ed è probabile che il denso lavoro sul Corano 
negli anni Ottanta del Quattrocento gli consentì di migliorare le sue 
conoscenze in vista di progetti che la sua scomparsa interruppe nel 
1489. Tuttavia, il suo contributo nell’ambito degli studi arabi appare 
più quello di un abile compilatore, capace di creare una serie di 
false prospettive: dall’impostura della traduzione ‘araba’ del trattato 
sulla sizigia di Ibn al-Aḥdab alla grandiosa visione del Corano 
quadrilingue, debolmente rispecchiata da qualche schizzo in ebraico 
o in aramaico sul ms Vat. Ebr. 357, al di là dell’imponente massa 
delle traduzioni latine effettivamente riportate sul manoscritto. 
Dal punto di vista di una storia più ‘letteraria’, l’immagine di un 
Flavio Mitridate poliedrico e genialoide impostore, precursore 
effettivo dell’abate Vella, ne esce rinforzata: l’uomo, più che mai, 

92  Cf. a questo proposito Grévin (in corso di stampa 1, 2) e Proverbio 2025.
93  Cf. in particolare Piemontese 1995, 1996, 2008. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

130

﻿appare come un creatore di trompe-l’œil. Da una prospettiva meno 
romantica e più scientifica, questa complessa triangolazione tra una 
cultura di partenza siciliana, in parte giudeo-araba, lo sfruttamento 
di diversi testi in parte di origine iberica, e l’organizzazione di un 
sapere coerente sull’islam, orientato verso un pubblico cristiano 
centro- e nord-italiano, suggerisce come dobbiamo tenere conto di 
fattori di grande complessità per ripercorrere le vie di diffusione 
delle conoscenze sull’islam nel Mediterraneo giudeo-cristiano del 
Quattrocento. In particolare, le ‘traduzioni-palinsesti’ che appaiono 
nell’ombra del dossier coranico del ms Vat. Ebr. 357 fanno supporre 
che al tempo circolassero, tra Penisola iberica e Italia, strumenti di 
lavoro e raccolte poi andati dispersi, e di cui possiamo ricostruire 
parzialmente l’aspetto grazie a questo straordinario dossier. Il 
«Corano di Flavio Mitridate», come fu descritto da Angelo Michele 
Piemontese nel 1996, appariva già come il risultato di un processo 
di sedimentazione testuale abnorme, dal mistero della prima copia 
in caratteri ebraici alle note poliglotte delle diverse mani anonime, 
all’enorme lavoro preparatorio effettuato da Mitridate per offrire una 
nuova traduzione latina (rimasta incompiuta) e un’interpretazione 
del testo fondata sull’esegesi coranica. Con la comparsa, dietro 
questi strati già così intricati, di uno sconosciuto volgarizzamento 
(castigliano?) della traduzione coranica latina di Marco di Toledo, e 
di una sconosciuta traduzione (latina?) del tafsīr di origine iberica, 
preesistenti al lavoro di Mitridate, questo manoscritto prestigioso 
si ritrova al centro di una costellazione ancora più complessa di 
traduzioni, la cui traiettoria rimane ancora da precisare.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

131

Bibliografia

Andreatta, M. (a cura di) (2009). Gersonide: Commento al Cantico dei Cantici nella 
traduzione ebraico-latina di Flavio Mitridate. Edizione e commento del ms Vat. Lat. 
4273 (cc. 5r-54r). Firenze: Olschki.

Bobzin, H. (2008a). «Guglielmo Raimondo Moncada e la sua traduzione della sura 21 
(‘dei profeti’)». Perani 2008, 173-84.

Bobzin, H. (2008b). Der Koran im Zeitalter der Reformation. Beirut: Ergon Verlag 
Würzburg.

Bresc, H. (2001). Arabes de langue, juifs de religion. L’évolution du judaïsme sicilien dans 
l’environnement latin XIIe-XVe siècles. Paris: Bouchene.

Bresc, H. (2010). «De l’abbé Vella à l’histoire romantique: Sicile de synthèse et 
Islam imaginaire». Grévin, B. (éd.), Maghreb-Italie. Des passeurs médiévaux à 
l’orientalisme moderne. Rome: École française de Rome, 235-63.

Burgaretta, D. (2017). «The Maltese and Sicilian Component in the Arabic Glosses of the 
Italian Version of Maqrē Dardeqē». G. Mandalà, I. Pérez Martín (eds.), Multilingual 
and Multigraphic Documents and Manuscripts of East and West. Piscataway: Gorgias 
Press, 233-92.

Burman, Th. (2007). Reading the Qur’ān in Latin Christendom, 1140-1560. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press.

Busi, G. (ed.) (2004). The Great Parchment. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the 
Hebrew Text and an English Version. Edited by G. Busi with S.M. Bondoni and S. 
Campanini. Torino: Nino Aragno Editore.

Campanini, S. (ed.) (2005). The Book of Bahir. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the 
Hebrew Text, and an English Version. Torino: Nino Aragno, 2005.

Campanini, S. (2008). «Guglielmo Raimondo Moncada (alias Flavio Mitridate) 
traduttore di opere cabbalistiche». Perani 2008, 49-88.

Campanini, S. (ed.) (2019). Four short Kabbalistic Treatises. Castiglione delle Stiviere: 
Fondazione Palazzo Bondoni Pastorio.

Campanini, S. (in corso di stampa). «Arabic Traces in Mithridates’ Hebrew-Latin 
Translations». Grévin, Mandalà in corso di stampa.

Cecini, U. (2012). Alcoranus latinus. Eine sprachliche und kulturwissenschaftliche 
Analyse der Koranübersetzungen von Robert von Ketton und Marcus von Toledo. 
Berlin: Lit.

Cecini, U. (ed.) (in corso di stampa 1). Christians and Tafsīr. Interreligious Readings 
of Muslim Exegetical Sources from the Middle Ages to Early-Modern Times. Berlin, 
Boston: De Gruyter, in corso di stampa.

Cecini, U. (in corso di stampa 2). «Originality vs. Dependence on Previous Translations 
in the Interlinear Glosses of Flavius Mithridates’ Qur’an». Grévin, Mandalà in corso 
di stampa.

Cevolotto, A. (2001). s.v. «Giustiniani, Agostino». Dizionario Biografico degli Italiani, 
vol. 57, Roma: Istituto dell’Enciclopedia Italiana Treccani, 67-83.

Corazzol, G. (ed.) (2008). Menaḥem Recanati. Commentary on the Daily Prayers. Flavius 
Mithridates’ Latin Translation, the Hebrew Text, and an English version. Torino: Nino 
Aragno Editore.

Goldstein, B.; Chabás, J. (2006). «Isaac Ibn al-Ḥadib and Flavius Mithridates: The 
Diffusion of an Iberian Astronomical Tradition in the Late Middle Ages». Journal 
of the History of Astronomy, 37, 147-72.

Grévin, B. (2010). «Le ‘Coran de Mithridate’ (ms Vat. Ebr. 357) à la croisée des savoirs 
arabes dans l’Italie du XVe siècle». Al-Qanṭara. Revista de estudios árabes, 31, 
513-48.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

132

﻿Grévin, B. (2012). Flavius Mithridate au travail sur le Coran. Perani 2012, 27-46.
Grévin, B. (2016). «Les traductions médiévales du Coran: une question de cumulativité 

(XIIe-début XVIe siècle)». Revue des Sciences Religieuses, 90, 471-89.
Grévin, B. (2017). «Editing an Illuminated Arabic-Latin Masterwork of the Fifteenth 

Century. Manuscript Vat. Urb. Lat. 1384 as a Philological Challenge». Mandalà, G., 
Pérez-Martín, I. (eds), Multilingual and Multigraphic Documents and Manuscripts of 
East and West, Piscataway: Gorgias Press, 286-306.

Grévin, B. (2020). «Late Medieval Translations of the Qur’an (1450-1520): Discontinuity 
or Cumulativeness?». Medieval Encounters, 26, 487-9.

Grévin, B. (in corso di stampa 1). «Culture judéo-arabe et exégèse judéo-chrétienne: 
les deux vies du ‘Coran de Flavius Mithridate’ (MS Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)». 
Revue des Études Juives.

Grévin, B. (in corso di stampa 2). «Latin Translation of Muslim Exegesis Contained 
in the Margins of the Manuscript Vat. Ebr. 357 (fol. 51r-156r, So Called ‘Qur’an of 
Flavius Mithridates’, Italy, 1480s). Content, Preliminary Analysis and Questions». 
Cecini in corso di stampa 1.

Grévin, B. (in corso di stampa 3). «Multilingualism and Multigraphism in a Judaeo-
Christian Context. Playing with Alphabets and Languages in the ‘Qur’ān of Flavius 
Mithridates’ (MS Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)». Starczewska, K. (ed.), Multilingual 
Islamic Manuscripts in Eastern and Western Europe: Their Languages, Scripts and 
Messages. Berlin, Boston: De Gruyter.

Grévin, B.; Mandalà, G. (2013). «Le rôle des communautés juives siciliennes dans la 
transmission des savoirs arabes en Italie, XIIIe-XIVe siècles». Fuess, A.; Heyberger, 
B. (éds), La frontière méditerranéenne du XVe au XVIIe siècle. Échanges, circulations 
et affrontements. Turnhout: Brepols, 287-306.

Grévin, B.; Mandalà, G. (eds) (in corso di stampa). At the Crossroads of Three Worlds. 
‘Flavius Mithridates’ Qur’an’ (ms Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r) and the Study of Islam 
in 15th Century Italy.

Grévin, B.; Starczewka, K. (in corso di stampa). «Reading Qur’an and Tafsīr from a Hebrew 
Perspective? Remarks on Flavius Mithridates’ Translations and Commentaries in 
Manuscripts Urb. Lat. 1384 and Vat. Ebr. 357». Cecini in corso di stampa 1.

Jurgan, S.; Campanini, S. (eds) (2012). The Gate of Heaven. Flavius Mithridates’ Latin 
Translation, the Hebrew Text, and an English Version. With a text on Pico by Giulio 
Busi. Torino: Nino Aragno Editore. 

Lippincott, K.; Pingree, D. (1987). «Ibn al-Ḥātim on the Talismans of the Lunar 
Mansions». Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 50, 57-81.

Mandalà, G. (2011). «Un codice arabo in caratteri ebraici dalla Trapani degli Abbate 
(Vat. Ebr. 358)». Sefarad, 71(1), 7-24. 

Martínez Gázquez, J. (2003). «El prólogo de Juan de Segobia al Corán (Qur’ān) trilingüe 
(1456)». Mittellateinisches Jahrbuch, 38, 389-410. 

Martínez Gázquez, J.; González Muñoz, F. (eds) (2022). Alchoran sive lex Saracenorum. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Martini, A. (2010). Yosef Giqaṭilla, Book on Punctuation. Torino: Nino Aragno Editore. 
Murano, G. (2022). La biblioteca arabo-ebraica di Giovanni Pico della Mirandola. Città 

del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana.
Oliveras, M. (2009). «El De imaginibus caelestibus de Ibn al-Ḥātim». Al-Qanṭara. Revista 

de estudios árabes, 30, 171-220. 
Olszowy-Schlanger, J. (in corso di stampa). «‘The Qur’an of Mithridates’: Codicology and 

Palaeography of its Hebrew Scripts». Grévin, Mandalà, in corso di stampa. 
Paudice, A. (2008). «On Three Extant Sources of the Qur’an Transcribed in Hebrew». 

European Journal of Jewish Studies, 2, 213-57.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

133

Paudice, A. (2012). «A Hidden World: Hebrew Translations and Transcriptions 
of the Qur’ān». Glei F.R. (Hrsg.), Frühe Koranübersetzungen. Europäische und 
Außereuropäische Fallstudien. Trier: Wissenchatflicher Verlag, 137-58.

Perani, M. (ed.) (2008). Guglielmo Raimondo Moncada alias Flavio Mitridate. Un ebreo 
converso siciliano = Atti del Convegno Internazionale (Caltabelotta, Agrigento, 23-
24 ottobre 2002). Palermo: Officina di Studi medievali.

Perani, M.; Corazzol, G. (eds) (2012). Flavio Mitridate mediatore fra culture nel contesto 
dell’ebraismo siciliano del XV secolo = Atti del convegno internazionale di studi 
(Caltabellotta, 30 giugno – 1 luglio 2008). Palermo: Officina di studi medievali. 

Petrus Pons, N. (ed.) (2016). Alchoranus Latinus quem transtulit Marcus canonicus 
Toletanus. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Piemontese, A.M. (1995). «Trinacria arabistica e umanistica». Pellitteri, A., Montaina, G. 
(a cura di), Azhàr. Studi arabo-islamici in memoria di Umberto Rizzitano (1913-1980). 
Palermo: Annali della facoltà di lettere e filosofia dell’università di Palermo, 177-86.

Piemontese, A.M. (1995). «Trinacria arabistica e umanistica». Pellitteri, A., Montaina, G. 
(a cura di), Azhàr. Studi arabo-islamici in memoria di Umberto Rizzitano (1913-1980). 
Palermo: Annali della facoltà di lettere e filosofia dell’università di Palermo, 177-86.

Piemontese, A.M. (1996). «Il Corano latino di Ficino e i corani arabi di Pico e Monchates». 
Rinascimento, 36, 227-73.

Piemontese, A.M. (2008). «Guglielmo Raimondo Moncada alla Corte di Urbino». Perani 
2008, 151-72.

Proverbio, D.V. (2001). «Manoscritti scientifici giudeo-arabi (praeter lexica) nella 
serie dei codici vaticani ebraici». Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae, 
8, 351-4.

Proverbio, D.V. (2025). «At the Confluence of Eurasian Cosmological Mythologies: The 
Islamic Dual Myth of the Fish and the Cosmic Ox». Vatican Library Review, 4, 1-35.

Roth, U. (2014). «Juan de Segovia’s Translation of the Qur’ān». Al-Qanṭara, 35, 555-78. 
Roth, U.; Glei, R.F. (2009). «Die Spuren der lateinischen Koranübersetzung des Juan de 

Segovia. Alte Probleme und ein neuer Fund». Neulateinisches Jahrbuch, 11, 109-54. 
Scandaliato, A. (2006). «Nuovi dati su Šemu’el ben Nissim alias Guglielmo Raimondo 

Moncada seu Flavio Mitridate». Scandaliato, A. (a cura di), Judaica minora sicula. 
Indagini sugli ebrei di Sicilia nel Medioevo e quattro studi in collaborazione con Maria 
Gerardi. Firenze: Giuntina, 433-517.

Scotto, D. (2022). Juan de Segovia e il Corano: convertire i musulmani nell’Europa del 
Quattrocento. Loveno di Menaggio: Villa Vigoni.

Szpiech, R. (2011). «Citas árabes en caracteres hebreos en el Pugio Fidei del dominico 
Ramón Martí: entre la autenticidad y la autoridad». Al-Qanṭara, 32, 71-107.

Starrabba, R. (1878). «Guglielmo Raimondo Moncada ebreo convertito siciliano del 
secolo XV». Archivio storico siciliano. Nuova Serie, 3, 15-91.

Stein Kokin, D. (2014). «Isaac ha-Kohen’s Letter to Marco Lippomano: Jewish-Christian 
Exchange and Arabic Learning in Renaissance Italy». The Jewish Quarterly Review, 
104, 192-233.

Tottoli, R. (2024). «The Qur’an of Guglielmo Raimondo Moncada: The Arabic Versions 
of Suras 21 and 22 in BAV MS Urb. Lat. 1384». Stella, F.; Tottoli R. (eds), The Qur’an 
in Rome. Manuscripts, Translations, and the Study of Islam in Early Modern. Berlin, 
Boston: De Gruyter, 57-78.

Wiegers, G. (1994). Islamic Literature in Spanish & Aljamiado Yça de Segovia (fl. 1450), 
His Antecedents & Successors. Leiden, New York, Köln: Brill.

Wirszubski C. (ed.) (1963). Flavius Mithridates. Sermo de passione Domini. Jerusalem: 
The Israel Academy of Sciences and Humanities.





﻿

135

Peer review
Submitted	 2025-07-14
Accepted	 2025-09-09
Published	 2025-11-24

Open access
© 2025 Papini, Giovannetti |   4.0

Citation  Papini, Mafalda; Giovannetti, Emiliano (2025). “The Challenge of 
the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics in the Service of 
Translation”. TranScript, 4, 135-154.

e-ISSN  2785-5708

TranScript
Vol. 4 — October 2025

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01/005

﻿The Challenge of the Talmud 
in Italian: Tools and Computational 
Linguistics in the Service 
of Translation
 Mafalda Papini
Cnr-Istituto di Linguistica Computazionale, Italia

 Emiliano Giovannetti
Cnr-Istituto di Linguistica Computazionale, Italia

Abstract  The translation of the Babylonian Talmud into Italian constitutes a true 
challenge. To address the numerous issues posed by translating such a vast and complex 
text, the Traduco system was developed to support translators through collaborative 
features, a translation memory, distributional semantics, glossary management, and 
annotation tools. Additionally, recent experiments have explored the integration of large 
language models to assist in the translation and the construction of a Talmud Knowledge 
Base designed to provide a formal representation of the terminological and conceptual 
data identified in the Talmud.

Keywords  Computer-Assisted Translation. Translation Memory. Babylonian Talmud. 
Traduco. Large Language Models.

Summary  1 Introduction. – 2 Translating the Talmud: One Text, Many Complexities. – 
2.1 Notes on the Nature of the Talmud. – 2.2 Structural Complexity and Dimension. – 2.3 
Linguistic Complexity. – 2.4 Thematic Intricacy and Variety. – 3 From Translation Issues to 
Technological Solutions. – 3.1 Handling Corpus Size. – 3.2 Solutions to the Management 
of Structural Complexity. – 3.3 Dealing with Linguistic Complexity. – 3.4 Addressing 
Thematic Intricacy and Variety. – 4 Work in Progress. – 4.1 The Talmud Knowledge Base. 
– 4.2 LLMs and TM Integration. – 5 Conclusions.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/TranScript/2785-5708/2025/04/005&domain=pdf&date_stamp=2025-11-24


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

136

﻿  Happy is the man who finds wisdom, the man who 
attains understanding.

(Proverbs, 3:13)

1	 Introduction

This quote from the Tanakh, like many others, highlights the 
importance of knowledge and the transmission of wisdom, and the 
crucial role they can play in the very fabric of human history. In 
an increasingly interconnected world, the sharing of traditions and 
cultures becomes essential for our collective enrichment.

In this context, the project to translate the Babylonian Talmud 
into Italian1 emerges as a bridge – accessible to all – towards 
understanding and appreciating Jewish culture. Making the wisdom 
of the Talmud2 accessible through its translation into Italian opens 
the door to broader participation and a deeper comprehension of the 
rich Jewish tradition.

Currently, initiatives aimed at translating the Babylonian Talmud 
around the world represent a significant commitment to preserving 
and disseminating the rich heritage of Jewish culture. These efforts 
span multiple languages and communities, underlining the Talmud’s 
universal importance and the widespread desire to make it accessible 
to a broader audience.

In the United States, the Soncino Press project has served as a 
landmark for English translations of the Talmud (Epstein 1935-52). 
Launched in the 1930s, this project produced a complete translation of 
the Babylonian Talmud with commentary, offering English-speaking 
scholars a key resource for the study and understanding of the text. 
Among the most well-known English translations of the Talmud is 
also the Steinsaltz edition, originally conceived as a translation into 
Modern Hebrew (Steinsaltz 1965-2010), and later developed into an 
English version published by Koren Publishers Jerusalem (Steinsaltz 
2012-20). Another widely used translation – available in English, 
French, and Modern Hebrew – is the Schottenstein edition of the 
Babylonian Talmud, published between 1990 and 2005 by ArtScroll 
(Scherman, Zlotowitz 1990-2005).

Beyond English, the Talmud has been translated – or is in the 
process of being translated – into many other languages. Among the 

1  Progetto traduzione Talmud Babilonese. https://www.talmud.it/en/.
2  The Talmud is one of the main sacred texts of the Jewish tradition and is essentially 
a commentary on the Mishnah, a collection of laws and interpretations of the Torah that 
were initially transmitted orally (see §2.1).

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

https://www.talmud.it/en/


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

137

Spanish translations, a notable example is the Proyecto TaShema,3 
launched in 2012 and carried out in Jerusalem within the framework 
of the yeshiva directed by Rav Yaakov Benaim. In the French-
speaking world, the most advanced translation is undoubtedly the 
Édition Edmond J. Safra, which offers a French version of ArtScroll’s 
Schottenstein edition. This translation, started in 2003, had, at the 
time of writing, completed and published nine tractates.4 A partial 
Arabic translation of the Babylonian Talmud has also been produced. 
At the Middle East Studies Center in Jordan, more than 90 scholars 
– both Muslim and Christian – worked for six years on an Arabic 
version, resulting in the 2012 publication of 20 volumes (Jeremy 
2012). Another noteworthy translation is the Goldschmidt Talmud 
(Goldschmidt 1897-1936), a German translation edited by Lazarus 
Goldschmidt over a span of forty years.

In this landscape, the Italian translation of the Babylonian Talmud 
stands as a significant addition to the international panorama of 
Talmudic translation. Italian, with its rich cultural and literary 
history, offers a unique context for interpreting and understanding 
the Talmudic text, opening up new perspectives and insights.

However, the undertaking of translating the Talmud into 
Italian would not have been possible without the support of digital 
technologies. In particular, the collaborative CAT tool Traduco 
(Giovannetti et al. 2016), specifically developed for the translation 
of the Talmud into Italian, has played a fundamental role, facilitating 
cooperation among translators and accelerating the translation 
process. Yet it is not only human collaboration that made this 
achievement possible: a range of language technologies has 
contributed to making the translation smoother and more accurate, 
allowing the essence and richness of the original text to be captured.

This article will explore the significance and impact of the Italian 
translation of the Talmud, with particular focus on the crucial role 
that technology has played in this ambitious translation project. We 
will also present the latest technological developments in the project, 
relating both to a complete redesign of the interface and to new 
lines of research (see §4) involving, on the one hand, the creation of 
a dedicated knowledge base and, on the other, the first applications 
of large language models (LLMs) to support translation.

3  Proyecto Tashema: Unidos por el Talmud. Tashema. https://www.tashema.es/
el-proyecto.
4  Édition Edmond J. Safra du Talmud Bavli – Le Talmud en français. https://www.
talmud-en-francais.fr/#dernieres_nouvelles.

https://www.tashema.es/el-proyecto
https://www.tashema.es/el-proyecto
https://www.talmud-en-francais.fr/#dernieres_nouvelles
https://www.talmud-en-francais.fr/#dernieres_nouvelles


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

138

﻿2	 Translating the Talmud: One Text, Many Complexities

Stating that the Babylonian Talmud is a complex text comes as no 
surprise. As Rabbi Riccardo Shemuel Di Segni writes about the 
Talmud in the introduction of the Italian translation of the Berakhot 
tractate: 

La complessità del testo talmudico ne rende praticamente 
impossibile lo studio senza l’aiuto di guide e di opere di commento.

The complexity of the Talmudic text makes it virtually impossible 
to study without the aid of guides and commentaries. (Di Segni 
2017, XIX; Author’s translation)

Not by chance, the Italian translation of the Talmud was conceived 
both as a domesticating and foreignizing translation5 which “si 
ripropone di trasportare il lettore all’interno del mondo del Talmud” 
(seeks to transport the reader into the world of the Talmud; Di Segni 
2017, XXXI), with the precise aim of being understandable even to 
those who are not scholars of the Talmud.

More in general, every act of translation inevitably involves 
interpretation. The illusion of a perfect equivalence between 
languages quickly fades when we realize that, in most cases, a literal 
translation fails to convey the full and profound meaning of the source 
text. This issue becomes dramatically more pronounced in the case of 
ancient and layered texts such as the Babylonian Talmud, whose dense, 
elliptical, and allusive discursive form renders literal translation not 
only inadequate but often misleading or incomprehensible.

Translating the Talmud is not merely about transferring words 
from one language to another; it is above all about reconstructing a 
conceptual and cultural universe that is profoundly distant from the 
contemporary one. For this reason, an effective translation requires 
deep knowledge of both the historical-cultural context in which the 
original text was produced and the cultural framework of the modern 
reader. Only through this dual expertise can the meaning of the text 
be made accessible without betraying its essence.

In the remainder of this section, the main features that make the 
Talmud a challenging text to be translated will be introduced. In 3, 
the techniques (and the related technologies) adopted to address 
these issues will be described.

5  This refers to the two translation strategies described by Lawrence Venuti (1995), 
according to whom ‘domestication’ occurs when the translator adapts the text to the 
value system of the target language in order to reduce the reader’s sense of alienation, 
while ‘foreignization’ occurs when the target values are forced in order to highlight 
the linguistic and cultural differences of the translated text.

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

139

2.1	 Notes on the Nature of the Talmud

Alongside the Written Torah (the Pentateuch), Judaism developed a 
parallel tradition of authoritative and sacred rules and interpretations, 
known as the Oral Torah, which was transmitted orally for many 
centuries. At the end of the second century of the Common Era, due 
to the loss of Jewish political independence and the dispersion into 
the Diaspora, the Sages (called Tannaim) decided to organize and 
write down this oral heritage, giving rise to the Mishnah. The work 
of study did not end with the Mishnah, and centuries of this ongoing 
scholarly activity gave birth to the Talmud.

The Talmud is essentially a commentary on the Mishnah and is 
composed of two parts – the Mishnah (divided article by article) and 
the Gemara (the commentary on each article). The Gemara includes 
traditions from various schools, explains the rules in the Mishnah 
(their sources, reasons, and the meanings of words), compares the 
Mishnah with other Tannaitic traditions, and discusses new cases (Di 
Segni 2016, XIV). The discussions in the Gemara expand to various 
topics through associations of ideas and analogies. A significant 
portion of these ‘extensions’ does not have strictly legal implications 
and is referred to as Aggadah (narrative), which includes biblical 
exegesis, stories, and moral teachings.

The Talmud is an extraordinarily complex work that differs 
significantly from traditional encyclopedic structures, presenting 
itself instead as the ultimate ‘hypertext’. Its complexity stems not only 
from the vastness of its content but also from the unique methodology 
of thought and composition.

2.2	 Structural Complexity and Dimension

Since the seminal printed edition by Daniel Bomberg (1519-23), the 
layout of the Babylonian Talmud has been standardized: the Talmudic 
text appears in the center, Rashi’s commentary on one side, and the 
Tosafot on the other, using different typefaces (‘square’ script for 
the main text and ‘Rashi’ script for the commentaries). Citations are 
made by indicating the tractate name, folio number, and side (e.g., 
Berakhot 11a).

The structure is based on continuous interaction between the 
Mishnah and the Gemara. The Mishnah is a code of legal norms 
divided into six ‘orders’ (sedarim), each subdivided into tractates 
(masekhtot), chapters, and individual articles (mishnayot). The Gemara 
is the commentary and analysis of these articles, characterized by 
a continuous flow of questions, answers, objections, and refutations. 
This style creates an ideal ‘symposium’ in which sages of various 
generations engage in dialogue. The text does not merely present 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

140

﻿conclusions; it also includes all the hypotheses and possibilities 
formulated during the discussions, making it a document of ongoing 
creative process. Despite its precise lexical editing, the Talmud is 
built upon free associations and mental connections, appearing 
disorganized but highly meticulous in detail and language.

In the context of this translation project, we chose to maintain a 
structure of the text as close to the tradition as possible, providing for 
a subdivision of the work into tractates, chapters, blocks and logical 
units. Specifically, the block (sughyà) describes a portion of the text 
dedicated to a specific theme or a narrow aspect of the general 
topic, according to the subdivision identified in the edition by Rabbi 
Adin Steinsaltz. Logical units, on the other hand, are traditionally 
referred to by the Talmudic Masters as chalaqìm and serve to account 
for the dialogical structure that the commentary on the Mishnah 
assumes, as seen in the example in fig. 1, where objections (obiezioni) 
and responses (risposte) alternate. Another structural feature that 
is marked is the numbering of the paragraphs, included to allow 
easier orientation in the original Hebrew-Aramaic text, where the 
distribution can be complex for those not well-versed in the subject.

Regarding the size of the Babylonian Talmud, the total number 
of folios (dappim) is 2.711, collected in a total of 37 tractates. The 
dimensions of the Talmudic tractates vary greatly, ranging from the 
8 dappim of Tractate Tamid to the 176 dappim of Tractate Bava Batra.

It is important to note that each folio (daf) includes both the recto 
and verso sides (each of which is known as amud). Classical editions 
of the Babylonian Talmud are printed on large folio-sized pages, and 
this pagination has remained unchanged in subsequent editions, with 
citations referring to the tractate name, the folio number, and the 
side (a-b) (Di Segni 2016, XXX).

2.3	 Linguistic Complexity

Another distinctive feature of the complexity of the Talmud is its 
language. While the Aramaic-Hebrew dialect was commonly spoken 
among Babylonian Jews for generations, it was unknown elsewhere, 
and, even in Babylonia, Aramaic became less widespread. The Talmud 
features various linguistic varieties, ranging from different stages of 
the Hebrew language (biblical, Mishnaic, and Amoraic) and Aramaic 
(Babylonian and Palestinian) to direct borrowings from Akkadian, 
Ancient Greek, Latin, Middle Persian (Pahlavi), Syriac, and Arabic. 
This linguistic richness brings with it certain challenges, particularly 
considering the skill set required of individual translators.

Additionally, the text is known for its extreme conciseness and 
sometimes cryptic formulaic language. This results in the presence 

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

141

of repeated formulas,6 especially for introducing specific types of 
logical units, while the extremely stringent form of the discourse 
presupposes a thorough knowledge of the context and themes in 
order to compensate for the implied elements within the text.

2.4	 Thematic Intricacy and Variety

The inclusion of heterogeneous materials heightens the complexity 
of the Talmud: in addition to the Mishnah’s rules, the Gemara 
incorporates baraitòt (Tannaitic teachings excluded from the 
Mishnah) and Aggadah (which includes biblical exegesis, narratives, 
and moral teachings). This thematic variety means the Talmud 
addresses virtually every aspect of reality, from jurisprudence to 
religious history, from exegesis to philosophy, and even medical 
advice and historical anecdotes.

The difficulty of studying the Talmud also lies in its inherent 
purpose: it is not a schematic or orderly study book, but a reproduction 
of ‘life itself’. The Talmudic sages were not solely concerned with 
practical consequences but with the ‘intrinsic problematics’ of issues. 
They often explored hypothetical or ‘bizarre’ problems seemingly 
distant from reality (like the ‘tower floating in the air’ or the man 
with an animal’s head), which serve as models for exploring broader 
principles and demonstrative methods. This focus on debate and 
deep analysis, rather than mere practical utility, is a defining 
characteristic.

Finally, the Talmud was never ‘completed’. It demands active 
student participation, inviting readers to become part of the 
discussion, pose questions, and raise doubts. The possibility of 
questioning and challenging – even with full awareness of the text’s 
sanctity – is a core principle that makes Talmudic study a continuous 
process of renewal and discovery of new perspectives.

3	 From Translation Issues to Technological Solutions

According to what emerges from the previous section, a computational 
system designed to support the translation of complex texts like the 
Babylonian Talmud must therefore go beyond simply accelerating 
the translation process. It must be capable of identifying difficult 
passages and suggesting interpretative – albeit not always definitive 
– alternatives. Furthermore, it should provide tools for representing 

6  For example, the word נ�ת י�  ”is usually translated with the phrase “è stato insegnato א�
(it has been taught).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

142

﻿and handling contextual information – historical, linguistic, and 
conceptual – that can assist the translator in faithfully reconstructing 
the original meaning in a living and accessible language. Only in this 
way can we hope to bridge, at least in part, the gap that separates 
the modern reader from the great texts of tradition.

3.1	 Handling Corpus Size

The Talmud, as previously emphasized, constitutes a textual corpus 
of considerable size. To undertake the translation and subsequent 
publication of such a text, the collaboration of a large team of experts 
with a wide variety of skills and levels of training has been and 
continues to be necessary. At the time of writing, there are around 
70 active experts, including translators, revisors, and editors. 
Contributors were selected in Italy and abroad on the basis of the 
skills required. In particular, translators were required to be native 
speakers of Italian, have knowledge of Hebrew and Aramaic, and 
be familiar with the Talmud. In the case of revisors and editors, in 
addition to more strictly linguistic skills, a very thorough knowledge of 
the Talmud was required. This distribution of personnel across space 
and time brings with it great richness, but also a series of challenges 
regarding both the coordination of work and the synchronization 
of data. To support such an endeavor, it was decided to develop 
Traduco, the collaborative web platform dedicated to assisting in the 
translation of complex texts, as mentioned in the introduction (see 1).

The platform, developed since 2012 with numerous versions, is the 
result of an incremental refinement process. Starting from the initial 
specifications, various features have been added to Traduco based on 
both the emerging needs of its users and advancements in linguistic 
research. Furthermore, given the diversity of the target audience, the 
usability of the platform has been validated in the field, integrating 
continuous feedback from users into the development process.

Traduco was created as a CAT software that is directly accessible 
via a browser. Developed since 2012 through various versions, this 
platform has allowed for overcoming the typical issues of desktop 
systems related to installation difficulties and compatibility with 
different operating systems. Even more significant is its nature as 
a natively collaborative platform, which is expressed through user 
management. Each user on Traduco is characterized by a specific role 
that defines their activities and access and modification permissions, 
ranging from a simple Viewer to an Administrator. Work, whether 
it involves translation or revision, is distributed through a resource 
assignment feature, where each resource is one of the text portions 
defined within the project. The combination of the role and the 
assigned resources allows the system to identify the permissions of 

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

143

individual users, particularly regarding the ability to activate editing 
mode in the translation environment.

However, the collaborative aspect of the platform is not limited 
to the simple assignment of roles and resources. First, a system for 
managing concurrent modifications has been implemented to ensure 
that users do not simultaneously intervene on the same data, thus 
guaranteeing data consistency. Secondly, both for the translated text 
and for glossaries and other contextual data, a version history feature 
is available that allows for the viewing and potential restoration of 
previous versions.

3.2	 Solutions to the Management of Structural Complexity 

The Talmudic corpus, in addition to its physical structure (initially 
organized into tractates), is characterized by a complex logical 
structuring, particularly regarding the commentary on the Mishnah, 
which takes the form of an ongoing debate (see §2.2). The edition of 
the Italian translation of the Talmud has set two important objectives 
in relation to this complexity: on one hand, to preserve the traditional 
physical structure of the text (which is also necessary for using 
the standard citation format), and on the other hand, to simplify 
its understanding and reading in parallel with the original text. To 
meet these needs, Traduco allows for the management of various data 
related to the structuring of the resource.

Figure 1  Resource navigation tree and translation table



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

144

﻿In fig. 1, we can see part of the Traduco translation interface. In this 
figure, on the left, we find the quick navigation system for resources, 
which effectively illustrates the hierarchy of the text, while the rest 
of the screen consists of the translation table. Regarding the physical 
structure of the Talmud, the main hierarchical level is represented 
by the division of the text into tractates (in this case, we are within 
the tractate Berakhòt), while the data related to the division into 
individual amudim is included in the translation table at the level 
of individual text segments, as the end of a daf does not necessarily 
correspond to the closure of one of the logical divisions described 
in §2.2.

In Traduco, the possibility of arbitrarily dividing the text into 
multiple nested logical groupings (the chapters, blocks, and logical 
units introduced earlier) has been provided, each with its own title 
and potentially accompanied by descriptions and attachments. This 
logical structuring can also be seen represented in the left column 
of fig. 1, where the groupings are hierarchically organized within 
the individual tractates.

The different types of divisions incorporated into the system are, 
as mentioned, functional for managing the printed aspect of the 
translated text. Users can gain insight into the final effect of their 
work by consulting a section of editorial preview, of which we present 
an excerpt in fig. 2. As we can see, the titles of the different logical 
levels of the text have a descriptive function and guide the reader 
for better understanding. An example is the titles of the logical units, 
which, directly integrated into the text, allow for a clear distinction 
of the sequence of responses and objections that would otherwise 
flow continuously.

Figure 2  Editorial preview side-by-side with the original text

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

145

3.3	 Dealing with Linguistic Complexity 

The language with which Talmud translators engage is, as described 
in §2.3, complex from various perspectives. The Hebrew-Aramaic 
linguistic variety is just the first hurdle in the translation process, as 
the language used in the Talmud is characterized by its cryptic nature. 
The constructions are extremely concise, and the text features the 
use of formulas and implications whose understanding presupposes 
a full mastery of the subject. In such a context, considering a literal 
translation would result in a text of limited readability, likely intended 
for a narrow audience of experts, which is entirely at odds with the 
project’s objectives.

In the project of translating the Babylonian Talmud, the text is 
rendered into Italian through an interpretative translation, unfolding 
the formulas and thus expanding the text, also thanks to the inclusion 
of contextual elements that we will discuss in more detail in §3.4. 
However, it remains necessary to preserve a distinction between 
the original text and the explanatory additions, a distinction that 
must also be reflected in the printed text. To this end, Traduco 
has developed a dedicated text editor that allows for the use of a 
predefined markup scheme to differentiate translation portions, as 
well as to include additional information such as notes and glossaries. 
An example of this is shown in the excerpt in fig. 3, where we find 
three different types of markup. In particular, the entire portion 
of literal translation is in bold, while explanatory insertions are in 
italics; furthermore, citations from the Mishnah are distinctly marked 
using small caps.

Figure 3  Extract of the translation table with marking of the translated text

As emphasized from the beginning, Traduco was created as a CAT 
platform and, like all systems of this kind, features a suggestion 
system based on a translation memory (TM). In practice, for each 
string to be translated, the platform searches among the already 
translated strings (which constitute the TM) for Hebrew-Aramaic 
strings that correspond, even partially, and proposes them to the 
user as translation suggestions, accompanied by a similarity score. 
As of the writing of this article, Traduco’s memory has reached a 
considerable size, with over 300.000 pairs of translated strings 
capable of providing an exact translation suggestion (excluding 
any contextual additions) in over 50% of cases. This fundamental 
mechanism of CAT systems has been further refined in Traduco with 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

146

﻿two specific strategies: vowel removal from the text and the adoption 
of distributional semantics techniques.

First, the search for similar translated strings is performed on 
the unvocalized Hebrew-Aramaic strings. Indeed, since there is 
no lemmatizer for the idioms of the Talmud, using strings without 
vowels allows for a sort of approximate lemmatization and yields 
useful matches even in the case of inflected forms.

The second type of strategy applied is the integration of 
distributional semantics approaches into Traduco (Bellandi et al. 
2016). The distributional hypothesis states that, given two words 
represented as n-dimensional vectors where each dimension records 
the number of times a word appears in a certain context, the smaller 
the distance between the vectors in the distributional space, the 
greater their semantic similarity (Sahlgren 2008). For instance, if 
we consider the words ‘miracles’ and ‘wonders’, these, while being 
distinct lemmas, are semantically related, and consequently, the 
translation of one can be significant for the other [fig. 4]. Considering 
the distributional hypothesis in Traduco means that distinct words 
in two sentences can have a weight greater than 0 in the calculation 
of the similarity percentage if they are semantically close.

Figure 4  Applying the distributional hypothesis, the ‘cost’ required to go, for example, from the word ּנִסִֵּי 
(miracles) to the word פִֵּאְֵלְּי (wonders) is reduced because they are recognized as synonyms, consequently their 
similarity increases significantly

The suggestion system has thus been enhanced to meet two 
specific needs. On one hand, it speeds up the translation process 
(especially concerning standardized formulas that often recur across 
different tractates), and, on the other hand, it serves as a stylistic 
normalizer. As mentioned, the translation of the Talmud involves 
numerous translators who are variously distributed across space 
and time. This broad collaboration, while allowing for the tackling 
of such an extensive and complex text, complicates the production 
of a homogeneous Italian text. Despite the establishment of strict 
editorial guidelines, the risk of stylistically divergent translations is 
high and adds an additional workload during the revision phase. The 

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

147

translation memory suggestions address this aspect. When selecting 
a string to translate on the platform, the system displays a list of 
related suggestions, and a double-click on one of them is sufficient 
to apply its translation to the string being worked on. This promotes 
consistent lexical and stylistic choices at every point in the work, 
reducing the need for subsequent interventions.

3.4	 Addressing Thematic Intricacy and Variety

The Talmud, as we have mentioned, is a reproduction of ‘life itself’, 
reflecting a variety of topics and themes. This extreme heterogeneity 
of content has significant implications for the entire process of 
translation, revision, and consumption of the text.

First, translators and reviewers cannot be perfect experts of 
all the knowledge present in the Talmud, which spans historical 
facts to philosophical and religious concepts. Therefore, linguistic 
competence is not always accompanied by a deep understanding 
of the themes addressed in a specific section, making the role of 
so-called ‘content reviewers’ necessary. These reviewers verify 
not only the quality and coherence of the translation but also the 
accuracy of the concepts conveyed. As shown in fig. 1, translators 
work with a division of the text at roughly the level of sentences, 
a method that, however, makes continuous engagement with the 
text more challenging. The system then supports the reviewers by 
providing them with various preview views, both as pop-ups within 
the translation section and as a standalone section [fig. 2]. This type 
of engagement allows for a reading experience as close as possible to 
that of the final reader, simplifying the revision process and providing 
a clear idea of the final editorial product.

However, managing the thematic variety of the Talmudic work 
cannot be solely entrusted to a posteriori revision processes. It is 
essential that the working platform provides elements to support 
translators, offering contextual information that can guide them in 
accurately rendering concepts.

Traduco allows enriching the translation with a range of contextual 
information. The first elements are the glossaries, descriptive 
entries that can be created and manipulated either directly from 
the text (highlighting a portion of translation being worked on) or 
from a dedicated section of the interface. Glossary entries are typed 
information, used to distinguish different reference domains (among 
which we have the types Concept and Linguistics),7 which are linked 

7  Glossary entries typified as Linguistics are also used to mark those portions of the 
text pertaining to languages other than Hebrew and Aramaic, marking both borrowings 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

148

﻿to inline annotations of the translated text. Some types of glosses 
can be further expanded by linking them to attachments. The system, 
through a dedicated section, allows connecting a glossary entry to 
an extended biography (usually the lives of rabbis mentioned in the 
text) or to a file, such as an image, useful for fully describing an 
object or a plant.

Within the translated text, it is also possible to insert typed notes, 
some functional to the translation work (e.g., system notes), and 
others useful additions of external content. For example, Halakha-
type notes refer to religious norms and contextualize the references 
present in the text.

It is essential to note that all these contextual elements added to 
accompany the translation not only help translators and reviewers 
in their work but also significantly assist future readers. Indeed, 
glossaries, notes, and attachments find their place in the printed 
edited text, narrating the socio-cultural panorama in which the 
Talmud is set and which, often, is far from the environment and 
knowledge of the reader, especially in a work that aims to spread 
this important element of Jewish tradition throughout the Italian 
community.

4	 Work in Progress

The Talmud Project, in addition to being a translation project, is 
also a research initiative. For this reason, numerous activities are 
underway aimed at experimentation and innovation, both in the field 
of Talmudic studies and in the area of computer-assisted translation. 
Below, two specific areas are outlined, relating to the development of 
the Talmud Knowledge Base and the experimentation with artificial 
intelligence (AI) techniques to support the translation.

4.1	 The Talmud Knowledge Base

The Talmud Knowledge Base (TKB) is an onto-terminological 
resource, currently under development at the time of writing this 
article, designed to provide a formal representation of the most 
relevant information elements identified in the Babylonian Talmud.

In general terms, an onto-terminological resource integrates 
ontological (i.e., conceptual structuring) and terminological (i.e., sets 
of terms and definitions) dimensions with the aim of constructing an 

and any etymologies. This is to account for the variety of languages that make up the 
Talmudic work, for which see §2.3.

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

149

organized representation of knowledge within a specific disciplinary 
domain (Roche 2003; 2012).

The essential components of such a resource include, on the 
one hand, the ontology, which defines the concepts, relationships, 
and properties of a domain, offering a formal representation of 
knowledge, and on the other hand, the terminology, which collects 
the terms, definitions, and linguistic variants associated with the 
concepts identified in the ontology.

The terminological section of the TKB includes a collection of 
Hebrew, Aramaic, and Italian terms that are unique to the Talmudic 
field. These terms come from a manually validated set selected by 
domain experts during the translation phase and are part of the 
glossaries found in both the Traduco platform and the Talmud Project. 
However, the term set is expected to be expanded by integrating the 
results of an automatic extraction process applied to the Babylonian 
Talmud, as documented in Giovannetti et al. 2020.

Out of the seven glossary types8 developed within the project, 
three were utilized for building the TKB: Concept, Linguistics, and 
Nature. Each entry in the glossary provides the following elements: 
the category (e.g., Concept), the term label (e.g., Giubileo), the 
corresponding Hebrew term (e.g., יוֵֹבֵל), its transliteration (yovèl), 
the translation (included for terms left untranslated in Italian but 
presented in transliterated form, such as Simchà, meaning ‘gioia’), 
and a definition. Furthermore, each glossary entry is linked to every 
instance in the text where translators annotated words with that 
specific semantic reference.

As for the formalization of the resource, the OntoLex-Lemon model 
(McCrae et al. 2017) was adopted for the terminological component, 
and OWL9 was used for the conceptual component. At the current 
stage, most of the ontological part of the TKB consists of OWL ‘stub’ 
classes (i.e., classes that will be described in more detail as the 
work progresses), which are formally linked to the lexical senses of 
the corresponding denoting terms via the lemon:reference relation. 
However, two more developed ontological components are already 
in place: the first concerns the Talmudic Masters (Giovannetti et al. 
2021), and the second – currently under development – is designed 
to describe the Second Temple of Jerusalem, including formal 
representations of events, places, figures, offerings, rituals, and so 
on. Quantitatively, as of the time of writing this article, the TKB 
consists of nearly 900 terms and approximately 1.000 concepts.

8  Namely: Concept, Linguistics, Idiom (referring to idiomatic expressions), Rabbi, 
Nature, Name, and Daily (referring to daily life).
9  OWL (Web Ontology Language) Overview. https://www.w3.org/TR/owl-features/.

https://www.w3.org/TR/owl-features/


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

150

﻿ The availability of a resource of this kind, developed starting from 
the terms actually present in a text and the concepts they express, 
makes it possible to implement advanced methods for accessing the 
text itself, thus facilitating its analysis and in-depth study, especially 
during the translation process.

In particular, the integration of a structured terminological 
component with a formally defined ontology allows translators to 
disambiguate meanings, trace the recurrence and semantic function 
of key terms across the text, and ensure consistency in their choices. 
Moreover, the ability to semantically annotate and link specific 
textual occurrences to shared conceptual representations fosters 
a deeper understanding of the underlying knowledge system of 
the Talmud. This not only enhances the quality of translation, but 
also contributes to its reproducibility, pedagogical usability, and 
alignment with digital scholarship standards.

4.2	 LLMs and TM Integration

The rapid expansion of LLMs in all areas of knowledge has led to 
evaluating their potential application in supporting the translation 
of the Talmud.

A generative LLM enables the generation of natural language based 
on user input. Considering the most well-known example, ChatGPT, 
it is based on LLMs that interpret the user’s request (or ‘prompt’) 
and construct a response based on that interpretation. Using this 
mechanism, models can also produce automatic translations, whose 
quality largely depends on the training data provided and their 
linguistic coverage.

Our hypothesis is that, given the linguistic and stylistic peculiarities 
of the Talmud, as well as the specific translation requirements of the 
project (stylistic homogeneity, explanatory expansions of the text, 
etc.), a generalist LLM is not capable of automatically providing an 
adequate translation in context. Considering the technical difficulties 
connected to specializing a model through training or fine-tuning,10 
we drew inspiration from two well-known techniques: Retrieval 
Augmented Generation (RAG) (Lewis et al. 2020) and few-shot 
prompting (Brown et al. 2020) to define our approach.

As previously mentioned, Traduco is already equipped with a 
translation suggestion system based on a translation memory that, 
at the time of writing this article, consists of approximately 303.000 

10  Fine tuning refers to the supervised adjustment of a pre-trained language model’s 
parameters on a specific domain or task, typically requiring labeled data and significant 
computational resources.

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

151

pairs of Aramaic/Hebrew-Italian strings. Our methodology involves 
leveraging the translation memory to extend the LLM’s query prompt. 
Specifically, the workflow we hypothesized involves invoking the 
model’s support to supplement the translation memory in the absence 
of ‘perfect’ suggestions, i.e., with a 100% similarity. If a string to 
be translated presents at least three translation suggestions from 
the TM, with a similarity percentage between 50% and 99%, then 
the Aramaic/Hebrew-Italian pairs of suggestions are provided to the 
model as translation examples integrated into the prompt (Papini et 
al. 2025), which will combine with its innate translational capabilities.

We tested the methodology on 300 randomly extracted strings 
from the Talmud, all of which had a revised translation to use as a 
reference. Each string was also subjected to a direct translation by 
a model to compare the generated texts. Three standard machine 
translation metrics were considered for the evaluation: SacreBLEU 
(Post 2018), which evaluates lexical correspondence; BERTscore 
(Zhang et al. 2020), which considers semantic similarity; and Meteor 
(Lavie et al. 2007), which accounts for synonymy and morphological 
inflection. For each string translated by the model (LLM) or by 
the model combined with the TM (TM+LLM), the metrics were 
calculated in comparison with the string translated by the expert, 
yielding promising results. In particular, we calculated the difference 
between the metrics of the TM+LLM version and those of the LLM 
version, considering as positive those cases in which there was an 
increase in all values. The result is that 79% of the sample considered 
shows an increase in translation quality using the hybrid approach.11 
Let’s consider, for example, the sentence “ְפְּרוָּטָה חֲצֲִיִ  ָלָהּ  דַּאֲַַמַר  ָוָן   ֵכֵּי
 :translated by the experts as “Dal momento che le ha detto ,”ָקַָסְַפְּהּ
‘Mezza perutà’ ha interrotto l’azione”. We therefore produced a first 
translation by directly querying the model: “Poiché disse a lei mezza 
peruta, la interruppe”. A second translation was then obtained by 
providing TM suggestions as context to the LLM: “Dal momento che 
le dice: ‘Mezza perutà’ ha interrotto l’azione”. Even at first glance, 
the improvement achieved by hybridizing TM and LLM is noticeable, 
starting with the correct translation of perutà with its accented form, 
in line with the editorial standards of the project.12

We therefore engaged an expert to perform a qualitative 
assessment of the remaining 21%, i.e., 63 pairs of strings, obtaining 
the following breakdown: in 16 cases, the TM+LLM translation was 
the best; in 4 cases, the LLM translation was the best; in 18 cases, 

11  For further details, see Papini et al. 2025.
12  The test results are available on a dedicated repository: https://github.com/
klab-ilc-cnr/TalmudAI-AIUCD2025.

https://github.com/klab-ilc-cnr/TalmudAI-AIUCD2025
https://github.com/klab-ilc-cnr/TalmudAI-AIUCD2025


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

152

﻿both translations were acceptable; while in the remaining 25 cases, 
neither was acceptable.

Some critical issues remain open, particularly regarding the 
explanatory expansion of the text. The model, even using the 
provided examples for selecting terms and constructions to use, 
proposes a literal translation.13 This is not an unexpected result, as 
expansions are usually the result of domain knowledge on the part 
of the translator or based on the content of the surrounding context 
of the single string, of which the model is not aware.

5	 Conclusions

The translation of the Babylonian Talmud into Italian represents 
a true challenge: the Talmud is not merely a text, but a complex 
stratification of languages, references, discursive structures, and 
exegetical practices that require deep interpretive expertise. In 
this context, the role of digital tools and language technologies has 
proven essential. Platforms such as Traduco – with its collaborative 
features, translation memory enriched by distributional semantics, 
glossary and annotation management, and full workflow supervision 
– effectively support human translators, revisors, and editors in 
producing a comprehensive translation that is also accessible to non-
experts in Talmudic studies.

In the future, a crucial role will also be played by the Talmud 
Knowledge Base, which, by integrating terminology and ontology, 
will enable a structured representation of the knowledge embedded 
in the text, enhancing both consistency and accessibility of the 
translation. At the same time, the tests conducted with LLMs have 
revealed promising potential, especially when combined with 
techniques such as Retrieval-Augmented Generation (RAG) and 
few-shot prompting. These approaches have shown improvements in 
the quality of translation suggestions, though they still fall short in 
generating explanatory expansions – an aspect that remains tied to 
the translator’s domain expertise.

Looking ahead, the project opens up new opportunities for 
interdisciplinary research, demonstrating how translation practices, 
software engineering, AI, and cultural studies can converge within 
a productive and scientifically innovative framework. Future 
developments will include expanding the talmudic ontology, refining 

13  For example, the string, “נ �ד�ר�   which the model translates as “voti”, was ,”םי
translated in the Talmud (and considered as the reference segment in the experiment) 
with the phrase “per quanto riguarda le offerte di voto”. However, the model with the 
translation examples provides a better translation (nedarìm).

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

153

the semantic quality of automated suggestions, formalizing the 
adopted translation strategies, and integrating the project with user 
interfaces and educational resources to provide broader and more 
pedagogically effective access to the Talmudic heritage.

Bibliography

Bellandi, A.; Benotto, G.; Di Segni, G.; Giovannetti, E. (2016). “Investigating the 
Application and Evaluation of Distributional Semantics in the Translation of 
Humanistic Texts: A Case Study”. Orăsan, C.; Parra, C.; Barbu, E.; Feder, M. (eds), 
2nd Workshop on Natural Language Processing for Translation Memories (NLP4TM 
2016) = Workshop Proceedings (Portorož, 28 May 2016). Paris: European Language 
Resources Association ELRA, 6-11.

Bomberg, D. (ed.) (1519-53). Talmud Bavli. 1-12 vols. Venice: Daniel Bomberg.
Brown, T.B. et al. (2020). “Language Models are Few-Shot Learners”. Larochelle, H.; 

Ranzato, M.; Hadsell, R.; Balcan, M.F.; Lin, H. (eds), Advances in Neural Information 
Processing Systems 33 (NeurIPS 2020) = Conference Proceedings (virtual, 6-12 
December 2020), 1877-901.

Di Segni, R.S. (ed.) (2016). Talmud Babilonese – Trattato Rosh haShanah. Firenze: 
Giuntina.

Di Segni, D.G. (ed.) (2017). Talmud babilonese – Trattato Berakhot. Firenze: Giuntina.
Epstein, I. (ed.) (1935-52). The Babylonian Talmud (English translation). 18 vols. 

London: Soncino Press.
Giovannetti, E.; Albanesi, D.; Bellandi, A.; Benotto, G. (2016). “Traduco: A Collaborative 

Web-Based CAT Environment for the Interpretation and Translation of Texts”. 
Digital Scholarship in the Humanities, 32(suppl. 1), 47-62. https://doi.
org/10.1093/llc/fqw054

Giovannetti, E.; Bellandi, A.; Del Grosso, A.M.; Marchi, S.; Piccini, S. (2020). “The 
Terminology of the Babylonian Talmud: Extraction, Representation and Use in 
the Context of Computational Linguistics”. Materia Giudaica, XXV, 61-74.

Giovannetti, E.; Albanesi, D.; Bellandi, A.; Dattilo, D.; Del Grosso, A.M.; Marchi, S. 
(2021). “An Ontology of Masters of the Babylonian Talmud”. Digital Scholarship in 
the Humanities, 37, 3, 725-37. https://doi.org/10.1093/llc/fqab043

Goldschmidt, L. (1897-1936). Der Babylonische Talmud: Übersetzt und erläutert von 
Lazarus Goldschmidt. 12 vols. Berlin: Jüdischer Verlag.

Jeremy, S. (2012). Jordan Group Translates Babylonian Talmud to Arabic. March 
28, 2012. https://www.jpost.com/jewish-world/jewish-news/
jordan-group-translates-babylonian-talmud-to-arabic

Lavie, A. et al. (2007). “METEOR: An Automatic Metric for MT Evaluation with High 
Levels of Correlation with Human Judgments”. Callison-Burch, C.; Koehn, P.; 
Fordyce, C.S.; Monz, C. (eds), Proceedings of the Second Workshop on Statistical 
Machine Translation (Prague, 23 June 2007), 228-31. https://aclanthology.
org/W07-0734/

Lewis, P. et al. (2020). “Retrieval-Augmented Generation for Knowledge-Intensive 
NLP Tasks”. Larochelle, H.; Ranzato, M.; Hadsell, R.; Balcan, M.F.; Lin, H. (eds), 
Proceedings of the 34th International Conference on Neural Information Processing 
Systems (Vancouver, 6-12 December 2020), 9459-74.

McCrae, J.P.; Bosque-Gil, J.; Gracia, J.; Buitelaar, P.; Cimiano, P. (2017). “The Ontolex-
Lemon Model: Development and Applications”. Kosem, I. et al. (eds), Proceedings 

https://doi.org/10.1093/llc/fqw054
https://doi.org/10.1093/llc/fqw054
https://doi.org/10.1093/llc/fqab043
https://www.jpost.com/jewish-world/jewish-news/jordan-group-translates-babylonian-talmud-to-arabic
https://www.jpost.com/jewish-world/jewish-news/jordan-group-translates-babylonian-talmud-to-arabic
https://aclanthology.org/W07-0734/
https://aclanthology.org/W07-0734/


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 135-154

154

﻿ of the Electronic Lexicography of the 21st Century (Leiden, 19-21 September 2017), 
587-97.

Papini, M.; Albanesi, D.; Dattilo, D.; Giovannetti, E.; Marchi, S. (2025). “Experiments 
on the Use of LLMs for the Translation of the Babylonian Talmud”. Rebora, S.; 
Rospocher, M.; Bazzaco, S. (eds), Diversità, equità e inclusione: Sfide e opportunità 
per l'informatica umanistica nell'era dell'intelligenza artificiale. = Proceedings del 
XIV Convegno Annuale AIUCD2025 (Verona, 11-13 June 2025), 363-7. https://doi.
org/10.6092/unibo/amsacta/8380

Post, M. (2018). “A Call for Clarity in Reporting BLEU Scores”. Bojar, O. et al. (eds), 
Proceedings of the Third Conference on Machine Translation: Research Papers 
= Conference Proceedings (Brussels, 31 October-1 November 2018), 186-91. 
https://doi.org/10.18653/v1/W18-6319

Roche, C. (2003). “Ontology: A survey”. 8th IFAC Symposium on Automated Systems 
Based on Human Skill and Knowledge 2003 = Conference Proceedings (Göteborg, 
22-24 September 2003), 187-92. https://doi.org/10.1016/S1474-6670(17)37715-7

Roche, C. (2012). “Ontoterminology: How to Unify Terminology and Ontology into a 
Single Paradigm”. Calzolari, N. et al. (eds), Proceedings of the Eighth International 
Conference on Language Resources and Evaluation (LREC’12) (Istanbul, 21-27 
May 2012), 2626-30. http://www.lrec-conf.org/proceedings/lrec2012/
pdf/567_Paper.pdf

Sahlgren, M. (2008). “The Distributional Hypothesis”. Italian Journal of Linguistics / 
Rivista di Linguistica, 20, 1, 33-53. 

Scherman, N.; Zlotowitz, M. (eds) (1990-2005). The Babylonian Talmud: The 
Schottenstein Edition. 73 vols. Brooklyn, NY: ArtScroll / Mesorah Publications.

Steinsaltz, A. (1965-2010). Talmud Bavli Steinsaltz. 45 vols. Jerusalem: Israel Institute 
for Talmudic Publications.

Steinsaltz, A. (2012-20). The Koren Talmud Bavli. 41 vols. Jerusalem: Koren Publishers 
Jerusalem.

Venuti, L. (1995). The Translator’s Invisibility. London; New York: Routledge.
Zhang, T.; Kishore, V.; Wu, F.; Weinberger, K.Q.; Artzi, Y. (2020). “BERTScore: Evaluating 

Text Generation with BERT”. International Conference on Learning Representations. 
https://openreview.net/forum?id=SkeHuCVFDr

Mafalda Papini, Emiliano Giovannetti
The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics 

https://doi.org/10.6092/unibo/amsacta/8380
https://doi.org/10.6092/unibo/amsacta/8380
https://doi.org/10.18653/v1/W18-6319
https://doi.org/10.1016/S1474-6670(17)37715-7
http://www.lrec-conf.org/proceedings/lrec2012/pdf/567_Paper.pdf
http://www.lrec-conf.org/proceedings/lrec2012/pdf/567_Paper.pdf
https://openreview.net/forum?id=SkeHuCVFDr




Rivista semestrale 
Dipartimento di Studi Umanistici  
Università Ca’ Foscari Venezia


	5Lista delle abbreviazioni
	7
	Tradurre Hadewijch: 
la mistica dell’amore 
nella libertà della lingua divina
	Francesca Barresi

	25
	Il manoscritto BNF, fr. 2427 e la traduzione di Gv XII-XVII
	Edizione critica con studio filologico e linguistico
	Federica Fusaroli


	77
	Intorno a una Bibbia in volgare: domina Giuditta, il suo testamento e Giovanni da Asolo (Padova, 1302)
	Fabrizia Marconi

	95Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano 
(ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)
	Benoît Grévin

	135
	135The Challenge of the Talmud in Italian: Tools and Computational Linguistics in the Service of Translation
	Mafalda Papini
	Emiliano Giovannetti


	1	Il mio dire è un bestemmiare
	1.1	Il dito e la luna

	2	I Canti di Hadewijch: un trobar clus mistico
	2.1	L’alta e grande Amore che è Dio
	2.2	La comprensione dell’alterità
	2.3	Letteratura mistica per il lettore contemporaneo
	2.4	Lei è Amore e donna

	Pagina vuota
	Pagina vuota

