
I l
ib

ri
 d

i C
a’

 F
os

ca
ri

  3
3 

 
N

ex
tG

en
 H

er
it

ag
e.

 L
a 

na
tu

ra
 tr

as
fo

rm
at

iv
a 

de
i b

en
i c

ul
tu

ra
li 

pa
rt

ec
ip

at
i 5

e-
IS

S
N

 2
6

10
-9

5
0

6
	

IS
S

N
 2

6
10

-8
9

17

33

Think it Big!  
Heritage Rewind
Cambiamenti climatici 
e nuove comunità: 
dialoghi (im)possibili?
a cura di  
Martina Bergamo, Simona Bravaglieri,  
Anna de la Torre Fornell, Giulia Ferro,  
Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello, 
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

B
E

R
G

A
M

O
, B

R
A

V
A

G
LIE

R
I, D

E
 L

A
 T

O
R

R
E

 FO
R

N
E

LL, FE
R

R
O

, 
P

A
IA

N
O

, P
A

L
A

D
IN

I, P
E

R
A

T
E

LLO
. V

IE
Z

Z
O

LI, Z
U

C
C

H
E

LLI
T

H
IN

K
 IT

 B
IG

!  
H

E
R

ITA
G

E
 R

E
W

IN
D





I libri di Ca’ Foscari
NextGen Heritage. La natura trasformativa 
dei beni culturali partecipati

33 | 5

Think it Big! Heritage Rewind



I contenuti di questo volume sono frutto del Tavolo di lavoro «Think it Big! Heritage Rewind» di:
NextGen Heritage
La natura trasformativa dei beni culturali partecipati
Tavoli di lavoro: soluzioni di comunità e strumenti di co-design per la gestione sostenibile del 
patrimonio

Venezia, 29 gennaio-1° febbraio 2025, Università Ca’ Foscari Venezia

Direzione scientifica 
Diego Calaon, Monica Calcagno

Comitato di indirizzo CHANGES 
Tiziana Lippiello, Ilaria Manzini, Giuliano Volpe, Diego Calaon, Monica Calcagno

Comitato Scientifico
Diego Calaon, Monica Calcagno, Giovanna Barni, Sara Bonini Baraldi, Eugenio Burgio, Marina 
Buzzoni, Francesco Capone, Raissa De Gruttola, Franz Fischer, Andrea Carlo Lo Verso, Luigi 
Magnini, Paola Peratello, Elisabetta Ragagnin, Fabio Saggioro, Graziano, Serragiotto, Samuela 
Simion, Donatella Strangio, Elisabetta Zendri, Margherita Zucchelli

Team CREST – Think it Big
Martina Bergmano, Anna de la Torre Fornell, Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola 
Peratello, Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

Consulenza scientifica
Cinzia Dal Maso, Daniela Pavan

Segreteria 
Claudia Pizzinato

Progetto grafico
Giulia Brolese

Segreteria tecnica e amministrativa
Lisa Botter, Alessandra Bonesso, Sara Codognotto, Cristina Manente, Ilaria Pampagnin, Christian Pianca

Il Progetto CHANGES – Cultural Heritage Active Innovation for Next-Gen Sustainable Society (cod. 
progetto PE00000020 – CUP H53C22000850006), è stato realizzato con i fondi del Piano Nazionale 
di Ripresa e Resilienza (PNRR) – Missione 4 “Istruzione Ricerca”, Componente 2 “Dalla ricerca 
all’impresa”, Investimento 1.3 “Creazione di Partenariati estesi alle università, ai centri di ricerca, 
alle aziende per il finanziamento di progetti di ricerca di base”.



Venezia
Edizioni Ca’ Foscari - Venice University Press
2025

Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici  
e nuove comunità:  
dialoghi (im)possibili?

a cura di  
Martina Bergamo, Simona Bravaglieri,  
Anna de la Torre Fornell, Giulia Ferro,  
Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli



Think it Big! Heritage Rewind. Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell, Giulia Ferro, Jacopo 
Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello, Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

© 2025 Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell, Giulia Ferro, Jacopo Paiano, 
Marco Paladini, Paola Peratello, Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli per il testo
© 2025 Edizioni Ca’ Foscari per la presente edizione

cb
Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

Qualunque parte di questa pubblicazione può essere riprodotta, memorizzata in un sistema di 
recupero dati o trasmessa in qualsiasi forma o con qualsiasi mezzo, elettronico o meccanico, senza 
autorizzazione, a condizione che se ne citi la fonte.
Any part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any form 
or by any means without permission provided that the source is fully credited.

Edizioni Ca’ Foscari
Fondazione Università Ca’ Foscari
Dorsoduro 3246 | 30123 Venezia
edizionicafoscari.unive.it/ | ecf@unive.it

1a edizione dicembre 2025
ISBN 978-88-6969-999-3  [ebook]

Progetto grafico di  copertina: Lorenzo Toso
Visual di progetto: Giulia Brolese
Fotografie © Studio Magoga

e-ISSN  2610-9506
     ISSN  2610-8917 

URL  edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/i-libri-di-ca-foscari/ 
URL  edizionicafoscari.unive.it/en/edizioni/libri/978-88-6969-999-3
DOI doi.org/110.30687/978-88-6969-999-3

Think it Big! Heritage Rewind. Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili? / a 
cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell, Giulia Ferro, Jacopo Paiano, 
Marco Paladini, Paola Peratello, Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli — 1. ed. — Venezia: Edizioni 
Ca’ Foscari, 2025. — viii + 88 p.; 25,5 cm. — (I libri di Ca’ Foscari; 33, 5). — ISBN 978-88-6969-999-3.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/i-libri-di-ca-foscari/
https://edizionicafoscari.unive.it/en/edizioni/libri/978-88-6969-657-2/
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-656-5


Think it Big! Heritage Rewind 
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

Sommario

1	 Introduzione: NextGen Heritage� 3

2	 La sfida� 7
La grande scommessa di ricercatrici e ricercatori della cultura
Marco Paladini, Duna Viezzoli

3	 Il discorso� 9

4	 Analisi del discorso� 53
Dalle esperienze ai paradigmi  
del patrimonio contemporaneo

5	 Raccomandazioni di policy per la riforma  
del Codice dei beni culturali e del paesaggio � 57

6	 Proposte di modifica alle disposizioni generali  
del Codice dei beni culturali e del paesaggio  
(d.lgs. 42/2004)� 69

7	 Ringraziamenti� 85

8	 Bibliografia� 87





Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove 
comunità: dialoghi (im)possibili?





Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-999-3

Open access 3
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-999-3/001

Edizioni
Ca’Foscari

Introduzione:  
NextGen Heritage

﻿

I beni culturali – oggetti e luoghi – non sono importanti di per sé, non basta la loro 
materialità o la loro antichità per giustificarne la cura, ma sono importanti per i 
significati e gli usi che le persone attribuiscono loro e per i valori che rappresentano. 
I beni culturali, per definizione, hanno una natura trasformativa: le società nel tempo 
decidono e negoziano come definirli, valorizzarli e trasmetterli alle generazioni 
future. Questo dice la Convenzione di Faro del Consiglio d’Europa. Ma è davvero 
questo il theoretical discourse prevalente sul patrimonio culturale in Italia? E, 
soprattutto, qual è lo stato dell’arte delle pratiche di partecipazione intorno al 
patrimonio culturale nazionale?

Attraverso ricerche sullo stato dell’arte e tecniche di analisi testuale 
computazionale, abbiamo individuato le convergenze e divergenze tra tre diversi 
livelli del discorso sul patrimonio: istituzionale, professionale, accademico. Tali 
analisi sono state argomento di discussione a Venezia in specifici Tavoli di lavoro 
(29 gennaio-1° febbraio 2025) a cui sono state chiamate a partecipare personalità 
che si occupano di cultura provenienti dal mondo delle istituzioni, universitario, 
della libera professione e del terzo settore, privilegiando la NextGeneration EU.

I dibattiti su quattro temi caldi (Citizen science e partecipazione, 
Liberalizzazione di dati e immagini dei beni culturali, De-patrimonializzazione, 
Esseri umani, natura, paesaggio) e su due sfide globali del presente (Migrazioni e 
Climate Change) hanno proposto idee per policy innovative.

Un Tavolo aperto alla cittadinanza si è concentrato sulla città di Venezia (NextGen 
Venice), scelta come test case per verificare l’applicabilità dei modelli partecipativi.

Le raccomandazioni proposte dai Tavoli, rielaborate dai ricercatori del progetto, 
sono qui pubblicate al fine di aprire un dibattito pubblico sinceramente partecipato.

Dalla Convenzione di Faro a oggi

La Convenzione quadro del Consiglio d’Europa sul valore del patrimonio culturale 
per la società, o Convenzione di Faro (adottata nel 2005; ratificata dall’Italia 
con la legge 133/2020), ha vent’anni ormai, ed era stata pensata per un mondo 
che cominciava a mostrare crepe evidenti, rispetto alle monolitiche certezze del 
XX secolo, e per far sentire forte la sua pluralità di voci. 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-999-3/001&domain=pdf&date_stamp=2025-12-22


I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 4
Think it Big! Heritage Rewind, 3-6

﻿

Ha affermato che quelle voci contano e devono essere protagoniste della fruizione e 
gestione dei beni culturali. Ha chiarito cioè che i beni culturali – oggetti e luoghi – non 
sono importanti di per sé, ma per i significati e gli usi che le persone attribuiscono 
loro e per i valori che rappresentano. È un’idea forte, diffusa in molte società civili 
europee: Faro ha inteso che anche i beni culturali sono beni pubblici ed elemento 
distintivo della democrazia e dei diritti umani. Faro è perciò un punto di non ritorno. 
Definitivo.

In vent’anni, però, tutto è cambiato. Migrazioni, cambiamenti climatici, guerre 
locali dalle ricadute globali, rivendicazioni sociali di massa, hanno trasformato 
le crepe della società novecentesca in voragini non più rimarginabili. Hanno 
relativizzato tutto, privando di fondamenta ogni certezza. Persino la fiducia 
nella capacità di internet di costruire una democrazia realmente partecipata 
si sta sgretolando di fronte al dilagare delle fake news, di algoritmi invadenti e 
di un’intelligenza artificiale troppo complicata per coglierne a pieno gli sviluppi 
futuri. Preoccupazioni etiche oscurano la visione di un futuro, tra reale e digitale, 
più sostenibile e umano per tutti.

In questo scenario incerto e in evoluzione continua, l’insistenza di Faro sulle 
comunità e sulle società è più necessaria che mai. Ma come metterla in pratica 
affinché offra indicazioni utili a navigare il presente e a individuare le possibili rotte 
future? Quando si parla di beni culturali, la definizione di comunità non è scontata. 
Vivere vicino a un bene culturale o avere tradizionalmente ereditato un bene 
culturale dalle generazioni passate, non sono elementi sufficienti per comprendere 
le ‘comunità di patrimonio’ di cui parla Faro. 

I partecipanti ai Tavoli di lavoro under 35 durante la sessione «Venezia itinerante»

 
Introduzione: NextGen Heritage



 
Introduzione: NextGen Heritage

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 5
Think it Big! Heritage Rewind, 3-6

culturale dalle generazioni passate, non sono elementi sufficienti per comprendere 
le ‘comunità di patrimonio’ di cui parla Faro. 

Le società complesse e globali del presente impongono nuove riflessioni teoriche, 
ma anche nuovi strumenti di valorizzazione e protezione dei beni culturali. Come 
cittadini del mondo noi viaggiamo, consumiamo cultura, esportiamo e importiamo 
importanti significati culturali, creiamo nuovi mercati turistici e ci confrontiamo 
costantemente con mondi nuovi e complessi.

Rischiamo però di scordare che le tradizioni non sono monolitiche e anche in 
passato si sono trasformate e ibridate costantemente. La migliore fedeltà alla 
tradizione, quindi, è proprio l’innovazione. È pertanto necessario e urgente chiedersi 
cosa sia una ‘comunità di patrimonio’ del XXI secolo e cercare una risposta più fluida 
rispetto alle solide istanze identitarie e nazionalistiche dei secoli passati. Dobbiamo 
poi capire quali dinamiche questa comunità debba mettere in atto per il vantaggio 
e il benessere fisico, culturale, sociale ed economico di tutti.

Infine, dobbiamo chiederci come ripartire davvero dalle comunità per individuare 
soluzioni sostenibili di cittadinanza attiva e turismo.

I tavoli di discussione:
•	 Citizen science: partecipazione dei cittadini alla ricerca e alla governance 

dei beni culturali;
•	 Liberi tutti: vivere la cultura attraverso il libero accesso a dati e immagini 

dei beni culturali;
•	 De-patrimonializzare?: Il ruolo dei privati nella conservazione e la valutazione 

sui beni culturali seriali a vantaggio della sostenibilità;
•	 Esseri umani, natura, paesaggio: abitare gli ambienti naturali adottando 

‘regole’ fluide.

Tavoli ‘Think It Big’ riservati alla NextGeneration EU (under 35):
•	 Heritage Rewind: newcomers, migrazioni e patrimoni culturali nazionali;
•	 Climate Change e beni culturali: dialoghi (im)possibili?

Tavolo Venezia:
•	 NextGen Venice: idee di cittadinanza per un futuro sostenibile dei beni 

culturali.





Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-999-3

Open access 7
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-999-3/005

Edizioni
Ca’Foscari

La sfida
La grande scommessa di ricercatrici 
e ricercatori della cultura
Marco Paladini
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Duna Viezzoli
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

﻿
I Tavoli 5 e 6 di NextGen Heritage si sono sviluppati attorno alle due grandi sfide del 
nostro secolo: le migrazioni e i cambiamenti climatici. Due fenomeni globali che si 
intrecciano, si condizionano reciprocamente e ci impongono di ripensare i beni culturali 
alla luce del loro impatto sui contesti socio-ambientali locali, oggi e, ancor più, domani. 
Per affrontare queste dimensioni, rispetto alle quali si è da subito avvertita l’esigenza 
di mettere in discussione l’attuale sistema di identificazione, tutela e gestione dei beni 
culturali, la scelta è stata quella di affidare la gestione dei due Tavoli di lavoro a chi, più 
di altri, poteva adottare una rottura: le ricercatrici e i ricercatori under 35 con contratti 
di lavoro precari, del team interdisciplinare veneziano di CHANGES-CREST. Una scelta 
che si è dimostrata efficace, fruttuosa e coerente con gli obiettivi del progetto. Lavorare 
in un gruppo composito per competenze, applicazioni e ambiti del settore dei beni 
culturali, ma omogeneo negli approcci e nelle pratiche, ha permesso di sviluppare una 
prospettiva di riforma dei beni culturali orientata a un futuro più sostenibile ed equo. La 
tensione al cambiamento, fisiologica in una comunità mobile, fluida e instabile come 
quella rappresentata dalla generazione più giovane del mondo della ricerca in Italia, 
ha condotto a interpretare il potenziale trasformativo del patrimonio come una spinta 
naturale a ripensare in profondità il ruolo della cultura, nel panorama italiano e oltre. 
Coerentemente con questa impostazione, anche la curatela del presente 
volume è stata affidata interamente al team di ricerca under 35, per valorizzare 
la dimensione collettiva e intergenerazionale del progetto e rafforzare l’idea 
di un percorso realmente condiviso, dalla ricerca alla restituzione finale. 
Questa tensione al cambiamento si è tradotta anche in una scelta metodologica 
innovativa, capace di rendere visibile nella pratica ciò che si andava affermando 
sul piano concettuale. I Tavoli di lavoro sono stati organizzati come un percorso in 
movimento, alternando momenti itineranti –tra la laguna di Venezia e la terraferma 
di Porto Marghera – a sessioni stanziali di discussione e confronto collettivo. Questa 
struttura ibrida ha permesso di intrecciare la riflessione teorica con l’esperienza 
diretta di luoghi e comunità, facendo della città e del suo territorio un laboratorio 



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 8
Think it Big! Heritage Rewind, 7-8

di osservazione e co-progettazione. L’obiettivo era mettere in dialogo prospettive 
diverse, favorendo un processo partecipativo e concreto di rilettura del patrimonio 
in rapporto alle grandi sfide ambientali e sociali del presente.

Sin dall’inizio è emerso con chiarezza che le sfide che il patrimonio – e non solo – si 
trova davanti sono di natura ecosistemica: non possono essere affrontate in modo 
frammentario, ma richiedono strumenti, linguaggi e prospettive rinnovate. Così come 
è stato chiaro fin da subito che non sarebbe servito ricorrere a personalismi o a grandi 
nomi per valorizzare idee nuove, bensì riconoscersi come parte di una comunità 
capace di orientarsi insieme in uno scenario complesso e dai contorni mutevoli. 
Il riconoscimento reciproco, maturato progressivamente attraverso la pratica, si è 
rivelato il primo passo per dar vita a una nuova visione condivisa ed ecosistemica del 
patrimonio. Comprendere di avere una comune necessità di ripensare i meccanismi 
è stato fondamentale per sviluppare un approccio collettivo: lo stesso che gli effetti 
delle migrazioni e dei cambiamenti climatici ci sollecitano ad adottare, in quanto 
esperte ed esperti di beni culturali, ma ancor prima come comunità.

Per questo, come gruppo di coordinamento di NextGen Heritage – Think it Big, 
abbiamo scelto di aprire i Tavoli di lavoro alla partecipazione, e di co‑creare questa 
visione con chiunque volesse contribuire con la propria idea di revisione delle attuali 
Disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio e del relativo 
impatto sui processi culturali locali, cercando un equilibrio tra norma e pratica. Un 
percorso aperto a contributi provenienti dall’Italia e dal resto d’Europa, in linea con la 
consapevolezza di essere parte della Next Generation EU. Come previsto, l’interesse 
suscitato è stato significativo e le candidature, raccolte attraverso una open call 
aperta a tutte le persone interessate, senza vincoli accademici o professionali se non 
quello invalicabile dell’età – mantenuto lungo tutte le fasi di lavoro, anche a fronte 
delle richieste di docenti e professionisti affermati– hanno dato vita a un processo 
di selezione, basato principalmente sulla qualità delle idee presentate. Il processo 
di innovazione che contraddistingue i Think it Big si è così attivato sin dalla fase di 
ideazione e dalle prime sperimentazioni, sia sul piano dei contenuti che su quello 
dei metodi. Su queste basi si è dato avvio ai Tavoli di lavoro, la cui articolazione e le 
cui esperienze sono documentate nelle pagine seguenti.

 
La sfida



Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-999-3

Open access 9
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-999-3/003

Edizioni
Ca’Foscari

Il discorso
Partecipanti ai Tavoli di lavoro  
e curatori

﻿

 Le attività di NextGen Heritage – Think it Big si sono articolate in una sequenza di 
momenti complementari, pensati per unire esperienza diretta, riflessione collettiva 
e progettazione condivisa. Le sessioni itineranti e le sessioni plenarie rappresentano 
le due fasi centrali di questo percorso: la prima dedicata all’esplorazione dei 
territori e delle comunità, la seconda alla rielaborazione critica e al confronto tra 
esperienze, saperi e prospettive. L’obiettivo comune è stato quello di mettere in 
dialogo pratiche e pensiero, facendo del patrimonio culturale non un oggetto da 
tutelare, ma un campo vivo di relazioni, linguaggi e possibilità di futuro. Le due 
dimensioni – esperienziale e riflessiva – si completano reciprocamente e trovano 
in questo capitolo la loro restituzione unitaria, a testimonianza di un metodo di 
lavoro fondato sulla collaborazione, sull’ascolto e sulla condivisione dei processi 
di conoscenza.1

1	 Sessioni itineranti: Marghera e Venezia

Le sessioni itineranti di NextGen Heritage – Think it Big hanno costituito il 
primo momento di confronto sul campo, pensato per esplorare le connessioni 
tra patrimonio, territorio e comunità. Attraverso due esperienze distinte ma 
complementari – a Marghera e a Venezia – è stato possibile osservare in modo 
diretto le sfide legate ai fenomeni migratori, alla sostenibilità ambientale e ai 
conflitti simbolici che attraversano lo spazio urbano e i luoghi della cultura. Questi 
momenti hanno permesso di sperimentare un approccio in movimento, capace di 
intrecciare osservazione, dialogo e partecipazione. La dimensione itinerante ha 

1 Tutti i partecipanti, coautori di questo capitolo, sono indicati infra; i testi di «Marghera itinerante» si 
devono a Giulia Ferro; quelli di «Venezia itinerante» a  Jacopo Paiano, Chiara Tomaini, Marco Paladini.

Sommario  1 Sessioni itineranti: Marghera e Venezia. – 2 Marghera itinerante: newcomers, 
identità e beni culturali. – 3 Venezia itinerante: conservazione, conflitti simbolici e responsabilità 
condivise. – 4 Sessioni plenarie. – 5 Considerazioni conclusive – Parole chiave e riflessioni finali.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-999-3/003&domain=pdf&date_stamp=2025-12-22


I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 10
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿favorito la nascita di una riflessione condivisa e sensibile ai contesti, mettendo 
in luce il valore del patrimonio come esperienza collettiva e come strumento di 
comprensione reciproca. Le riflessioni, le esperienze e gli scambi generati in 
queste giornate hanno costituito la base per i successivi Tavoli di lavoro, dedicati 
ad approfondire e tradurre in forma propositiva le tematiche emerse.

2	 Marghera itinerante: newcomers, identità e beni culturali

Il 31 gennaio a Marghera si è svolta la prima sessione itinerante di NextGen 
Heritage – Think it Big, pensata come un momento di coinvolgimento delle realtà 
migranti locali, di ascolto e di riflessione sui processi di inclusione e appartenenza 
culturale. L’incontro ha offerto l’occasione per comprendere le difficoltà che le 
comunità migranti incontrano sul territorio e per discutere la loro partecipazione ai 
processi decisionali riguardanti il destino di Venezia e del suo patrimonio. Partendo 
da quanto osservato nei due anni di progetto CHANGES-CREST, ma anche dal lavoro 
etnografico condotto dal 2017 con le comunità bangladesi da parte di Giulia Ferro del 
team di NextGen Heritage – Think it Big, si è pensato di strutturare l’evento a partire da 
alcune domande guida, con l’obiettivo di aprire poi la discussione e ampliare l’orizzonte 
sulle tematiche care ai Tavoli: in quali modi è possibile ripensare il patrimonio culturale 
mettendo al centro anche le comunità migranti che abitano un territorio, assumendo 
Venezia come caso studio estendibile ad altre realtà? Gli incontri preparatori svolti 
con le persone coinvolte – tra cui Rhitu Miah, una donna bangladese di seconda 
generazione che insegna italiano a persone di madrelingua bangla, Laura Schiattone, 
una donna italiana con lunga esperienza nell’insegnamento della lingua a persone di 
diverse nazionalità, e poi donne bangladesi, persone vulnerabili come donne incinte o 
neomamme, minori stranieri non accompagnati e persone analfabete – hanno portato 
a formulare due domande principali su cui avviare la riflessione: secondo te, quali 
sono le difficoltà o barriere più grandi per una persona appena arrivata, anche dopo 
anni, nel sentirsi parte dell’identità del luogo? Oltre alla lingua, quali sono gli aspetti 
rilevanti per cogliere le caratteristiche culturali del contesto di arrivo? È soltanto una 
questione di offerta? Sarebbe utile organizzare corsi specifici per spiegare le peculiarità 
culturali, oppure quali altre azioni si potrebbero mettere in campo? In aggiunta, la 
presentazione della best practice della WebApp Welcome to Venice, sviluppata in co-
creazione e in participatory action research con persone di origine bangladese e altri 
portatori di interesse della città, era stata pensata come spunto pratico per alimentare 
la discussione e collegare le pratiche alla teoria. Nella mattina del 31 gennaio il gruppo 
è partito da Venezia per Marghera, raggiungendo in autobus piazza Sant’Antonio. 
Durante il tragitto, un episodio ha subito messo in luce la dimensione interculturale 
della giornata: un passeggero bangladese è rimasto sorpreso nel sentir parlare  Giulia 
Ferro fluentemente in bangla. Lo scambio, spontaneo e cordiale, ha creato un momento 
di contatto inatteso che ha anticipato in modo emblematico i temi del dialogo e della 
reciprocità culturale al centro dell’incontro. La prima tappa del percorso è stata un 
caffè-ristorante gestito e frequentato prevalentemente da persone bangladesi, dove è 
stata offerta una tipica colazione composta da chā e parāṭhā. Seduti ai Tavoli del locale, 
le persone partecipanti – in gran parte non bangladesi – hanno potuto sperimentare 
direttamente un frammento di vita quotidiana del quartiere, suscitando curiosità tra 
gli avventori e restituendo un’immagine concreta dell’incontro tra culture. Questo 
momento si è rivelato prezioso per osservare la presenza bangladese nel territorio 
e riconoscere elementi del patrimonio spesso sottovalutati, come la cucina, che 
sono tuttavia fondamentali nell’esperienza quotidiana di chi arriva e abita un nuovo 
luogo. Successivamente, in piazza del Mercato, è stata illustrata brevemente la storia 

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 11
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

della migrazione bangladese a Venezia, a partire dagli anni Ottanta, con riferimento 
ai numeri di presenze, ai settori occupazionali prevalenti e alle difficoltà affrontate 
dalle persone arrivate in città. Nella sala consiliare di Marghera ha poi preso avvio la 
discussione con Rhitu Miah e Laura Schiattone che hanno raccontato le loro esperienze 
sulle maggiori difficoltà incontrate dalle persone migranti e sulle pratiche che hanno 
messo in campo nel loro lavoro con le comunità. Da qui si è sviluppata un’ampia 
conversazione che ha intrecciato le diverse competenze dei partecipanti, toccando i 
temi della valorizzazione del patrimonio, dei processi partecipativi e della creazione 
di comunità di pratica attraverso discipline diverse. Questo processo di confronto ha 
suscitato grande curiosità e ha permesso di approfondire le difficoltà, i processi di 
costruzione identitaria e di scambio con le comunità autoctone, oltre che di riflettere 
sui paralleli con altri territori e sulla possibilità di individuare denominatori comuni, in 
particolare nella critica alla legislazione vigente in materia di beni culturali, collegando 
così quanto emerso nella mattinata alle successive discussioni dei Tavoli pomeridiani. 
Il coinvolgimento dei partecipanti è stato tale che molti dei punti ritenuti essenziali 
nella preparazione del momento itinerante non sono stati trattati, come per esempio 
il tema della lingua come patrimonio intangibile o la presentazione delle best practices 
sviluppate dal gruppo di ricerca nel territorio veneziano, lasciando invece spazio agli 
interessi emersi spontaneamente nel flusso della conversazione. Nonostante ciò, in 
conclusione e in un clima più informale, sono stati affrontati naturalmente diversi 
argomenti, come le possibili pratiche da implementare nei territori per aumentare la 
partecipazione e la conoscenza reciproca ‘da entrambi i lati’. Sono emersi inoltre con 
chiarezza i paralleli con altre realtà e discipline vissute e praticate direttamente dai 
partecipanti, contribuendo così a una riflessione condivisa sul rapporto tra patrimonio 
culturale, processi identitari e inclusione.

Alcuni partecipanti ai Tavoli di lavoro under 35 durante la sessione «Venezia itinerante»



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 12
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿

3	 Venezia itinerante: conservazione, conflitti simbolici  
e responsabilità condivise

La sessione itinerante del pomeriggio, tenutasi a Venezia, è stata pensata come un 
percorso di osservazione diretta e riflessione condivisa sulle sfide che il patrimonio 
culturale affronta in un contesto segnato dal cambiamento climatico, dalla pressione 
antropica e dai conflitti simbolici. L’itinerario ha previsto due tappe principali: la 
Basilica di San Marco e un edificio nel sestiere di Dorsoduro su cui è comparsa l’opera 
di Banksy. Due luoghi apparentemente distanti, ma uniti dal tema della fragilità e 
della responsabilità collettiva nella trasmissione del patrimonio.

La prima tappa è stata la Basilica di San Marco, emblema della città e luogo 
simbolico per osservare le strategie di adattamento messe in atto nei secoli, nonché 
le criticità attuali. La cripta interrata corrisponde al nucleo originario del IX secolo, 
progressivamente abbassatasi a causa della subsidenza, il fenomeno di progressivo 
sprofondamento del terreno lagunare. Su di essa fu costruito il corpo medievale 
della Basilica, che ancora oggi affronta problemi simili di elevazione rispetto al 
mare. Guardando la Basilica dal sagrato e ascoltando la ricostruzione storica, è 
apparso evidente come Venezia non sia mai stata conservata in modo statico: tutte 
le isole lagunari sono state più volte rialzate e trasformate per poter continuare 
a essere abitate. Questa capacità di adattamento, esercitata collettivamente, ha 
garantito la sopravvivenza della città e del suo patrimonio. Al contrario, l’attuale 
volontà di mantenerla immutata rischia di comprometterne la vitalità e di rendere 
ancora più fragile l’eredità culturale da trasmettere alle generazioni future. Su 
questo versante, l’intervento di Sara Trevisan ha offerto un quadro puntuale delle 
questioni conservative in atto a San Marco, mentre il contributo archeologico di 

Alcuni partecipanti ai Tavoli di lavoro under 35 durante la sessione «Venezia itinerante»

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 13
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Marco Paladini, Jacopo Paiano e Martina Bergamo, membri del team NextGen 
Heritage – Think it Big, ha messo in relazione le trasformazioni storiche del sito con 
le attuali strategie di tutela.

La riflessione è stata resa ancora più concreta dal ricordo dell’acqua alta 
straordinaria del novembre 2019 che ha invaso la Basilica danneggiando mosaici, 
pavimentazioni e apparati decorativi. Quell’evento ha reso tangibile la vulnerabilità 
di un bene considerato per secoli intoccabile, e ha posto al centro del dibattito la 
necessità di strategie conservative integrate: dalla diagnostica dei materiali al 
monitoraggio microclimatico, fino a pratiche partecipative di citizen science in 
grado di unire competenze tecniche e bisogni delle comunità.

Dall’area marciana, il percorso si è spostato verso l’edificio cittadino, situato 
nei pressi di campo Santa Margherita, divenuto famoso a livello internazionale per 
la comparsa di un’opera di Banksy. Questa tappa ha introdotto il secondo asse di 
riflessione della giornata: il patrimonio come spazio di conflitto simbolico. Azioni 
dimostrative che utilizzano i beni culturali come superfici di protesta – scritte, 
vernici, installazioni – sollevano un interrogativo etico difficile da eludere: può 
un gesto politico giustificare la deturpazione di un’eredità collettiva? Nel caso 
di Banksy, in realtà, l’intervento ha dato nuova visibilità a un edificio marginale, 
rivelando la potenza mediatica e simbolica di tali azioni. Allo stesso tempo, ha 
mostrato i rischi insiti nel piegare il valore di un bene alle logiche del mercato e 
della spettacolarizzazione, riducendolo a fenomeno mediatico e snaturando il senso 
culturale. Su questi aspetti è intervenuta Chiara Tomaini che ha offerto una lettura 
critica del caso Banksy e del suo impatto sul tessuto urbano e sul dibattito pubblico.

La discussione si è così ampliata oltre le questioni ambientali e materiali, 
ponendo l’accento anche sugli aspetti etici e sociali della conservazione. È stata 
riaffermata la centralità della manutenzione ordinaria, come sosteneva Giovanni 
Urbani, intesa come primo livello di conoscenza e condizione imprescindibile 
per ogni intervento. La manutenzione e la prevenzione sono state discusse come 
alternative al modello emergenziale, in favore di un approccio continuo e condiviso 
alla cura del patrimonio.

Il percorso itinerante ha quindi messo in evidenza come Venezia sia un laboratorio 
unico per interrogarsi sulla conservazione in tempi di crisi ambientale e sociale. Dal 
cuore monumentale di San Marco al linguaggio provocatorio di Banksy, è emersa 
la necessità di un paradigma fondato su responsabilità e ascolto: prendersi cura 
significa accettare la fragilità della materia e la responsabilità del tempo, per 
trasmettere il patrimonio non come icona cristallizzata, ma come memoria dinamica 
e bene condiviso.

4	 Sessioni plenarie

Le trascrizioni che seguono restituiscono lo sviluppo dei Tavoli di lavoro di NextGen 
Heritage – Think it Big, momento centrale del percorso di confronto e co-creazione 
che ha attraversato l’intero progetto. I Tavoli hanno rappresentato uno spazio 
di approfondimento collettivo, in cui ricercatrici e ricercatori, professioniste e 
professionisti del settore culturale si sono confrontati sui temi del cambiamento 
climatico, delle migrazioni e delle trasformazioni dei patrimoni culturali nazionali, 
due ambiti distinti ma strettamente interconnessi, affrontati in un dialogo continuo 
di riflessione condivisa. Il dibattito si è articolato a partire da alcune domande guida, 
già presenti nei materiali istruttori precedentemente consegnati, che hanno fornito 
il punto di avvio per la discussione. Tuttavia, le riflessioni si sono sviluppate in modo 
libero e progressivo, secondo la logica del dialogo aperto: da un intervento ne è 



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 14
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿

generato un altro, in un processo dinamico di costruzione collettiva del pensiero. 
L’eterogeneità dei profili e delle competenze ha permesso di affrontare in modo 
critico questioni complesse, intrecciando prospettive disciplinari, professionali e 
territoriali. Il risultato è un corpus di riflessioni che non mira alla sintesi, ma alla 
restituzione della complessità dei processi di ascolto e di elaborazione condivisa. 
Le trascrizioni, riportate in ordine di svolgimento, comprendono prima il lavoro 
del Tavolo dedicato al cambiamento climatico, poi quello dedicato alle migrazioni 
e ai newcomers, e infine una sezione conclusiva di considerazioni e scambi finali, 
con la presenza di alcune osservatrici e osservatori esterni provenienti dal corso 
di dottorato in ‘Patrimoni archeologici, storici, architettonici e paesaggistici 
mediterranei’ dell’Università di Bari. Proprio in quest’ultima parte, sono state 
individuate alcune parole chiave che sintetizzano i nodi concettuali emersi e 
costituiscono il primo risultato concreto dei Tavoli di lavoro: una base di partenza 
comune per la successiva elaborazione delle «Raccomandazioni» e delle «Proposte 
di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio 
(d.lgs. 42/2004)». Tutte le trascrizioni sono accompagnate da glosse laterali che 
ne sintetizzano i contenuti principali e riportano i nomi di chi è intervenuto, 
permettendo una lettura parallela e immediata delle discussioni. Il testo mantiene 
la forma e il ritmo propri della discussione orale, nel rispetto della coralità e della 
pluralità di voci che hanno animato il lavoro svolto in quei giorni: un dialogo aperto, 
partecipato e consapevole della necessità di ripensare criticamente il ruolo del 
patrimonio culturale nelle sfide del presente.

La foto di gruppo dei partecipanti ai Tavoli di lavoro under 35 durante la sessione  
«Venezia itinerante» in Piazza San Marco

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 15
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Tavolo 6: climate change e beni culturali
Angela D’Angelo
Farò un breve intervento introduttivo per cercare di capire un attimo qual è lo stato dell’arte sulle 
parole di sostenibilità e di sviluppo sostenibile e come potremmo inserirle all’interno del Codice 
dei beni culturali. A livello mondiale, come documento di policy, c’è uno strumento dell’UNESCO, 
il Culture|2030 Indicators, che si riferisce a tutto il patrimonio culturale. È una metodologia 
elaborata nel 2019 che mira a capire come la cultura possa permettere il raggiungimento degli 
obiettivi di sviluppo sostenibile dell’Agenda 2030 dell’ONU. Questo strumento comprende 
varie tematiche, tra cui quello dello sviluppo, dell’ambiente e della resilienza, che comprende 
a sua volta delle sottocategorie che possono essere utili per inquadrare gli interventi in ambito 
culturale e ambientale. A livello italiano, invece, proprio per capire come far aderire le indicazioni 
di questo strumento UNESCO, il testo di riferimento è l’articolo 9 della Costituzione. Sappiamo 
che con la legge costituzionale del 2022, all’interno dell’articolo 9 della Costituzione, è stata 
inserita la tutela degli ecosistemi e dell’ambiente; quindi a questo punto sappiamo che il Codice 
dei beni culturali, il Codice Urbani nell’articolo 1 si propone come implementazione, come 
realizzazione dell’articolo 9 della Costituzione. Quindi diciamo che a livello normativo noi siamo 
tutelati e abbiamo un quadro di riferimento per poter iniziare a parlare di queste tematiche. 
Quindi possiamo parlare di un riuso adattivo del patrimonio culturale, o, come la definisce 
Christer Gustafsson Conservation 3.0, quindi una modalità in cui il patrimonio culturale che non 
è un oggetto statico che recepiamo dal passato, ma è un qualcosa da far diventare vitale e fonte 
di sviluppo per le comunità. Quindi quali sono le possibili pratiche culturali per la resilienza e 
quale metodologia possiamo adottare?

La sostenibilità culturale va 
integrata nel Codice dei beni 
culturali attraverso pratiche di 
riuso adattivo e resilienza, in 
linea con gli indicatori UNESCO 
e l’articolo 9 della Costituzione.

Edoardo Filia
Io mi occupo di digitalizzazione del patrimonio architettonico e ho collaborato con il laboratorio 
di geomatica del Politecnico di Torino. Che cosa sono sostanzialmente i Digital Twin? Il Digital 
Twin è un’estensione digitale del bene culturale, non lo sostituisce. È un luogo tridimensionale, 
dove possiamo raccogliere le informazioni legate non solo al bene architettonico, ma anche al 
bene culturale. A partire dalla mia tesi di laurea, abbiamo sviluppato un geodatabase 3D, una 
sorta di Google Maps 3D dove abbiamo raccolto le informazioni geometriche di alcuni edifici e le 
informazioni semantiche (ad esempio dati relativi a vulnerabilità, materiali, interventi pregressi 
etc.), utile per migliorare le strategie di conservazione. Abbiamo strutturato questa sorta di 
Google Maps integrando la tecnologia Geographic Information System (GIS), che già è utilizzata 
per la cartografia nazionale ed internazionale, come la Carta del Rischio italiana, con la tecnologia 
Heritage Building Information Modeling (H-BIM). Abbiamo strutturato questa carta non solo sulle 
tre dimensioni, ma anche nella dimensione temporale, unendo diverse scale di rappresentazione: 
la scala geografica e la scala architettonica. Abbiamo utilizzato le più avanzate tecniche della 
geomatica, ovvero i rilievi con le nuvole di punti che prevedono l’utilizzo di strumenti come droni 
e laser scanner, ma anche smartphone di ultima generazione, il cui sensore Lidar permette, per 
esempio, di acquisire le nuvole di punti con una discreta accuratezza e precisione. Abbiamo 
strutturato questi dati modellando degli edifici sia sulla scala architettonica che sulla scala 
urbana e li abbiamo arricchiti con una serie di informazioni, utilizzando la tecnologia dell’H-BIM. 
Per esempio, è possibile selezionare una finestra e conoscere tutte le informazioni legate a quella 
finestra: quando è stata costruita, di che materiale è fatta e le proprietà fisiche etc.. Poi abbiamo 
inserito questi modelli all’interno del sistema GIS, tutto secondo gli standard BIM e GIS che sono 
condivisi a livello internazionale, gli stessi che già oggi la Carta del Rischio adotta. La Carta del 
Rischio è sostanzialmente una carta che mette in relazione i beni culturali e la loro posizione sul 
territorio, la loro vulnerabilità con il rischio territoriale, restituendo appunto un’indicazione su 
quelli che sono i beni più in pericolo, sui quali è necessario intervenire con una priorità. I Digital 
Twin sono uno strumento efficace per gestire queste informazioni. Noi ci siamo concentrati in 
particolare sulle chiese, in quanto bene particolarmente vulnerabile e particolarmente diffuso 
sul territorio italiano. Se immaginiamo di utilizzare questo strumento che abbiamo sviluppato, 
ad esempio, possiamo vedere la chiesa inserita nel contesto urbano con un livello di dettaglio 
legato alla scala urbana. Cliccando sulla chiesa è possibile avere le informazioni legate alla chiesa, 
ad esempio, l’anno di costruzione, l’indice di vulnerabilità, l’indice di rischio sismico. A una scala 
di maggior dettaglio è possibile cliccare su alcuni macroelementi come la facciata e conoscere i 
meccanismi che possono innescare un crollo e, successivamente, anche gli interventi necessari 
per impedire questo crollo. Infine, a una scala di maggior dettaglio, è possibile individuare quali 
sono i materiali e gli interventi pregressi. Il sistema consente di scaricare i modelli BIM e altri dati 
utili, come le mesh texturizzate, con un livello di dettaglio utile alla progettazione di interventi 
futuri. È possibile dunque avere un aggiornamento nel tempo, avere una visione completa sui beni 
architettonici, ma anche beni culturali più in genere, e poter gestire in un modo più sostenibile 
gli interventi attraverso delle priorità e in modo strettamente legato alle risorse economiche 
disponibili e tempi disponibili.

I Digital Twin sono modelli 
tridimensionali dinamici che 
integrano dati geometrici 
e semantici per monitorare 
e conservare il patrimonio 
architettonico, unendo 
tecnologie GIS, H-BIM e rilievi 
geomatici. Questo approccio 
consente una gestione 
sostenibile e prioritaria degli 
interventi.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 16
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Letizia Tegon
Io vi parlo come guida ambientale, escursionistica e anche come socia attiva dell’associazione 
Venice Calls, di cui vi ho parlato molto in questi giorni. Venice Calls è una realtà veneziana che 
cerca di rispondere a quelle che sono le diverse esigenze che si creano tra la popolazione che 
vive a Venezia. Vi racconto e vi porto un caso studio, che riguarda uno degli ultimi eventi che 
abbiamo organizzato nel 2024. Abbiamo organizzato una clean up perché si è sentita l’esigenza 
di andare a ripulire un’area della laguna nord che aveva una problematica di rifiuti. Abbiamo però 
voluto provare a fare qualcosa di diverso questa volta, non proporre la solita clean up. Abbiamo 
integrato la clean up con un momento culturale di visita alla Basilica di Santa Maria Assunta di 
Torcello, riuscendo anche a trovare un momento di condivisione finale per pranzare tutti insieme 
in una realtà locale. Questo per cercare anche di vedere se in questo modo riuscivamo ad attirare 
anche non soltanto veneziani o simpatizzanti dell’associazione, ma anche dei visitatori fuori 
da Venezia e la sua provincia. Ce l’abbiamo fatta, e appunto la visita della Basilica di Torcello 
ha attirato anche gente dalla provincia di Treviso, di Padova e per noi questo è stato un primo 
elemento di successo. Ci sono state persone che hanno deciso di svegliarsi alle 6:00 di mattina, 
farsi un bel viaggio in macchina, in treno e poi in vaporetto per raggiungere quest’isola perché si 
trova proprio a nord della laguna. La combo di queste cose è stata ottimale: una persona venuta 
da lontano, se fosse venuto soltanto per la clean up si sarebbe chiesto: ma perché non faccio la 
clean up a casa mia? Per un veneto, la Basilica di Torcello è abbastanza conosciuta ma questa 
combo ha fatto sì che decidesse di passare una mattinata diversa. E siccome quando si parla di 
progettualità bisogna guardare un po’ tutti gli stakeholder, a fine giornata ci siamo resi conto 
che gli abitanti torcellani che di solito sono le prime vittime del turismo di massa di Venezia, 
questa volta avevano avuto un atteggiamento di condivisione, in quanto vedevano che stavamo 
facendo del bene alla loro isola. E dall’altra parte, è stato proprio sensibilizzato il visitatore sul 
tema della fragilità dell’ecosistema lagunare, perché a Torcello c’è una zona visitata dai turisti 
che è quella della Basilica ma inoltrandosi un po’ di più, si raggiungono le barene che offrono 
un paesaggio lagunare unico nel suo genere. I presenti si sono dunque sentiti molto fortunati di 
poter vedere in maniera esclusiva questo paesaggio, facendo del bene perché stavano ripulendo 
un luogo unico che non avevano mai visto. Poi nel momento di condivisione è successo qualcosa 
di molto importante perché abbiamo mangiato una frittura di pesce e intorno al Tavolo, a un 
certo punto, uno dei volontari venuti a ripulire ha ipotizzato che, a causa delle bottigliette di 
plastica trovate in mezzo alle barene, il pesce potesse essere contaminato. E da qui, è nata una 
discussione, una riflessione. E ci siamo resi conto che questo tipo di approccio funziona. Andare 
nel luogo, sentirsi parte del luogo, fare qualcosa oltre al visitarlo e a sfruttarlo, ha fatto sì che si 
creasse un collegamento.

Venice Calls ha organizzato 
un evento che ha unito pulizia 
ambientale, visita culturale e 
condivisione comunitaria nella 
laguna veneziana, coinvolgendo 
cittadini e visitatori in 
un’esperienza partecipativa 
e riflessiva sulla fragilità 
dell’ecosistema. L’approccio 
ha generato connessione 
autentica tra territorio, abitanti 
e volontari.

Gozde Yildiz 
Ciao a tutte e tutti, mi chiamo Gozde Yildiz, sono turca e oggi vorrei condividere con voi alcune 
riflessioni sul cambiamento climatico, che secondo me si intrecciano fortemente anche con 
i temi del Tavolo 5. Vorrei cominciare sottolineando come il patrimonio culturale sia stato 
tradizionalmente percepito come qualcosa gestito esclusivamente da professionisti, spesso 
in ambienti di laboratorio. Tuttavia, con la Convenzione di Faro del 2005, si è aperto un nuovo 
orizzonte, dove la partecipazione diventa centrale. Da quel momento in poi, tutti noi siamo 
coinvolti in progetti partecipativi, in esperienze di citizen science, in percorsi guidati dalle 
comunità. Vi porto un esempio concreto: sto svolgendo un post-doc su un progetto di citizen 
science for rivers. Mi occupo di biodiversità, di scienza partecipata e di coinvolgimento attivo 
dei cittadini. Riflettendo su questo approccio, ho notato come il termine citizen science venga 
interpretato in modi diversi. C’è chi parla di ‘extreme citizen science’, riferendosi alla produzione di 
grandi quantità di dati (mass data), in un’ottica quasi quantitativa. Altri, invece, mettono l’accento 
sulla dimensione partecipativa e sociale, più vicina alle scienze umane. Nel nostro caso, lavoriamo 
anche con i cosiddetti contratti di fiume, in cui il dialogo con le comunità è fondamentale. Qui 
emerge chiaramente la necessità di un co-design: progettare insieme ai cittadini, non solo per 
loro. Da una parte, quindi, abbiamo un approccio più tecnico-scientifico, dall’altra una relazione 
costruita con le persone. E allora mi chiedo: questa mattina abbiamo ascoltato molte storie e 
testimonianze di comunità diverse… Possiamo immaginare un’intelligenza collettiva che generi 
nuovi processi, che favorisca la sostenibilità? Come possiamo costruire un’alleanza trasversale, 
fondata sulla partecipazione, che sia anche uno strumento concreto per la sostenibilità? Il 
patrimonio culturale è ovunque: lo ritroviamo nei discorsi sulla biodiversità, nella migrazione, 
nel patrimonio immateriale. Come può questa intelligenza collettiva diventare il motore di un 
circolo virtuoso per la sostenibilità, in tutti questi ambiti? Grazie.

Il cambiamento climatico 
richiede nuove forme di 
partecipazione: attraverso la 
citizen science e il co-design, 
il patrimonio culturale diventa 
spazio condiviso per costruire 
intelligenza collettiva e 
promuovere sostenibilità. La 
Convenzione di Faro ne ha 
aperto la strada.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 17
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Quali prospettive abbiamo per pensare il patrimonio culturale come agente creativo e trasformativo in 
prospettiva di giustizia climatica e sociale? 
Manuel Martin Gallardo
Sono molto interessato al tema degli attivisti climatici nel patrimonio italiano. Penso che il 
patrimonio, secondo il Codice dei beni culturali, sia ciò che dà testimonianza della civiltà. Io 
penso che tutti i movimenti sociali che sono in dialogo con i diritti umani – sia il femminismo, 
sia la lotta LGBTQ+, l’antirazzismo, la lotta anticoloniale e anche la lotta al cambiamento 
climatico – siano fenomeni culturali che danno testimonianza della civiltà contemporanea e 
delle nostre preoccupazioni. Quindi, quando io arrivo a Ca’ Foscari e vedo sul portale quella 
vernice rossa, io vedo un monumento. Un monumento contemporaneo che ci parla della società 
contemporanea, della battaglia culturale contemporanea. E penso che debba essere conservato 
come qualcosa che si somma al bene culturale, come succede con tanti altri beni culturali: 
come succede con le iconoclastie bizantine, con la damnatio memoriae romana e con tanti altri 
fenomeni culturali che intervengono sul patrimonio culturale, però sono un fatto che vince, che 
si somma al bene culturale, e che racconta due storie invece di una. Quindi io penso che si possa 
utilizzare il bene culturale per far arrivare il dialogo, per far arrivare la lotta al cambiamento 
climatico, lontano dalla stigmatizzazione che sta avvenendo in Italia e contro la persecuzione 
penale che sta avvenendo in Italia con la legge 6/2024 contro gli attivisti di Ultima Generazione. 
Quindi io sono favorevole a questo tipo di manifestazione e a questo tipo di uso del patrimonio, 
che mi sembra molto più democratizzato rispetto al fatto che Fendi privatizza la Fontana di Trevi 
solo perché paga il restauro. Grazie.

Le manifestazioni pratiche 
degli attivisti climatici sono 
espressioni culturali della 
nostra epoca e possono 
diventare parte del patrimonio 
come monumenti del presente 
(es. vernice rossa a Ca’ Foscari), 
aprendo spazi di dialogo e 
partecipazione

Elena Trevisanello
Per rispondere alla domanda io aprirei un dibattito che riguarda la ricerca. Sostanzialmente 
raccontare il patrimonio culturale dal punto di vista dell’Environmental Art History, quindi 
non guardare alla tela, all’oggettistica solo per le sue caratteristiche formali ed estetiche, 
ma ricercando quali sono i materiali, quali sono le comunità che compongono quell’oggetto. 
Partendo dal semplice fatto: una tela ha un composto, probabilmente di legno. Il legno da dove 
deriva? Probabilmente per quello specifico momento della storia dell’arte, della storia europea, 
il legno deriva dalla Scandinavia per le grandi foreste, quindi abbiamo di conseguenza un tema, 
una deforestazione attuale, che è iniziata molto prima probabilmente di quanto pensiamo. Quindi 
la mia proposta, il mio obiettivo, quello che propongo per questo Tavolo, in realtà è sviluppare la 
ricerca che va oltre quello che vediamo e si focalizza sul materiale, materiale che ci dà lo spunto 
per tante narrative diverse. Quindi non proponiamo sempre la solita narrativa frontale o di retro, 
ma proponiamo una narrativa di materiali, materiali che sono tangibili e che, come abbiamo 
parlato ieri, non resteranno per sempre. Quindi hanno bisogno di restauro e conservazione. A 
quel punto si aprono diverse narrative, potenzialità e spazialità a quello che possiamo raccontare, 
a quello che possiamo raggiungere, soprattutto chi possiamo raggiungere attraverso questi 
materiali. Essi spesso sono sottovalutati, ne riconosciamo la fragilità, ma iniziamo a riconoscere 
le potenzialità tattili a livello educativo, ma soprattutto di storia, perché raccontano una storia 
immensa e collegandosi anche al Tavolo successivo, raccontano una storia di migrazioni e di 
comunità che sono sempre state in contatto e che non è un fenomeno recente, è un fenomeno 
storico, è sempre successo e quindi, e per questo va sotto sottolineato e non dimenticato.

Si invita a rileggere il 
patrimonio culturale attraverso 
l’Environmental Art History, 
valorizzando i materiali e 
le comunità che li hanno 
generati, per raccontare 
storie di migrazioni, fragilità e 
connessioni storiche spesso 
invisibili. Questa prospettiva 
apre nuove narrazioni e spazi 
educativi.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 18
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿In una prospettiva di sostenibilità, in che modo possiamo includere i processi di perdita del patrimonio 
culturale nelle comunità? 
Francesca Bignotti
Io mi riaggancio alla prima domanda e in realtà vorrei fare una domanda a Manuel, perché faccio 
parte del Tavolo 5 e mi interessa raccogliere la provocazione che ha lanciato. Ti chiedo: il fatto 
che un atto di protesta climatica venga cancellato, non diventa esso stesso un altro ‘monumento’ 
di ciò che sta accadendo? Possiamo anche lasciarlo lì, davanti alla porta di Ca’ Foscari, ma nel 
momento in cui venisse rimosso, resterebbero comunque le fotografie a documentare che 
quell’azione è avvenuta. E proprio il fatto che venga cancellata, non ci dice qualcosa? Anche 
quella, in fondo, è una traccia, un segno storico. Mi piacerebbe sapere la tua opinione, perché so 
che è un ambito che ti riguarda da vicino.

La cancellazione di una protesta 
climatica può diventare essa 
stessa una traccia storica, un 
‘monumento’ che documenta 
il conflitto e la memoria del 
nostro tempo.

Manuel Martin Gallardo
Penso che il fatto di lasciare o cancellare il residuo di un’azione iconoclasta o di un’azione 
vandalica sia molto interessante, perché stiamo parlando di politica della memoria. Chi ha 
diritto a rimanere nella memoria collettiva e chi non ha diritto a rimanere in questa memoria? 
Un esempio illustrativo: durante la guerra civile spagnola, Franco ha bombardato alcune delle 
opere del Museo del Prado che sono state danneggiate. Dopo aver vinto la guerra civile, le ha 
fatte restaurare, e oggi nessuno sa dove fosse il danno, perché è stato completamente nascosto. 
Quindi ha cancellato quella parte della memoria del bene per costruire una narrazione, un 
discorso di parte. Io penso che, se l’università decidesse di cancellare il residuo di questa vernice 
rossa, sarebbe una scelta molto significativa, perché ci parla della complicità dell’università Ca’ 
Foscari con il genocidio in Palestina, che è un fatto reale e che continuerà così. Però, allo stesso 
tempo, si sta cancellando anche l’altra parte: quella della lotta studentesca e del disaccordo 
con questo genocidio. È un atto culturale rimuoverlo? Sì, è un atto culturale. Però io penso che, 
quando parliamo di patrimonio culturale, sia la comunità a dover decidere su questo. Quando 
applichiamo la Convenzione di Faro – che in Italia non viene applicata – dobbiamo riconoscere 
che il patrimonio universitario, come la porta della Ca’ Foscari, dovrebbe essere oggetto di 
decisione da parte della comunità universitaria. E la comunità universitaria è proprio quella che 
ha messo la vernice rossa. Quindi io penso che sarebbe molto importante lasciarla, anche se so 
che non lo faranno. Però penso davvero che sarebbe importante farlo. Anche da questo possono 
nascere narrative diverse. Ad esempio, a Madrid, l’azione degli attivisti climatici al Museo del 
Prado ha danneggiato le cornici de Las Majas di Goya. Il direttore del museo ha deciso di lasciare 
le cornici danneggiate, come testimonianza di un atto che ha definito ‘terroristico’, per creare 
un monumento che condanna gli attivisti. Non è un monumento sul cambiamento climatico: è 
un monumento contrario, che condanna, secondo la sua visione, un atto di terrorismo. Quindi 
la narrativa che si costruisce su questi resti, e le relazioni che generano, possono essere molto 
diverse. Dal mio punto di vista, lasciare la vernice rossa significherebbe creare un monumento a 
favore dell’azione del movimento studentesco e a favore dei diritti umani.

La rimozione o conservazione di 
segni di protesta sul patrimonio 
è una scelta politica che plasma 
la memoria collettiva. Lasciare 
la vernice rossa a Ca’ Foscari 
significherebbe riconoscere 
la lotta studentesca e i diritti 
umani come parte della storia 
culturale.

Donato Ciao
Mi occupo di design per l’impatto positivo. Tornando alla domanda: in una prospettiva di 
sostenibilità, in che modo possiamo includere processi di perdita del patrimonio culturale 
nelle comunità? Rispetto a questo, dovremmo partire dalla definizione di patrimonio culturale. 
L’articolo 2 delle Disposizioni generali, nel comma 1, definisce il patrimonio culturale come 
costituito dai beni culturali e dai beni paesaggistici, quindi per includere i processi di perdita, 
dovremmo partire da una valutazione di un valore di partenza di base. Rispetto a questo in una 
prospettiva di sostenibilità, è necessario considerare la sostenibilità lungo tutte le direttrici che 
la definiscono, quindi utilizzando l’approccio della ‘triple bottom line’: ‘planet’, nella sfera del 
pianeta; ‘people’, nella sfera delle persone; ‘profit’, nella sfera economica. È necessario tirare tre 
linee alla fine di questa valutazione. Questo ci spinge assolutamente a considerare la perdita che 
ci può essere da un punto di vista del capitale sociale, quindi dal punto di vista delle persone; dal 
punto di vista dei servizi ecosistemici, quindi dal punto di vista del pianeta; e anche dal punto 
di vista economico. Noto tuttavia, che nel dibattito italiano ed europeo, si faccia un po’ di fatica 
ad abbinare logiche di profitto alle logiche di gestione del patrimonio culturale. Ritengo che 
questo non sia un bene per il patrimonio culturale in sé, perché spesso pensare a delle logiche 
di profitto – e non intendo profitto prettamente economico – può anche attivare dei driver di 
tutela e salvaguardia a cui il decisore pubblico per una serie di motivazioni non può concorrere. 
Con questo termino, grazie.

Per includere la perdita del 
patrimonio culturale in una 
prospettiva di sostenibilità, è 
necessario valutarne il valore 
iniziale secondo la ‘triple 
bottom line’: impatto su 
pianeta, persone ed economia. 
Integrare logiche di profitto 
può attivare nuovi strumenti di 
tutela e salvaguardia.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 19
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Gozde Yildiz
Anche io vorrei porre la mia riflessione su questa domanda, perché mi è venuto in mente l’ultimo 
terremoto in Turchia e i danni subiti dalla città di Antiochia. Quest’ultima è una città prestigiosa, 
tutto il patrimonio culturale è tutelato, però ovviamente le persone che vivevano in questa città 
hanno perso tutto. Mi è venuto in mente che, ultimamente, ho sentito – anche in relazione al mio 
lavoro – parlare di pratiche di intelligenza collettiva nate dopo il terremoto, ovviamente non subito 
dopo. Per ora, piano piano, la comunità e le persone stanno portando avanti una nuova iniziativa 
di archivio di comunità, per mantenere viva la memoria della propria città. Raccolgono materiale, 
fotografie, memorie orali… tutto ciò che può aiutare non solo il benessere della comunità, ma anche 
la digitalizzazione e la documentazione di un patrimonio che adesso non c’è più. Non sappiamo 
davvero come gestire una perdita totale, anche perché in Turchia non esistono finanziamenti 
pubblici adeguati per la gestione del patrimonio culturale, e questo rappresenta sempre un 
problema. Però questa iniziativa è una cosa bella: persone che lanciano un’azione da sole, dal 
basso, che magari aiuta a stare meglio, ma allo stesso tempo contribuisce anche alla protezione 
e alla conservazione del patrimonio culturale – sia intangibile, sia forse anche tangibile. Grazie.

Dopo il terremoto di Antiochia, 
la comunità ha avviato un 
archivio partecipativo per 
preservare la memoria e il 
patrimonio culturale perduto, 
dimostrando come l’intelligenza 
collettiva dal basso possa 
sostenere benessere, 
documentazione e resilienza.

Un momento della sessione «Venezia itinerante»



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 20
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Caterina Ciccotti 
Non so a quale domanda sia effettivamente collegato, però credo che sarebbe importante 
comunicare, con un processo di tipo bottom-up, alle comunità effettivamente interessate sul 
territorio che, in realtà, alcuni strumenti ci sono – per esempio, i patti di collaborazione. E il 
discorso, secondo me, parte dal riconoscimento, come si diceva prima: è la comunità che deve 
riconoscere che cosa è patrimonio culturale, ma può farlo solo se lo conosce. Una volta che 
riusciamo a metterci in contatto con la comunità di appartenenza, possiamo chiedere: che 
cosa, secondo voi, è importante conservare? Come proponete di conservarlo? A quel punto, 
l’istituzione e l’amministrazione hanno effettivamente uno strumento, anche se piccolo: 
fare un patto di collaborazione, che può essere con un privato, con un singolo cittadino, 
con un’associazione, con il terzo settore… e da lì si può lavorare insieme. Nelle Marche, per 
esempio, io ho vissuto un’esperienza virtuosa: Casa Sponge (https://www.casasponge.
it/) è un’associazione culturale che lavora a Pergola, in provincia di Pesaro-Urbino, e proprio 
durante il Covid ha organizzato un workshop con l’Università Politecnica delle Marche, alcuni 
artisti contemporanei e la comunità stessa di Pergola – che tra l’altro è un paese piccolissimo. 
Avevano bisogno di restaurare e rimettere a posto, riorganizzare la piazza centrale, cioè la Piazza 
del Mercato delle Erbe. E hanno chiesto alla comunità: come vorreste che rimanesse? Come 
vorreste che diventasse? Quindi, insieme ad architetti, artisti, ma anche molto semplicemente 
con i venditori, i fruttivendoli, chi si occupava della produzione del miele, hanno ridisegnato la 
piazza del Mercato delle Erbe. E questo è un esempio virtuoso che, secondo me, è applicabile. 
Però forse mancano gli strumenti conoscitivi e quelli di comunicazione con le comunità locali. 
Perché effettivamente parliamo sempre di bottom-up, però poi.. Contattiamole davvero, stiamo 
sul territorio. Fine, grazie.

Per valorizzare il patrimonio 
culturale, è fondamentale 
coinvolgere le comunità locali 
attraverso strumenti come 
i patti di collaborazione, 
promuovendo processi 
partecipativi dal basso. 
L’esperienza di Casa Sponge 
(Pergola) dimostra come il 
dialogo diretto con il territorio 
possa generare progetti 
condivisi e virtuosi.

Quali forme di potere condiviso e gestione alternativa del patrimonio culturale possono essere di beneficio 
per la comunità e la coesistenza con la natura?
Morris Marranzano
Questo tema, a mio avviso, si ricollega con quello che ho scritto per questa giornata e per questi 
Tavoli. Si tratta di un tema che, negli ultimi anni, sta diventando sempre più importante, ma 
che per molto tempo non è stato trattato con la dovuta attenzione: i beni che si trovano – oggi 
li possiamo definire beni archeologici essendo passati più di 100 anni – sul fronte della Prima 
guerra mondiale i quali vivono un contesto di de-valorizzazione, soprattutto da parte di uno Stato 
che sembra mancare su vari punti di vista, prova ne è la legge 78/2001 che si dimostra una legge 
con numerose carenze. Da un lato, per il centenario della memoria, sono stati finanziati lavori di 
recupero ingenti, oltre agli stanziamenti annuali; dall’altro, però, si lascia purtroppo molto nelle 
mani di appassionati, di associazioni o organizzazioni che se ne occupano a vario titolo. Questo 
tema si lega anche con la natura che circonda questi luoghi, perché molti di questi siti si trovano 
in ambienti naturali stupendi, che al tempo sono stati toccati dagli orrori della guerra: elementi 
bellici, trincee, avamposti...Oggi ci lasciano una testimonianza che si connette profondamente 
con il paesaggio. Il momento in cui lasciamo spazio a una natura che rinasce, che riprende i suoi 
spazi, è anche il momento in cui rischiamo di perdere un patrimonio che invece dovremmo trovare 
il modo di raccontare. Nel cercare di comunicarlo dobbiamo anche trovare un nuovo legame tra 
uomo, storia e ambiente. Naturalmente, non possiamo pensare di portare migliaia di persone in 
questi siti. Non possiamo creare una ‘Venezia delle Alpi’. Ma possiamo creare dei percorsi. E alcuni 
già esistono: eccezionali, anche perché toccano ambienti molto particolari, che però oggi sono a 
rischio. Se pensiamo, ad esempio, al tema dei ghiacciai che si stanno sciogliendo, è chiaro che non 
possiamo portare 200 persone su un ghiacciaio per vedere gli ultimi rimasugli di filo spinato della 
Grande Guerra. Però, sotto questo punto di vista, si può fare molto per tramandare la memoria 
attraverso lo studio dei luoghi. Perché iniziare a testimoniare è già un primo passo. Lo abbiamo visto 
anche con l’intervento di Edoardo: quanto si può fare attraverso un percorso digitale, che permetta 
di visionare questi siti pur rimanendo a distanza – quindi con sistemi virtuosi di studio, ma anche di 
tutela e valorizzazione. Si potrebbe, ad esempio, riportare parte di questa narrazione in pianura, 
dove è più semplice fruirla, oppure creare qualcosa di itinerante, che possa essere portato anche a 
quelle popolazioni che non conoscono questi luoghi, ai nuovi cittadini, per raccontare un tema così 
importante, che purtroppo oggi non può più essere vissuto in prima persona. 

I beni archeologici della Prima 
guerra mondiale, spesso 
trascurati, meritano nuove 
forme di valorizzazione che 
uniscano memoria, paesaggio 
e tecnologia, come percorsi 
digitali e iniziative itineranti 
per raccontare la storia anche 
a distanza. Serve un approccio 
più attento e inclusivo, oltre 
all’impegno degli appassionati.

 
Il discorso

https://www.casasponge.it/
https://www.casasponge.it/


 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 21
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Chiara De Bastiani
Volevo riallacciarmi all’ultimo intervento e credo si colleghi anche a ciò di cui parlavamo prima, 
quindi la distruzione della città. Il paradigma digitale secondo me può aiutare da un lato a tenere la 
memoria, evitare di affollare un posto nel quale non è opportuno vadano troppe persone. Quello 
che credo manchi è proprio l’ottica partecipativa, nel senso che ci sono tantissimi standard, 
strumenti che sono accessibili agli esperti del settore e poco si riesce a comunicare col cittadino. 
C’è qualche progetto, come per esempio SITAR (https://www.archeositarproject.it/), 
che ha aperto ai cittadini la possibilità di aggiungere informazioni. Quindi aprendo le risorse, 
facendo in modo che anche i cittadini possano aggiungere le proprie memorie, si può andare 
nella direzione sia della preservazione ma anche del rendere accessibile e fruibile il patrimonio.

Il digitale può preservare 
la memoria, valorizzare il 
patrimonio e limitare l’impatto 
fisico sui luoghi fragili, ma serve 
una maggiore partecipazione 
attiva dei cittadini. Questo 
permette anche una maggiore 
accessibilità al patrimonio.

Angela D’Angelo
Per quanto riguarda le pratiche di potere condiviso, la mia proposta è quella di riuscire a integrare 
le modalità di gestione dei siti UNESCO con le modalità di partecipazione delle comunità di 
patrimonio secondo la Convenzione di Faro. Perché, anche in base all’articolo 10 della 
Convenzione di Faro, dal titolo ‘Eredità culturale e attività economica’, si parla di uno sviluppo 
sostenibile delle comunità legate al patrimonio. Invece, per quanto riguarda i siti UNESCO – che 
riguardano strettamente i siti dall’eccezionale valore universale – la modalità di gestione è di tipo 
top-down, ma molto regolarizzata e basata su piani di gestione e monitoraggio continuo. Quindi, 
riuscire a trovare una strada che permetta l’integrazione delle comunità all’interno del comitato 
di gestione, porterebbe a una rendicontazione e a un monitoraggio effettivo delle attività svolte, 
lasciando comunque una base di potere decisionale ai cittadini. Perché sono proprio loro, più 
dei decisori politici o amministrativi, a sapere come intervenire per integrare la comunità con la 
dimensione naturale – sia per quanto riguarda i siti di interesse ambientale, sia quelli culturali, 
come ad esempio i centri storici.

Integrare la gestione top-
down dei siti UNESCO con 
la partecipazione delle 
comunità, come previsto 
dalla Convenzione di Faro, 
permetterebbe uno sviluppo 
sostenibile e una governance 
condivisa del patrimonio. 
I cittadini, conoscitori del 
territorio, devono avere un 
ruolo attivo nei comitati di 
gestione.

Alcuni partecipanti ai Tavoli di lavoro under 35 durante la sessione «Venezia itinerante»

https://www.archeositarproject.it/


I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 22
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Giulia Scaparra
Vorrei sottolineare il ruolo dei non umani in tutto questo perché ho sentito molte cose interessanti 
sulla partecipazione, però sempre in una prospettiva antropocentrica. Effettivamente come 
possiamo considerare e considerarci come parte attiva, ma parte di un ecosistema? Quali 
gestioni alternative potrebbero essere collaborative con animali, piante? Sono state nominate 
le Environmental Arts e quindi materialità. Vorrei sentire altre persone sulla considerazione 
dell’uso dei materiali ad esempio, ma anche considerare la natura come collaboratrice di pratiche 
artistiche, potrebbe essere forse un’alternativa. Grazie.

Serve superare 
l’antropocentrismo e 
coinvolgere la natura come 
parte attiva nei processi artistici 
e di gestione del patrimonio.

Andrea Righetto
Rispetto a tutto quello che si è detto, volevo condividere anch’io una riflessione sul tema della 
considerazione del patrimonio, che sia tangibile o intangibile, culturale o non culturale, sul 
rapporto fra storia e memoria che c’è nel mondo, e su come questo influenzi effettivamente la 
comunicazione del patrimonio in generale, la fruizione del patrimonio in generale – che possa 
essere fisico o digitale. Personalmente penso che alle persone non interessi fruire del patrimonio 
digitalmente – scusate se lo dico, però il bello è essere dentro una stanza e guardare quello che 
succede in una stanza così bella, non guardarla in 3D. Può sicuramente essere un metodo per 
promuovere il patrimonio a un pubblico più ampio, però è sicuramente diverso dal portare le 
persone all’interno dei luoghi, o dal far toccare qualcosa con mano. Tornando invece al rapporto 
fra storia e memoria, anche rispetto ai discorsi precedenti, stavo pensando a come viviamo 
il patrimonio e a come viene deciso che viviamo il patrimonio. Anche ieri è stato presentato 
il caso del murales di Banksy che verrà tolto, e in generale l’idea di avere un patrimonio che è 
di tutti, che è fruibile solo passando e guardando, per poi essere rimosso e portato altrove – e 
a come questa cosa venga vissuta dai cittadini. Abbiamo parlato di una città come Venezia, 
che è una città patrimonio dell’UNESCO, ma che viene devastata dai cambiamenti climatici, dal 
turismo, e non viene vissuta dalle persone. Sta lentamente decadendo e vengono messe delle 
stampelle per cercare di sostenerla finché non andrà sott’acqua e potrà essere vissuta in gondola 
da tutti, dentro San Marco, come abbiamo detto ieri. Quindi, nel pensare a come legiferare su 
queste questioni, a come parlarne con le persone, a come condividere questo patrimonio – che 
sia tangibile, intangibile, che faccia parte di comunità umane o più che umane – la domanda che 
pongo, e che mi pongo, è: qual è un metodo di comunicazione o di fruizione che sia veramente 
delle persone, e come si possa spingere le persone a vivere effettivamente questi patrimoni, a 
prendersene cura, a innamorarsene e, quindi, a proteggerli? Riportando l’argomento alla famosa 
legge di cui si parla: come può lo Stato, se vuole, aiutare in questo processo?

Serve ripensare la 
comunicazione del patrimonio 
per renderlo davvero vissuto 
e amato dalle persone, 
superando il digitale e 
coinvolgendo lo Stato in 
un sostegno concreto e 
partecipativo.

Donato Ciao
Per quanto riguarda la domanda: ‘quali forme di potere condiviso e gestione alternative del 
patrimonio culturale?’, attualmente, in realtà, in Italia ci sono degli strumenti giuridici che 
permettono la condivisione del potere, sia in fase di policy design sia in fase di definizione di 
progetti che riguardano le comunità locali. Questi strumenti sono stati introdotti dal nuovo 
Codice del Terzo Settore e sono: la co-programmazione, quando parliamo di policy pubblica, 
e la co-progettazione, quando parliamo di progetti con un ambito o scopo specifico. Quindi 
sicuramente un innalzamento del livello di consapevolezza – sia per gli enti pubblici e gli enti 
locali, sia per i cittadini, sia per gli attori della società civile – è necessario per la diffusione di questi 
strumenti, che sono a disposizione del patrimonio e dei cittadini per condividere il potere. La 
naturale evoluzione di questi strumenti ha portato alla definizione delle cooperative di comunità. 
Si tratta quindi di strumenti utili anche alla gestione del patrimonio locale, perché partono da 
una condivisione di scopi localmente definiti. Rispetto a questo, ad esempio, in Campania – che 
è la mia regione – il funzionamento delle cooperative di comunità è stato normato e definito solo 
nel 2022, con il Regolamento regionale 9/2022. Da quel momento in poi, come indica lo stesso 
Regolamento, è stato riconosciuto il ruolo e la funzione delle cooperative e dei loro consorzi 
nello sviluppo sostenibile, nella coesione e nella solidarietà sociale delle comunità locali. 
Quindi, gli strumenti ci sono, iniziano ad essere abbastanza diffusi. Probabilmente è necessaria 
un’operazione di capacity building, sia sui decisori pubblici, sia sui cittadini, che devono diventare 
consapevoli degli strumenti a loro disposizione. Grazie.

In Italia esistono strumenti 
giuridici come co-
programmazione, co-
progettazione e cooperative 
di comunità che favoriscono 
la gestione condivisa del 
patrimonio, ma serve maggiore 
consapevolezza e formazione 
per diffonderli efficacemente.

Rosanna Carrieri
Sarò molto sintetica rispetto alle sollecitazioni di prima, perché mi sembra si stia parlando, 
sostanzialmente, di accesso alla cultura. Forse sarò anche un po’ provocatoria, ma quando 
parliamo di partecipazione e di cittadini, non consideriamo poi tutte le comunità. Pensiamo, ad 
esempio, alla parte della non cittadinanza, di chi non ha una serie di diritti garantiti. Parliamo di 
accesso, parliamo di digitalizzazione, ma accedere a Internet non è affatto scontato. Noi partiamo 
dalla nostra condizione di privilegio, che dobbiamo sempre tenere in conto quando affrontiamo 
il tema dell’affezione ai beni culturali, al patrimonio culturale. Perché se poi guardiamo i costi di 
ingresso ai musei, come facciamo a parlare di accessibilità e di partecipazione, quando gli Uffizi 
costano 25 euro?

Parlare di accesso alla 
cultura implica riconoscere le 
disuguaglianze reali, includere 
anche chi è escluso dai diritti e 
promuovere una partecipazione 
autenticamente dal basso.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 23
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

E questo a fronte del fatto che la condizione reddituale media in Italia è assolutamente sotto 
la media europea, e i dati sulle soglie di povertà parlano molto chiaro. Quello che mi interessa 
mettere sul piatto è che, se parliamo di rapporti di potere, dobbiamo considerarli davvero in senso 
ampio – umano, non umano – e pensare anche al riconoscimento dei diritti e alla partecipazione. 
Ma che sia una partecipazione davvero dal basso. E non dal ‘nostro’ basso, che comunque è alto, 
per quanto siamo tutte e tutti precarie e precari.

Giulia Quaresmini
Mi riaggancio al discorso che è appena stato fatto su come avvicinare le persone, cittadini o 
meno, alla cultura. Chiaramente per fare ciò esistono e possono essere implementate strategie 
che necessariamente devono partire da quella che è una progettazione il più inclusiva possibile, 
quindi che metta in campo una serie di progettualità, di esperienze, di professionalità diverse; 
molto importanti sono in particolar modo il dialogo e lo scambio interdisciplinare. Infatti un aspetto 
ancora poco toccato, o comunque poco valorizzato una volta che ci si siede a un Tavolo tecnico, è 
quello della relazione. Com’è che si può favorire e innescare una vicinanza a delle tematiche che, 
fondamentalmente, riguardano tutti? Io ritengo che questo non possa avvenire se non viene prima 
portato alla luce un punto di partenza che deve essere interno alla persona: tramite lo sviluppo della 
relazione, la filìa, l’amore che scatta per quello che è il bello e la cultura, si può arrivare davvero a una 
riflessione più profonda e consapevole, qualcosa che resti anche dopo la fine di un progetto o di un 
singolo intervento. Sarebbe bello quindi portare al centro del dibattito culturale soprattutto il bello, 
tutto ciò che suscita emozione e che innesca poi la relazione, sia con l’oggetto, sia con la comunità 
che lo abita e lo rende vivo, e lo eterna, alla fine, per il futuro di tutti. Il bello non può e non deve 
rimanere appannaggio privato solo di chi già possiede gli strumenti e le potenzialità di apprezzarlo: 
come vuole la nostra Costituzione che stabilisce quale preciso intento fondamentale rimuovere 
gli ostacoli di carattere economico e sociale che impediscono il pieno sviluppo della persona. 
Sarebbe importante che questo possa, con il contributo di tutti, concretamente accadere in tutti 
gli ambiti: nei luoghi della discussione civile, della cultura, sicuramente dell’istruzione, ma anche in 
quelli del lavoro, degli spostamenti, degli spazi comuni e delle piattaforme comunicative. Rendere 
veramente il bello patrimonio, esperienza e quotidianità di tutti, restituendo una dimensione di 
vissuto comune e partecipato. Grazie.

Avvicinare le persone alla 
cultura richiede progettazioni 
inclusive e relazioni autentiche, 
capaci di suscitare emozione 
e amore verso il bello. Il 
patrimonio deve diventare 
esperienza quotidiana e 
condivisa, accessibile a 
tutti, come previsto dalla 
Costituzione.

Diego Galvalisi
Vorrei fare una piccola riflessione su come integrare la comunità nella gestione dei beni culturali. 
Io ho fatto ricerca sulla politica partecipativa in America Latina e, alla fine di tutto, ho concluso 
che non esiste qualcosa come una comunità ‘da raggiungere’, ma che la comunità è una cultura 
inter-storica, che proviene da molto lontano nel tempo. Esistono diversi modi e culture di 
partecipazione: per esempio, io vengo dall’Uruguay, dove per secoli abbiamo costruito un sistema 
di partecipazione comunitaria legato in particolare alla scuola, ai bambini e oggi anche alla 
tecnologia, attraverso la partecipazione digitale. In questo senso, penso che la comunità sia 
qualcosa da sviluppare in una prospettiva sia nazionale che storica, e per questo mi sembra che 
il principale strumento sia la scuola e la formazione dei bambini, per aiutarli fin dall’inizio della 
loro vita a comprendere che cosa sono i beni culturali in generale. In America Latina, purtroppo, 
ci sono solo alcune esperienze in questa direzione, ma anche qui in Italia mi sembra che non 
sia ancora molto sviluppato. Stavamo parlando di come esistano grandi differenze tra regioni 
rispetto a come vengono coinvolti i bambini nella riflessione sui beni comuni. Per me, oggi, il 
principale strumento di politica pubblica che lo Stato può attivare è proprio l’inclusione dei beni 
culturali nella formazione dei bambini fin dai primi anni. Grazie. 

La formazione scolastica fin dai 
primi anni è lo strumento chiave 
per sviluppare una cultura 
partecipativa e consapevole 
dei beni culturali, radicata 
storicamente e condivisa dalle 
comunità.

Caterina Ciccotti
Ha già detto in parte lui quello che pensavo anch’io, cioè che sicuramente dobbiamo partire dal 
basso anche in questo senso: se iniziamo dall’età scolare, recuperiamo già tantissimo. In realtà 
io ho avuto modo di vederlo facendo una piccola esperienza di educazione al patrimonio con 
ragazzi delle scuole medie, che sono super curiosi e super interessati, proprio perché a scuola in 
realtà non se ne parla così tanto. Però ho una piccola obiezione, personale: secondo me dobbiamo 
un po’ scardinare il concetto di patrimonio culturale e d’arte dal concetto di ‘bello’, perché non 
per forza ciò che non è bello non è patrimonio culturale. Capisco benissimo quello che si dice, 
anche a me piace tanto Botticelli – cioè, mi ci riempirei la camera – però quello è il mio gusto 
personale, no? Nel senso, se riusciamo a far passare il messaggio che deve partire, come dici tu, 
da qualcosa di personale, che magari è chiedersi: chi sono? Quando cammino e sto in giro per 
Venezia, o per un piccolo borgo, o nella periferia… dove sto? Tutto quello che mi circonda cos’è? 
Da dove viene? Che storia mi racconta? Allora lo apprezzo, e allora forse voglio trovare un modo 
per conservarlo attivamente, per continuare a viverlo – non solo per le generazioni future, ma 
anche per quelle attuali. Poi magari lo rendo anche più bello, per me, a modo mio. E in quel senso 
sì, sono d’accordo. Però sicuramente dobbiamo ripartire dalle scuole.

L’educazione al patrimonio 
deve iniziare dalle scuole, 
valorizzando la curiosità dei 
giovani e superando l’idea 
che solo il ‘bello’ sia cultura. 
Il patrimonio va riconosciuto 
come parte del vissuto 
personale e quotidiano, 
da scoprire e custodire 
attivamente.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 24
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Letizia Tegon
Partire dai ragazzi delle scuole e partire dal proprio territorio, non per chiudersi al proprio 
territorio, ma perché è dal proprio territorio che si iniziano a fare poi i collegamenti per l’esterno. 
Io credo che questo sia un punto fondamentale perché per mia stessa esperienza, da piccola non 
conoscevo il mio territorio e ho fatto fatica ad apprezzare anche quello che c’era fuori.

Educazione territoriale.

Manuel Martin Gallardo
Io vorrei aggiungere al discorso sull’educazione patrimoniale che penso non si tratti solo di 
puntare sull’educazione al patrimonio in sé, ma soprattutto di educare alla comunità e a capire 
che cos’è una comunità culturale. Penso che, quando studiamo il patrimonio culturale da piccoli, 
ci venga trasmesso un discorso molto nazionalista, in cui tutto il patrimonio della nazione 
costruisce un’identità attraverso cui dovremmo riconoscerci. E credo che questo, nel 2025, sia 
un discorso che non funziona più. Nel senso: io sono spagnolo, e per me Las Meninas – che è un 
ritratto di un re – non ha nulla a che vedere con me, anche se si trova nel mio territorio, perché 
non fa parte della mia identità, non fa parte della mia comunità. Quindi, quando pensiamo al 
patrimonio culturale, io sono molto contrario all’idea di patrimonio dell’umanità: non penso che 
esista davvero un patrimonio dell’umanità. Credo che sia un fenomeno invasivo, in cui dall’alto si 
dice al basso cosa deve conservare e come deve farlo. Per questo, andrebbe ridefinito il concetto 
di comunità e, a partire da lì, cercare di capire che cos’è davvero il patrimonio della comunità.

L’educazione patrimoniale 
dovrebbe partire dalla comunità 
culturale, superando visioni 
nazionaliste e top-down per 
valorizzare ciò che le persone 
sentono come proprio.

Delia Nicolini
Volevo ricollegarmi al discorso sia dell’educazione all’infanzia sia a quello che facevi tu sul 
territorio, e ruberò una citazione che in realtà ha fatto Serena Bertolucci, direttrice del museo 
M9 di Mestre, che è una frase bellissima: quando qualcuno vi chiede ‘che museo devo andare a 
vedere?’, la nostra risposta dovrebbe essere ‘quello dietro casa, il più vicino’. Perché secondo 
me deve partire proprio da lì. Anche così, penso si possa costruire un’educazione alla bellezza 
che parta dai piccoli musei, da quelli che parlano dei territori più piccoli. Non solo dagli Uffizi, 
dove è più facile essere accompagnati da una narrazione che ci viene data fin da piccoli, ma 
abituando anche i bambini ad apprezzare quei musei locali, meno conosciuti, davvero legati alla 
vita quotidiana. In questo modo si può anche contribuire concretamente a dislocare il turismo 
che, altrimenti, va inevitabilmente a colpire sempre gli stessi centri. Grazie.

L’educazione alla bellezza 
dovrebbe partire dai musei 
locali, valorizzando il territorio 
e promuovendo un turismo più 
sostenibile e diffuso.

Margherita Lia
Anch’io volevo affrontare il discorso dell’educazione al patrimonio, pensando che questo termine 
dovrebbe comparire all’interno del Codice dei beni culturali. Un’educazione al patrimonio che deve 
necessariamente partire dal basso, e quindi dalle scuole. Con la nuova disciplina dell’educazione 
civica qualcosa si sta muovendo: un’educazione civica che mira a essere transdisciplinare, e quindi 
a dialogare anche con la storia dell’arte. Tuttavia, un’educazione al patrimonio dovrebbe essere 
promossa non in senso nazionale, ma in senso globale, facendo conoscere alle giovani menti, 
sin dalla scuola elementare, linguaggi anche diversi da quelli dell’arte occidentale ed europea. 
Bisognerebbe avvicinare i bambini, ad esempio, all’aniconicità dell’arte orientale, affinché possano 
scoprire, attraverso l’arte, emozioni nuove – anche emozioni negative, non solo positive – proprio 
perché il diritto alla bellezza dovrebbe trasmettere l’idea che non è bello solo ciò che luccica, ma 
anche ciò che ci fa provare qualcosa, anche se non sempre piacevole.

L’educazione al patrimonio 
dovrebbe partire dalle scuole 
e promuovere una visione 
globale e inclusiva dell’arte, 
capace di suscitare emozioni 
autentiche oltre i canoni estetici 
occidentali.

Morris Marranzano
Anch’io sarò molto breve e mi ricollego agli interventi precedenti, sempre riguardanti la cultura. 
Purtroppo io credo che l’Italia abbia un grande problema, in generale anche l’Europa, però in 
questo momento se noi parliamo di beni culturali italiani e parliamo del nostro Stato, il problema 
principale è che la cultura che ci viene veicolata nelle scuole è una cultura nazionalistica. Ci 
riconosciamo in certe opere, in certi momenti, in una certa narrazione, che ormai è una visione 
istituzionalizzata e di matrice propagandistica, spesso di impostazione fascista. La nostra è una 
visione spesso generalista della storia, ma quello che può e deve connettere i beni culturali alle 
comunità per riscrivere la storia dal basso, deve comprendere il territorio in cui viviamo. Noi ci 
reggiamo purtroppo su schemi poco complessi, io lavoro in museo e mi rendo conto che spesso 
e volentieri le persone quando entrano in un museo archeologico, che parla solo di un territorio, 
entrano con il preconcetto di dire: il paleolitico inizia in questo periodo, finisce nell’altro, con 
date di inizio e di fine, sicuramente corrette dal punto di vista archeologico ma che non tengono 
conto delle specificità territoriali. Lo stesso succede nel mondo della scuola e nel mondo dei 
beni culturali: nel momento di passaggio tra un’epoca e l’altra, non riusciamo a far comprendere 
alle comunità quello che è successo nel loro territorio, anche a distanza di pochi anni. Facendo 
un esempio, ciò che è successo qui a Venezia, la storia di questa città è diversa dalla storia di 
Mantova, come è diversa dalla storia di Palermo o della Sicilia in generale. Una nuova visione 
va impostata nel concetto di divenire storico, ma soprattutto sull’importanza dello studio della 
microstoria, fatto che, a mio avviso, permette di comprendere meglio l’esistenza dei beni culturali 
sparsi sul territorio.

La cultura scolastica italiana è 
ancora troppo nazionalistica 
e generalista. Necessita di una 
nuova visione territoriale e 
globale della storia, fondata 
sulla microstoria e sulla pluralità 
delle narrazioni.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 25
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Riscrivere le storie e la Storia dando centralità ai luoghi, facendo comprendere una visione 
polisemica della realtà, ma anche comprendendo che nelle nuove classi – ne abbiamo viste 
stamattina tutti insieme – ci siano anche delle popolazioni che non vengono più unicamente 
dall’Italia e quindi ripercorrere una storia che sia una storia globale e soprattutto territoriale, 
cosa che purtroppo non si sta più facendo.

Andrea Righetto
Io sono un grande fan dell’istruzione, però purtroppo i bambini non fanno le leggi. Purtroppo i 
bambini non prendono le decisioni, anche se magari farebbero decisioni migliori di quelle che 
vengono fatte. Io vorrei che il patrimonio culturale fosse vissuto dalle persone a cui voglio bene: 
spero che anche le persone che sono attorno a me possano apprezzare o abbiano dei modi per 
apprezzare il patrimonio culturale, quindi riporterei l’attenzione sul fatto che certo le scuole 
sono importantissime, però non sono la cosa più importante di tutte. La cosa più importante di 
tutte è costruire una comunità consapevole che possa parlare di patrimonio culturale, ed esserne 
consapevole in una maniera che riteniamo giusta, per cui volevo riportare la conversazione su 
questo. Grazie.

É fondamentale costruire 
una comunità consapevole 
e partecipe, capace di vivere 
e valorizzare il patrimonio 
culturale in modo autentico e 
condiviso.

Francesca Renda
Io mi vorrei collegare sia ai discorsi che sono stati già affrontati sull’educazione, ma anche al 
discorso di Andrea, perché credo che l’educazione sia una cosa fondamentale: si deve partire 
dalle scuole, dal coinvolgimento dei bambini, dei più piccoli, ma soprattutto deve essere 
intergenerazionale e sociale. In Italia, ma non solo, c’è un’urgenza sotto questo aspetto, di 
un cambiamento di prospettiva e di un cambiamento di mentalità importante, soprattutto 
quando pensiamo al bene culturale, all’arte in generale. Dovremmo, secondo me, imparare ad 
abbracciare il dubbio come risorsa, che è una cosa che non facciamo mai. Perché pensiamo 
sempre di saperne più degli altri a livello europeo, perché abbiamo inventato il Rinascimento e 
siamo la terra dei grandi artisti. Ma in realtà è tutto più complesso di così; nel Rinascimento si 
parlava tanto di prospettiva, ma noi questa prospettiva non la usiamo più: prospettiva vuol dire 
proprio allontanarsi e cercare di vedere le cose secondo un altro punto di vista. Questa è una 
cosa che secondo me, ripeto, non si fa abbastanza, dovremmo fare forse più domande, come le 
stiamo facendo in questi giorni, e dovremmo smettere anche di trattare l’arte come un feticcio, 
un oggetto da idolatrare invece che un linguaggio, qualcosa che possiamo usare nel presente. 
Ci sarà un motivo per cui gli attivisti si rivolgono contro i monumenti, contro le opere d’arte? Io 
non credo che sia soltanto una provocazione. Io penso che ci sia qualcosa di profondo e una forte 
volontà di usare l’arte come un linguaggio sempre attuale. Grazie.

L’educazione al patrimonio 
deve essere intergenerazionale 
e sociale, riscoprire l’arte come 
linguaggio vivo, non come 
oggetto da venerare.

Virginia D’Antonio
Anche secondo me l’educazione al patrimonio è importantissima ma, nuovamente, un po’ tutti 
qui siamo molto privilegiati. Volevo condividere con voi due eventi che mi sono capitati vivendo 
in una nuova città. Ho invitato il mio coinquilino a vedere una mostra con me e lui mi ha detto: io 
non vengo, perché io non sono mai stato a una mostra, non mi interessa. Io sono un po’ rimasta 
scandalizzata ma senza giudizio, gli ho detto: se ti va, la prossima volta vieni comunque. L’altra 
cosa mi è successa sull’autobus di ritorno a casa: ho fatto amicizia con un ragazzo e mi ha detto 
‘sì, tu dici tutte queste cose perché hai la possibilità di dirle, non devi pensare a mantenere una 
famiglia, non devi pensare a trovare i soldi per avere da mangiare nel fine settimana’. Quindi sì, 
ripartiamo dalle scuole, però ripartiamo anche da noi stessi. Questa società è una società troppo 
individualista, pensiamo troppo a noi stessi. E siccome pensiamo solo a noi stessi, vediamo 
dove ci ha portato questo individualismo, vediamo le conseguenze che sta portando la Destra in 
questo momento. Secondo me questa visione individualistica si è proiettata anche sulla cultura. 
Per esempio, io parlo di storia dell’arte perché è quello che ho studiato, e quindi vediamo il bene 
culturale come una cosa materiale che sta lì, che è dissociata da noi, che è lontana, senza vedere 
il processo creativo come qualcosa che nasce sì dall’artista, da un genio, ma anche da ciò che 
c’è fuori da lui. Definire, secondo me, anche la cultura – che è giusto, perché dobbiamo definire 
le cose – però definire e andare a fare una scaletta di che cos’è un bene e che cosa non lo è, è un 
rischio troppo grande, perché si rischia di limitare troppo. Il bene e la cultura sono qualcosa che 
si trasformano in continuazione. Dobbiamo anche guardare a cosa c’è dentro di noi, per capire 
l’altro e per capire queste nuove trasformazioni. Ed è ovvio che è difficile giudicare se gli atti 
vandalici contro la cultura, contro l’arte, siano o meno da considerarsi un bene, ma dobbiamo 
porci delle domande su noi stessi per capire l’altro e capire anche che facciamo parte di un 
ecosistema, che non ci siamo solo noi, ma c’è anche un altro e c’è anche la natura intorno a noi.

L’educazione al patrimonio 
deve partire da una riflessione 
personale e collettiva, 
superando l’individualismo per 
riconoscere la cultura come 
processo vivo, inclusivo e in 
continua trasformazione.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 26
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Daphné Reguiessé
Volevo ringraziarti perché hai anticipato un sacco di cose che volevo dire anch’io. E vorrei ripartire 
dall’idea di comunità privilegiata che è seduta qua intorno, una comunità educata e privilegiata. 
Sono uscite un sacco di parole chiave, ma secondo me c’è un tema abbastanza importante sul 
quale dobbiamo riflettere oggi: chi è la comunità, come può lavorare la comunità – perché 
siamo qua anche per questo. Tutto quello che ci siamo detti lo condividiamo: pratiche bottom-
up, partecipazione, siamo tutti d’accordo. Ma chi e come? E soprattutto, c’è un’altra cosa che so 
essere molto impopolare in Italia, ma da francese mi sento di dirla. E il pubblico? Il pubblico è 
l’attore e il motivo per cui siamo qui oggi. Quindi la fiducia, o meglio la sfiducia che c’è in Italia 
nei confronti delle istituzioni, del pubblico, è un altro grande tema che andrebbe affrontato, 
probabilmente per cominciare a vedere le cose da un’altra prospettiva. Come dicevo, io sono 
assolutamente a favore delle pratiche dal basso, ma chi le mette in atto, come, e soprattutto: 
chi è la comunità?

È urgente ridefinire chi sia la 
comunità e come possa agire, 
affrontando la sfiducia verso 
le istituzioni pubbliche per 
costruire pratiche partecipative 
realmente inclusive e condivise.

Michele Basta
Prima di tutto, i bambini non fanno le leggi, ma saranno i prossimi legislatori, saranno i prossimi 
ministri, saranno i prossimi a cui il patrimonio nostro sarà affidato. Io mi occupo di processi 
partecipativi da due anni a questa parte e credo che sia importantissimo fare una vera e propria 
rivoluzione copernicana. Nel senso che la comunità deve essere privilegiata in tutte le decisioni che 
riguardano i beni culturali di un’area geografica. La comunità è un insieme di persone che vivono in 
un luogo e si riconosce tale perché vivono un determinato patrimonio. Si deve avere assolutamente 
un posto di rilievo nel processo di verifica di un patrimonio e di un bene culturale. Una comunità, in 
particolare, vive un luogo. Io vivo in particolare all’interno di una comunità in provincia di Foggia 
che è quella di Manfredonia e vi dico solamente due esempi di quanto sia necessario prendere 
in considerazione la comunità locale in una prospettiva di citizen science per attivare un vero e 
proprio processo di cura attiva che preclude poi da ogni tipologia di strumento. Ad esempio io sono 
fan dei patti di collaborazione, li vorremmo avviare anche da noi, ma così facendo, includendo la 
comunità locale con la metodologia di citizen science, attivando questo processo di cura attiva noi 
non avremo mai bisogno di metodologie diverse. Perché? Perché, ad esempio, quando parlo con 
la comunità nel mio lavoro di dottorato, la domanda principale che mi piace fare è: qual è il luogo 
del patrimonio in questo caso di Manfredonia, a cui sei più legato e perché? Ricordi un aneddoto? 
In particolar modo, la maggior parte di tutti coloro che mi hanno risposto indicano che è l’area 
archeologica di Siponto, che è stata dannatamente ingabbiata dal Ministero della Cultura perché 
non ha consentito più di fare ciò per cui la cittadinanza, la comunità legava quel luogo. Cioè di 
andare lì il lunedì di Pasquetta e bivaccare. Si vede benissimo la differenza fra la cura che ha questo 
luogo ingabbiato dal Ministero che è lasciato all’incuria,e quella che invece è la porzione di area 
archeologica che si trova immediatamente al di fuori, che ha invece valore per la cittadinanza, che 
è tenuta molto meglio perché essa stessa lo vive e le dà un valore.

La comunità locale deve avere 
un ruolo centrale e attivo 
nella gestione del patrimonio 
culturale, perché solo 
attraverso il coinvolgimento 
diretto si genera cura autentica 
e valorizzazione condivisa.

Marianna Monguzzi
Volevo rispondere sull’utilizzo della natura, che secondo me è un argomento molto importante, se 
dobbiamo toccare il tema del climate change. Effettivamente le aree verdi sono parte integrante 
del nostro patrimonio culturale. Abbiamo soprattutto toccato i beni culturali, però il nostro Codice 
cita i beni culturali e il paesaggio, quindi è un argomento che secondo me dovremmo riprendere. 
Per esempio il Ministero della Cultura da poco ha promosso la nuova edizione di ‘Oltre il giardino’ 
dove cerca degli esperti per la cura dei parchi e giardini storici. E questo secondo me non è un 
elemento che dobbiamo trascurare, e anche tutte le attività di ricerca, che facciamo nei parchi e 
che comunque sono anche parte integrante della visita di un bene culturale, sono molto importanti. 
Si fanno degli studi sulla biodiversità, spesso ci sono dei cartelli che invitano anche alla scoperta 
dei tipi di piante anche dell’evoluzione, magari la flora e la fauna che si sono susseguite in un 
particolare periodo storico e parlando anche della comunità che abbiamo discusso fino adesso. 
In realtà proprio anche la promozione da parte di associazioni locali di riscoperta del territorio, 
passeggiate nelle aree verdi, accolgono un grandissimo successo da parte della comunità che si 
sente coinvolta e partecipa ad un momento di riscoperta del proprio territorio.

Le aree verdi sono parte 
essenziale del patrimonio 
culturale e paesaggistico, e la 
loro valorizzazione attraverso 
ricerca, cura e iniziative 
comunitarie rafforza il legame 
tra territorio, natura e identità 
collettiva.

Evelina Barbanti

Io volevo riportare il tema, rilevante per entrambi i Tavoli, della motivazione per l’interesse al 
patrimonio. Mentre del patrimonio paesaggistico si è già parlato, per il patrimonio artistico o di 
altra tipologia, tangibile e intangibile, credo sia necessario lavorare per portare la popolazione 
generale a fare determinate scelte. Non so quante candidature siano pervenute per questi 
Tavoli, rispetto magari al numero di persone che immediatamente comprano un biglietto per un 
concerto o un altro tipo di evento sociale. Sarebbe interessante riflettere sul confronto numerico, 
per esempio, con il totale degli studenti di Ca’ Foscari o di chi si occupa di questi temi in Italia o 
in altri Paesi. 

La motivazione è la chiave 
per avvicinare le persone 
al patrimonio culturale e 
ambientale, e va coltivata 
con cura per formare cittadini 
consapevoli capaci di trasformare 
conoscenza in azione.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 27
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Volevo poi riportare il discorso sul cambiamento climatico: lì la motivazione diventa un po’ un 
aut-aut, perché negli ultimi anni, con l’innalzamento delle acque a Venezia o in altri casi come 
negli stati insulari in Indonesia, non è più una scelta, ma un obbligo. Sarebbe bello, però, se fosse 
una scelta. Rispetto al tema portante dell’altro Tavolo, quello della cultura, sarebbe utile poter 
scegliere di interessarsi, perché questo porta comunque alla salute globale, alla riconoscenza 
di sé nell’ambiente che ci circonda e alla possibilità di relazionarci con l’altro, trovando linee 
di comunicazione chiare e partendo da un aspetto emotivo – come è stato citato da altri – per 
arrivare poi a un aspetto concreto. Io credo che alla base di tutti questi processi ci sia la ricerca 
di leve motivazionali: chi è fortunato, apprezza il patrimonio e grazie ad esso trova prospettive 
nuove per leggere sé stesso, l’altro e le situazioni, attiva processi innovativi, riesce a riportare 
questa consapevolezza nel proprio lavoro e nella vita personale, e può comunicarla e insegnarla 
ad altri. Queste sono le persone e le professionalità che bisognerebbe formare maggiormente, 
concentrandosi sempre sull’aspetto della motivazione. Mi veniva in mente, a proposito di 
educazione, che in Italia – e spero non altrove – la motivazione è una delle cose che purtroppo 
si cura molto poco, che si tratti di storia dell’arte, patrimonio, matematica o altre materie. Ecco, 
penso che sia un tema utile su cui riflettere e che si potrebbe anche condividere in questo senso.

Manuel Martin Gallardo
Vorrei puntualizzare che sarebbe interessante, nel secondo Tavolo, considerare che la 
patrimonializzazione è un fenomeno culturale che non si trova in tutte le culture e che esistono 
culture che non hanno la nostra stessa associazione secondo cui ciò che è buono e bello si 
conserva e ciò che è brutto o negativo si distrugge. Questa è una concezione molto europea, 
nata nel Rinascimento e arrivata fino ai giorni nostri. Quando pensiamo alla protezione del 
bene culturale, lo facciamo sempre da un punto di vista materiale. Credo, però, che siamo tutti 
d’accordo sul fatto che il patrimonio culturale non possa essere solo una realtà materiale, ma 
sia innanzitutto un riconoscimento sociale intorno a un oggetto, a una tradizione, a qualcosa 
di metafisico. Di conseguenza, quando parliamo di conservazione del bene materiale, ci 
concentriamo quasi sempre sulla sua dimensione fisica, mentre in realtà dovremmo discutere 
soprattutto della conservazione del suo ruolo sociale, del suo senso e del suo contesto, più che 
della sua materialità.

La patrimonializzazione 
è un processo culturale e 
sociale, non universale, e 
la conservazione dovrebbe 
privilegiare il significato e il 
contesto del bene più che la sua 
sola dimensione materiale.

Lorenzo Morelli
Volevo condividere una riflessione che si collega a quello che si è appena detto, perché da quello 
che ho visto abbiamo parlato tanto di patrimonio culturale, concentrandoci soprattutto su musei, 
mostre e patrimonio paesaggistico. Tuttavia, forse è emerso meno il fatto che il patrimonio sia 
anche un bene immateriale con una funzione prettamente sociale per una comunità. Mi volevo 
ricollegare al tema delle cooperative di comunità. Io vengo dall’Abruzzo, dove queste realtà 
stanno prendendo sempre più piede. Piccoli esempi mostrano come le comunità, in particolare 
quelle montane delle aree interne, stiano riscoprendo il loro valore dopo molti anni. Vorrei 
portare l’esempio della riattivazione di un mulino in un piccolo comune della provincia aquilana, 
a Campo di Giove: anche quello è un patrimonio culturale e sociale, ed è diventato un motore 
economico. Le aziende intorno a questo mulino ora hanno la possibilità di utilizzarlo, e questo 
processo ha contribuito a riattivare la comunità, che si è riappropriata di un bene. Volevo quindi 
porre l’attenzione su questo: il patrimonio non è solo la mostra o il museo, ma è anche qualcosa 
di molto più pratico.

Il patrimonio culturale è anche 
immateriale con funzione 
sociale: può diventare motore 
di rinascita comunitaria ed 
economica, come dimostrano 
le esperienze delle cooperative 
locali nelle aree interne.

Rosanna Nicosia
Brevemente, vorrei esprimere una mia riflessione strettamente personale, ricollegandomi a un 
discorso già fatto. Vorrei semplicemente dire che è un discorso molto bello e filosoficamente 
concreto, però secondo me dovremmo considerare quella che è la realtà italiana attuale. Vorrei 
spostare il piano su un livello un po’ più programmatico, perché forse il tuo inquilino non è 
andato a quella mostra non perché non gli interessa, ma perché economicamente non se lo 
può permettere. Questo si ricollega al fatto che oggi accedere all’arte è un privilegio: la società 
italiana, a conti fatti, non si può permettere certe cose. Agli Uffizi, per esempio, un biglietto costa 
25euro: una famiglia italiana di quattro persone non può permettersi una giornata agli Uffizi 
perché spenderebbe 100euro. Nella realtà, a mio parere, non regge il discorso dell’individualismo 
egoistico, perché purtroppo il fatto è che con lo stipendio medio italiano attuale non ci si può 
permettere di accedere all’arte. È anche vero che l’arte non si dovrebbe pagare, cioè l’accesso 
dovrebbe essere per tutti. Però quando fai pagare 25euro un biglietto, non si tratta di egoismo 
non andare al museo, ma semplicemente del fatto che nelle tasche non ci sono i soldi materiali. 
Siamo privilegiati quando diciamo certe cose.

L’accesso all’arte in Italia è 
spesso un privilegio economico, 
e non una scelta individuale, 
rendendo urgente una 
riflessione sulla reale inclusività 
culturale.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 28
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Tavolo 5: migrazioni, newcomers e patrimoni culturali nazionali
Giulia Quaresmini
Io mi sono occupata, e mi occupo ancora sporadicamente, della progettazione di comunità, 
in particolare dei patti educativi e dei progetti di politiche giovanili. Per affrontare questo 
argomento, con il mio gruppo di lavoro ci siamo posti come prima questione la domanda: ‘Come 
possiamo pensare alle politiche giovanili?’. La prima cosa che ci è venuta spontanea è stata parlare 
dei problemi da risolvere, dei bisogni, delle carenze in determinati settori. La prospettiva che però 
ci ha aiutato a fare un vero passo avanti nella sfida di ripensare le nostre strategie iper è stata 
quella di eliminare queste parole. Abbiamo smesso di ragionare in termini di carenze e di criticità 
e abbiamo cominciato a interrogarci su quale potesse essere una prospettiva diversa e innovativa, 
perché continuando a parlare di problemi ci rendevamo conto che ci stavamo sempre schierando 
da una parte. Ci sembrava quindi giusto riuscire a mettere in campo una progettazione comune, 
anche partendo dalle molteplici prospettive sulla questione, interrogando le realtà presenti sul 
territorio e lavorando sul potenziamento dei fattori di sistema che già esistevano e che stavano 
già portando valore alla comunità. Ci siamo mossi con il coinvolgimento delle parti sociali 
interessate, all’interno della territorialità dove si svolgeva il progetto, e ci siamo resi conto fin da 
subito dell’importanza di dare a chi viveva la progettualità e il territorio la possibilità di esprimersi 
nel merito anche sulle questioni tecniche ed essere il primo attore dello sviluppo. Quando si 
progetta all’interno di una comunità locale circoscritta, ci si porta dietro inevitabilmente una 
serie di preconcetti legati al passato e metodologie legate allo storico del sistema; noi invece 
eravamo principalmente interessati a fotografare il presente ed eventualmente costruire insieme 
una finalità, che non doveva essere predeterminata ma doveva emergere dai dialoghi e dalle 
azioni sviluppate sul campo. Quello che mi sento di dire in conclusione è che questa metodologia, 
sicuramente sfidante e faticosa, perché costringe a confrontarsi con una complessità di cui non 
siamo sempre consapevoli e che rischia, con le migliori intenzioni, di farci indirizzare troppo 
la discussione, sul lungo periodo ci ha permesso di mettere in pratica politiche più durature e 
radicate perché nate dalla partecipazione attiva. Durature soprattutto perché sono partite da 
una vera spinta interna, e ci hanno permesso di continuare a lavorare su ciò che era realmente 
sentito come comunità, contribuendo al tempo stesso a costruirla. Grazie.

La progettazione partecipata 
delle politiche giovanili, 
orientata al presente e basata 
sul coinvolgimento attivo della 
comunità, ha favorito iniziative 
durature e coerenti con i bisogni 
reali del territorio.

Daniela Desantis
Io vi presento un’esperienza personale, molto concreta. Vi parlo di un progetto che ho svolto in 
Grecia con le donne migranti del campo di Corinto e che si chiama Social Art for Women. Un paio 
di informazioni: la Grecia, lo saprete quasi tutt*, è uno dei primi Paesi che le persone migranti 
incontrano nella rotta balcanica e dal quale entrano in Europa. Nello specifico, il campo di Corinto 
nasce nel 2019 perché le isole erano sovraffollate in quanto le persone migranti arrivavano 
direttamente lì. Ciò ha portato all’avvenimento di diversi incendi e catastrofi, per cui poi si è 
deciso di creare il campo di Corinto con funzione emergenziale. Si tratta di uno spazio con tendoni 
d’emergenza che ospita tutta una serie di persone che a oggi continuano a essere lì. Con il mio 
progetto ci arrivo nel 2022, all’interno di una realtà che si chiama Community Center, una struttura 
localizzata al di fuori del campo, e che offre una serie di servizi tra cui lezioni e corsi. Proprio tra 
questi corsi si colloca la Social Art for Women. Quando arriviamo io e la mia collega Chiara Macciò, 
diciamo a tutt*: ‘Noi faremo la Social Art con le donne’. Allo stesso tempo però ci guardiamo 
attorno e ci rendiamo conto che non è che ce ne siano così tante di donne in questo luogo. Peraltro 
la partecipazione alle attività del Community Centre fornisce molto benessere alle persone che 
ne beneficiano perché hanno la possibilità di staccare dal contesto del campo che è un contesto 
estremamente pesante, dove si perde la percezione del tempo. Allora andiamo dalle donne e gli 
chiediamo: ‘Ma perché partecipate così poco alla vita del Community Centre?’ E loro ci rispondono 
che hanno i bambini da seguire, che devono cucinare etc. Allora andiamo dall* nostr* collegh* a 
chiedere per quale ragione le donne partecipassero così poco. E loro ci dicono che innanzitutto, 
appunto, hanno altre cose da fare all’interno del campo; inoltre, ci spiegano, le donne di diverse 
etnie e di diversi gruppi, non siedono allo stesso Tavolo, in quanto talvolta finiscono per litigare. 
Questo fa parte anche della struttura del campo, che è suddiviso in aree di nazionalità. In altre 
parole, non si è dunque portat* a incontrarsi con persone di differenti nazionalità. Noi ascoltiamo 
queste testimonianze e ponderiamo approfonditamente se procedere con la Social Art for Women 
o meno, e alla fine scegliamo comunque di farlo. Facciamo il primo workshop, sistemiamo tutta 
la stanza, ma non arriva nessuno. A quel punto ci diciamo: ‘Questa per noi è una hybris, abbiamo 
peccato di convinzione, dovevamo ascoltare l* altr* collegh*’. Invece, passa un quarto d’ora e 
dal fondo della strada comincia ad arrivare una carovana di donne con passeggini e bambini, 
che vengono da noi. 

Il progetto Social Art for 
Women ha usato l’arte come 
linguaggio inclusivo per creare 
spazi di incontro, benessere 
e riconoscimento tra donne 
migranti di diverse nazionalità 
nel campo di Corinto.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 29
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Durante quel primo workshop, abbiamo ospitato allo stesso Tavolo donne afghane, del Camerun, 
della Siria, dell’Egitto e di altre nazionalità. Abbiamo fatto una cosa molto importante: abbiamo 
riso tantissimo, facendo attività con ritratti e utilizzando l’arte come un meta-linguaggio. Siamo 
riuscite a conoscerci, e anche a creare dei momenti di benessere tra di noi. Abbiamo condotto 
molti altri workshop, dopo questo: in particolare la seconda mostra, che è stata poi la conclusione 
del progetto, e si è intitolata The Women are Present, un omaggio alla performance di Marina 
Abramović. Questo titolo era rappresentato anche nell’opera di string art, realizzata su una tavola 
di legno molto grande che le artiste hanno realizzato. Ad oggi quelle donne, molte, non sono 
più lì, e sicuramente adesso non si potrebbero mai immaginare che la loro storia è raccontata 
di fronte a così tante persone. Però sappiamo che le nuove donne che arrivano oggi nel campo, 
forse vedendo queste opere, e vedendo che le donne lì sono presenti, hanno un po’ meno paura.

Quali pratiche patrimoniali intangibili possiamo recuperare e mettere in evidenza per accrescere la 
resilienza delle comunità?
Chiara De Bastiani
Secondo me in realtà non è una questione di quali pratiche recuperare, perché dovremmo 
operare una scelta, ma è più come effettivamente rendere queste pratiche accessibili o in qualche 
maniera conservarle, registrarle e mettere le comunità al centro di questa partecipazione.

Memoria partecipata

Zoe Vandenhende 

I want to speak about the tangible and intangible heritage practices setting. We cannot really 
link this back to the previous table discussion, because we didn’t address intangible heritage 
practices and traditional knowledge. I think the real question is ‘How do we do this?’, but many 
initiatives already exist. There’s incredible work being done even in underfunded and volunteer 
projects. These efforts are trying to connect with broader policy frameworks at both national 
and European levels.

Alcuni partecipanti ai  Tavoli di lavoro under 35 durante la visita alla Basilica di San Marco realizzata  
per la sessione «Venezia itinerante»



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 30
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿There are great initiatives that use traditional knowledge not only to protect heritage practices, 
but also for climate change mitigation – especially in building community resilience and 
responding to the effects of climate change. A very concrete example – I don’t have full details, 
sorry – is Visby, in the island of Gotland in Sweden. They’ve been impacted by climate change 
and had traditional building techniques that were abandoned in favour of more modern and 
economical structures. But now they’re returning to those traditional building methods because 
they are more resilient to saltwater and flooding. So, traditional knowledge is being rediscovered 
as a tool for climate adaptation. Another point that came to mind from the earlier discussion 
is that sometimes heritage can be an obstacle when it comes to management or community 
resilience. There’s incredible potential, but also another side of the coin. For example, I’m from 
Bruges, a UNESCO World Heritage city – and during the same flooding event that affected Venice, 
we weren’t allowed to build protective infrastructure because it could compromise the site’s 
UNESCO values. That’s something I wanted to bring up.
Traduzione: Vorrei parlare del contesto delle pratiche legate al patrimonio tangibile e intangibile. 
Non possiamo collegarci direttamente alla discussione precedente al Tavolo, perché non abbiamo 
affrontato il tema delle pratiche di patrimonio intangibile e del sapere tradizionale. Credo che 
la vera domanda sia: ‘Come possiamo farlo?’. Ma in realtà esistono già molte iniziative. Questi 
sforzi cercano di connettersi con i più ampi quadri politici, sia a livello nazionale che europeo. Ci 
sono ottime iniziative che utilizzano il sapere tradizionale non solo per proteggere le pratiche 
del patrimonio, ma anche per la mitigazione del cambiamento climatico – in particolare per 
rafforzare la resilienza delle comunità e rispondere agli effetti del cambiamento climatico. Un 
esempio molto concreto – anche se non ho tutte le informazioni, Visby – è l’isola di Gotland in 
Svezia. Lì hanno subito gli effetti del cambiamento climatico e in passato avevano tecniche edilizie 
tradizionali che sono state abbandonate in favore di strutture più moderne ed economiche. 
Ora però stanno riscoprendo i metodi tradizionali, perché risultano più resistenti all’acqua 
salata e alle inondazioni. Dunque, il sapere tradizionale si sta rivelando utile per l’adattamento 
climatico. Un’altra riflessione che mi è venuta in mente dalla discussione precedente è che a volte 
il patrimonio può rappresentare un ostacolo, soprattutto nella gestione o nella costruzione della 
resilienza delle comunità. C’è un potenziale enorme, ma anche un’altra faccia della medaglia. 
Ad esempio, io vengo da Bruges, città patrimonio mondiale UNESCO – e durante un’alluvione, 
lo stesso evento che ha colpito Venezia, non ci è stato permesso di costruire infrastrutture di 
protezione perché avrebbero compromesso i valori riconosciuti dall’UNESCO. È qualcosa che 
volevo sottolineare.

Le conoscenze tradizionali 
e le pratiche del patrimonio 
offrono strumenti efficaci per 
la resilienza climatica, ma 
possono anche rappresentare 
un ostacolo quando le norme 
di conservazione limitano 
l’adattamento infrastrutturale.

Vittoria Biasiucci
Io mi riallaccio alla domanda. Non ho una risposta rispetto a quali pratiche intangibili, ma 
in realtà la riflessione un po’ più ampia si lega alle tante riflessioni che abbiamo condiviso e 
che ci portano a essere qui oggi. Penso che quando parliamo di patrimonio oggi si possa far 
riferimento a quella che è una pratica significante, nel senso che il patrimonio può acquisire 
significati che regolano e organizzano sia comportamenti che pratiche. Allo stesso tempo penso 
che oggigiorno ci troviamo di fronte a un apprendimento costante e continuo con cui, oltre a 
leggere la complessità del tempo presente, possiamo permetterci delle domande con cui poter 
elaborare anche quelli che sono futuri possibili e quindi, piuttosto che rispondere a quali pratiche, 
quello che posso condividere è che sia importante il fatto stesso che ci siano queste questioni e 
possiamo, attraverso l’interdisciplinarità, analizzarle.

Il patrimonio oggi va inteso 
come pratica significante, 
da esplorare attraverso un 
apprendimento continuo e 
interdisciplinare che apre a 
domande e futuri possibili.

Alvise Cecchetti
Volevo ricollegarmi all’intervento di Zoe perché dal mio punto di vista un aspetto che non 
abbiamo trattato molto bene nel Tavolo precedente, ma che secondo me si collega a questa 
domanda, è anche la visione dei beni culturali non tanto da un punto di vista frontale, ma anche 
in una modalità tridimensionale: vedere cioè tutto quello che c’è intorno al bene culturale e 
tenere insieme tanto la storia quanto la necessità per cui quel monumento è stato costruito, la 
sua integrazione all’interno della città stessa in cui è stato realizzato. Quindi, essendo adesso in 
un periodo di cambiamento climatico, la crisi offre ogni volta l’opportunità alla società di evolvere 
ed è anche un’occasione per noi per guardare all’aspetto intangibile dei beni culturali, anche 
attraverso il loro riuso. Ad esempio, a Roma abbiamo il Parco degli Acquedotti: non passerà mai 
più l’acqua in quegli acquedotti, ma potremmo riportarla attraverso altre modalità. Si potrebbe 
affrontare così il tema della memoria, della rivalorizzazione paesaggistica e urbana, che porta 
anche valore all’area qualora non fosse già ricca. Secondo me, a livello di pratiche patrimoniali 
intangibili, importante potrebbe essere il filo della memoria, cercando di utilizzare gli elementi 
che gravitano attorno al bene culturale. Un ulteriore approfondimento sarebbe necessario anche 
per capire di che tipo di bene culturale vogliamo parlare, perché è un termine enorme, e cercare 
di comprendere ciò che lega quel bene alla natura che lo circonda.

La valorizzazione dei beni 
culturali che intreccia memoria, 
paesaggio e riuso, può 
trasformare la crisi climatica in 
un’opportunità di evoluzione 
sociale e territoriale.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 31
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Morris Maranzano
I due progetti che sono stati presentati trattano storie di migranti e di oggetti che, ad oggi, 
non sono inquadrati nel sistema dei beni culturali. Oggi, se si trova una bottiglietta di plastica 
con dentro qualcosa, si può considerare un bene culturale? Sì o no? È un reperto archeologico? 
Sì o no? In un’ottica di rivisitazione di un Codice dei beni culturali che ha ormai ventun’anni, 
bisognerebbe introdurre anche questo tema: magari non si potrà subito legiferare, ma si possono 
porre le basi per comprendere quali siano i limiti dell’archeologia e della storia ma soprattutto 
della tutela. Quando si può parlare di archeologia e quando no? Quando un oggetto diventa un 
bene culturale e quando non lo è? Quando questi elementi iniziano a entrare a far parte di un 
patrimonio? A Lampedusa, per esempio, questi oggetti fanno parte del patrimonio dell’isola e 
della sua memoria storica collettiva. Lo stesso vale per l’America, con l’arrivo degli italiani a Ellis 
Island: non possiamo dire che le migrazioni non siano parte della sua storia. Occorre capire come 
chiedere allo Stato di studiare queste necessità non solo dal punto di vista della ricerca storica e 
culturale ma anche nella prospettiva di patrimonializzare questi oggetti, creando un museo del 
contemporaneo, legato a un’archeologia del nuovo millennio che oggi, purtroppo, in Italia non 
esiste. Attualmente, se parliamo di reperti legati a ottant’anni fa, alla Seconda guerra mondiale, 
e osserviamo cosa è stato fatto negli ultimi anni, ci accorgiamo che non è stato fatto nulla sotto il 
profilo dei beni culturali. Tutti questi oggetti, luoghi e testimonianze non vengono trattati con un 
approccio archeologico, ma unicamente dal punto di vista storiografico, lasciando un vuoto che 
segnerà l’archeologia delle future generazioni. A mio avviso, il Codice dei beni culturali sarebbe 
da rivoluzionare, aggiornandolo e potenziandolo alla luce delle moderne visioni della tutela, 
questo potrebbe rappresentare un’opportunità per il futuro, anche collegandosi a questi progetti 
di narrazione delle nuove popolazioni. 

È urgente ripensare il 
Codice dei beni culturali per 
includere oggetti e memorie 
contemporanee, riconoscendo 
il valore patrimoniale e le 
narrazioni delle migrazioni e 
promuovendo un’archeologia 
del nuovo millennio.

Andrea Righetto
Ricollegandomi ad alcune riflessioni fatte in precedenza, penso che la domanda posta da Daphne 
Reguenesse sia molto puntuale: domandarsi cosa sia la comunità. Bisogna parlare di come legiferare 
questa definizione e di come attribuire il potere di farlo, cioè a chi è affidata questa responsabilità. 
Credo sia fondamentale chiarire questi aspetti. Definire una comunità comporta anche una presa di 
coscienza da parte della comunità stessa e, di conseguenza, una definizione di ciò che è la cultura in 
senso lato. In questo modo si offrono strumenti alle persone per affrontare le unicità di ogni territorio 
dal punto di vista culturale, sia tangibile che intangibile, nel rapporto con il mondo fisico, storico, 
naturale e paesaggistico. Rispetto a quanto diceva Zoe, abbiamo visto quanto è bella Venezia: il 
problema è che, ad esempio, a Venezia non si possono installare pannelli fotovoltaici. Se guardate 
Venezia, vedete l’Italia del futuro: una città così unica, così finita, dove le pressioni sono talmente 
forti da portare a un’esasperazione. A Venezia la comunità che ci vive è soffocata dalle leggi, dalla 
Soprintendenza, e dal fatto che, se sei anziano e abiti in un palazzo, non potrai mai mettere un 
ascensore per salire al quarto piano. A Venezia si può osservare come le diverse comunità che l’hanno 
attraversata nel tempo abbiano contribuito a ciò che oggi vediamo e ammiriamo. Ma questo non ha 
meno valore, ad esempio, rispetto alla comunità di Pergola, solo perché Venezia è riconosciuta a livello 
internazionale come patrimonio UNESCO, decidendo così cosa abbia più o meno valore.

È necessario definire 
legalmente cosa sia una 
comunità per garantire equità 
nella tutela culturale e superare 
le gerarchie tra territori.

Donato Ciao

Vorrei agganciarmi partendo dalla domanda sulle pratiche patrimoniali intangibili e poi toccare 
anche la questione di ‘chi è e chi fa parte della comunità’. Per parlare di pratiche patrimoniali 
intangibili, è necessario operare uno switch di prospettiva, guardando innanzitutto al patrimonio 
culturale come bene relazionale. Un bene relazionale è quindi un’entità capace di mettere in 
relazione gli individui e questo è il processo alla base della creazione di comunità. Per quanto 
riguarda il ‘chi è e che cos’è la comunità’, più in generale, quando parliamo di comunità di 
patrimonio, a mio parere è comunità di patrimonio chi decide di prendersi la responsabilità 
di generare nuovi significati intorno a quel patrimonio. Ovviamente, quando parliamo di 
significati, dobbiamo fare un’ulteriore distinzione tra i significati localmente riconosciuti e 
quelli globalmente riconosciuti. Per quanto riguarda i significati localmente riconosciuti, 
dovremmo considerare almeno altri due tipi di comunità: le comunità di pratica, quindi tutte 
le professionalità che ruotano intorno a quel patrimonio; e le comunità di scopo, cioè tutti gli 
enti, le persone fisiche e giuridiche che hanno uno scopo comune di interesse, di salvaguardia 
e di valorizzazione rispetto a quel bene relazionale. In linea generale, credo che il dibattito 
debba spostarsi anche verso quali possano essere, oltre ai futuri possibili, i futuri preferibili 
per il patrimonio culturale italiano. Insomma, portando la riflessione su ciò che sta accadendo, 
ritengo che momenti come questo siano importanti anche per incrociare le prospettive di chi 
osserva il problema partendo da background diversi. Grazie.

Il patrimonio culturale va 
inteso come bene relazionale 
e generatore di significati 
condivisi. Le comunità 
responsabili e plurali ne 
orientano i futuri preferibili 
attraverso pratiche e scopi 
comuni.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 32
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Evelina Barbanti
Io volevo riportare l’attenzione sulla domanda riguardo al patrimonio tangibile e intangibile: 
cosa si può scegliere per una comunità più resiliente. Tendenzialmente c’è un tema di funzionalità 
delle attività che si svolgono, quindi di ciò che assume significato in un determinato territorio, in 
un determinato momento storico: c’è un’auto-selezione nel tempo e, alla fine, rimane ciò che ha 
senso che rimanga. Se la situazione climatica cambia e le popolazioni quindi migrano, oppure se ci 
sono conflitti di altra natura, alla fine prevale la funzionalità. Questo vale anche per l’espressione 
dell’arte figurativa, che non va valutata come ‘bella’, ma come ‘significativa’. Forse quest’ultimo 
termine può essere più efficace, perché riporta la narrazione di sé stessi e consente a un popolo 
di ritrovare un’identità. Credo che alla fine ci sia anche questo tema da tenere in considerazione, 
piuttosto che occuparsi di dover compiere una scelta: affidarsi quindi al processo, perché nel suo 
corso dovrebbe assumere un senso di funzionalità.

La resilienza di una comunità 
si fonda su ciò che conserva 
significato e utilità, formandosi 
attraverso i cambiamenti storici 
e territoriali.

Virgina d’Antonio
Per ricollegarmi al senso di funzionalità, volevo condividere con voi una mia esperienza. C’è un 
luogo a me molto caro a Roma, che è il MAAM, il Museo dell’Altro e dell’Altrove di Metropoliz. È un 
luogo meraviglioso che, secondo me, è anche esempio di una Roma che non è solo la città eterna, 
ma anche una città che vuole includere nuove comunità: ha il primato di essere il primo museo 
abitato al mondo e nasce da un’occupazione abitativa nel 2009 chiamata Metropoliz. Questo si 
riallaccia anche a quello che dicevamo un po’ tutti prima, ovvero che definire un museo o definire 
che cosa sia un patrimonio culturale limita anche ciò che ci sia oltre. Non dobbiamo fare una 
scaletta di che cosa sia patrimonio o meno, perché il patrimonio culturale si trasforma. Il MAAM da 
questo punto di vista è un esempio unico, perché ora come ora non rientrerebbe né come museo 
secondo la definizione dell’ICOM, né come patrimonio culturale intangibile. Per farla breve, 
l’antropologo Giorgio De Finis entra all’interno di questa occupazione e vede la disperazione delle 
facce di queste duecento persone tra migranti e italiani, e ha un’idea geniale: portare artisti da 
tutto il mondo all’interno dell’edificio, in questa ex fabbrica, nell’estrema periferia est di Roma. In 
questa ex fabbrica ora ci sono seicento opere di quattrocento artisti diversi che hanno la funzione 
di proteggere quelle persone. Quelle persone infatti non possono essere sfollate perché i muri di 
questa fabbrica non possono essere abbattuti in quanto faresti un danno all’umanità. Il problema 
è che comunque sono a rischio sfratto dal 2013 continuamente. Ora però forse qualcosa si sta 
muovendo: il Comune di Roma vorrebbe infatti comprare questo spazio per creare nuovi posti 
abitativi e vorrebbe farlo rientrare nel circuito museale della città di Roma. Questo secondo me 
è un buon esempio da cui partire, anche se i romani non conoscono questo luogo: io lo frequento 
spesso, e ci sono persone che vengono dall’Università di Oxford, da New York, a studiare questo 
progetto a livello antropologico, artistico e sociale. Concludo dicendo che il MAAM ha il primato 
di essere la prima comunità in cui i rom convivono con altre culture, e secondo me è un posto 
meraviglioso che tutti dovrebbero conoscere.

Il MAAM di Metropoliz (Roma) 
è un esempio di patrimonio 
culturale trasformativo che 
unisce arte, inclusione e 
resistenza sociale.

Letizia Tegon
Volevo collegarmi al concetto di resilienza delle comunità: parliamo di beni culturali vincolati, 
che dunque non si possono toccare. Come si può pensare che la comunità di Venezia si senta di 
rimanere, se la città è tutta vincolata? Come si può pensare di vivere all’interno della città quando 
non si può fronteggiare la vecchiaia o non si è in grado di accogliere le innovazioni? Anche per 
i giovani è difficile innovare perché è difficile trovare spazio tra quello che è l’indirizzo politico 
della città attuale. Parliamo di una città che ha tantissimi stili ed epoche diverse, ma che non avrà 
l’epoca di oggi in quanto non possiamo più toccarla e non possiamo più lasciare il nostro segno se 
non conservandola. Ecco, su questo volevo aprire un attimo il dibattito, sentire cosa pensavate 
in merito non solo a Venezia, ma a tutte le città che hanno caratteristiche simili, ovviamente.

La tutela rigida dei beni 
culturali rischia di impedire alle 
comunità di evolversi e lasciare 
il proprio segno nel presente, 
ostacolando innovazione e 
vivibilità.

Francesca Renda
Io mi ricollego invece all’intervento riguardo al MAAM perché mi ha fatto pensare al destino 
diverso che stanno avendo le Officine Reggiane. Anche qui si tratta di un’ex fabbrica gigante, 
occupata da una serie di persone. Il progetto non nasce con l’idea di essere un museo canonico, 
bensì una palestra per artisti di strada impegnati a livello sociale e politico: molti di questi 
avevano realizzato diversi progetti in alcuni quartieri d’Italia e di Europa, con obiettivi concreti 
e un reale interesse per le comunità specifiche delle varie città. Tra l’altro, piccolo inciso, ho 
detto ‘specifiche comunità’ perché secondo me è futile e anche un po’ senza senso trovare una 
definizione globale e universale di ‘comunità’, in quanto non può esistere: ogni comunità è legata 
da cose diverse e non possiamo dire che ogni comunità sia uguale. 

Il riconoscimento istituzionale 
dei luoghi culturali spontanei 
deve rispettare l’evoluzione del 
loro significato secondo il volere 
delle comunità.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 33
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Tornando alle Officine Reggiane, da un lato è vero che ci vorrebbe una sorta di intervento 
e di riconoscimento da parte delle istituzioni che dia legittimazione a questi posti, come per 
esempio al MAAM, e che evidenzi le loro attività. Dall’altro, però, ho paura che quando l’istituzione 
interviene, vengano messi dei confini troppo rigidi: spesso prendersi cura di qualcosa da parte 
dello Stato implica cadere in un vincolo di leggi e normative molto stretto. In questo modo viene 
meno la spontaneità con cui è nato un progetto di strada. Forse si dovrebbe trovare una via di 
mezzo, un modo per rendere le leggi, le normative, il Codice più malleabili. Lasciare che le cose 
seguano il loro corso. Oggi, ad esempio, il MAAM ha senso, ma magari fra dieci anni la comunità 
stessa decide che non ha più senso: dobbiamo per forza imporgli che continui ad averlo? Magari 
no. Lo stesso può valere per determinati reperti archeologici della contemporaneità, che oggi 
assumono un significato, ma magari un domani non ce l’hanno più. Dovremmo essere più flessibili 
e seguire veramente il volere della comunità, non solo quando decidiamo cosa è o non è bene 
culturale, ma anche quando non lo era e poi non lo è più, e va bene lo stesso. Grazie.

Andrea Righetto
Rispetto a queste cose che sono state dette, volevo solo dire che il MAAM non è il primo museo 
vissuto al mondo: prima di esso esisteva il Tacheles a Berlino, che successivamente è stato 
abbattuto. Anche quello era una grande fabbrica, con artisti in ogni stanza. Io ho avuto la fortuna 
di vederlo nel 2011, ma poi l’hanno demolito, e rappresentava esattamente la stessa identica 
cosa. In una Berlino multiculturale, in cui l’arte era la prima forma di turismo, di sopravvivenza 
e di rifugio per tutti, a un certo punto il mondo della legge ha deciso che non andava più bene e 
quindi l’hanno eliminato. Riallacciandomi a quello che diceva anche Francesca sul fatto che non 
è possibile una definizione generale di comunità, mi domando se sia possibile fornire strumenti 
alle comunità per autodeterminarsi e autodefinirsi, siano esse cittadine, regionali, nazionali, 
di qualsiasi dimensione. Aggiungo inoltre che la comunità non è per forza unicamente umana: 
fortunatamente, ultimamente si stanno iniziando a fare delle leggi che riguardano, ad esempio, 
i fiumi come comunità. Il fiume è un ecosistema, è una comunità che ha un suo valore, e quando 
l’uomo ci interviene troppo va a rovinare una parte del mondo di cui fa parte. Quello che penso 
sia necessario è impegnarci a dare ai cittadini o a chi è interessato gli strumenti necessari per 
permettere a chi vuole di prendersi cura e responsabilità del patrimonio culturale tangibile e 
intangibile.

Necessità di flessibilità 
normativa per permettere alle 
comunità di autodeterminarsi e 
prendersi cura del patrimonio.

Edoardo Fillia
Volevo riprendere lo spunto estremamente interessante che ci ha posto prima Letizia, chiedendoci 
di riflettere su come poter intervenire in una città vincolata come Venezia. In questo caso il climate 
change, paradossalmente, può rappresentare un’occasione. Ieri abbiamo visto intorno alla Basilica 
di San Marco una balaustra vetrata che però, dal punto di vista architettonico e artistico, non ha 
nulla di rilevante. A mio avviso, questa è stata un’occasione mancata, perché si sarebbe potuto 
lasciare un segno contemporaneo significativo. Invece, è stata scelta una soluzione trasparente 
che permette, giustamente, di tenere a vista la Basilica, ma si è persa un’opportunità importante: 
quella balaustra, che piaccia o meno, resterà lì probabilmente per decenni. 
Colgo inoltre l’occasione per sottolineare un aspetto fondamentale, ovvero che tutte queste 
riflessioni ora le condividiamo tra di noi, ma purtroppo è spesso difficile riuscire a comunicare 
efficacemente con chi prende le decisioni. Sarebbe davvero importante che considerazioni come 
queste non restassero soltanto nei nostri dibattiti, ma venissero ascoltate e prese sul serio. 
Grazie.

Il cambiamento climatico può 
offrire occasioni di intervento 
significativo. Necessità di un 
dialogo più efficace tra cittadini 
e decisori per valorizzare queste 
opportunità.

Elena Trevisanello
Mi collego a quanto detto da Francesca perché credo che, a livello internazionale, almeno nel mio 
caso in Olanda, si stia chiedendo alle comunità che cosa vogliano vedere e che cosa vogliano che 
si faccia del loro e del nostro bene comune, del nostro bene culturale. Nel momento in cui gli si 
chiede di partecipare attivamente, soprattutto se a farlo sono voci giovani, la risposta olandese è 
molto partecipativa, anche grazie alla collaborazione degli abitanti con i richiedenti asilo. Quando 
in una collezione museale è presente un patrimonio culturale e oggettistico così variegato, per 
quale ragione io, occidentale, mi prendo il diritto di dare una definizione a quell’oggetto, di 
fornirgli una narrazione, quando magari è presente un richiedente asilo che ha vissuto quel 
determinato patrimonio? Chi sono io per arrogarmi questo diritto solo perché ho avuto la fortuna 
di studiare? Questo, secondo me, è il tipo di considerazione che andrebbe introdotta nel nuovo 
Codice dei beni culturali italiano: una trasformazione, una malleabilità, una trasparenza. Apriamo 
questi archivi, apriamo questi depositi, decidiamo collettivamente cosa esporre e non lasciamo 
che migliaia di beni culturali si impolverino. Trasformiamoli, ridiamo loro nuova vita: la vita 
dell’oggetto non finisce in un museo, non ha un inizio e una fine, ma una sua circolarità. Come 
nuovo termine da inserire all’interno del Codice dei beni culturali proporrei appunto la parola 
‘circolarità’, che può anche includere il tema del cambiamento climatico. Per fare un esempio 
italiano, penso al postmodernismo: il design è concepito per non essere sprecato, per essere 
circolare e per riadattarsi alle esigenze e all’estetica del momento.

Il Codice dei beni culturali 
dovrebbe aprirsi alla 
partecipazione collettiva 
e introdurre il concetto di 
‘circolarità’, valorizzando 
pluralità e adattabilità del 
patrimonio nel tempo.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 34
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Giulia Quaresmini
Io mi ricollego a quanto abbiamo discusso finora, ovvero alla grande domanda che abbiamo più 
volte posto in forme diverse su questo Tavolo: che cosa è ancora funzionale e merita di andare 
avanti? Che cosa, invece, può essere lasciato indietro? Quello che volevo proporre è uno strumento 
giuridico che non deve essere introdotto nel Codice perché esiste già e si chiama ‘bilanciamento di 
interessi’. Quest’ultimo ha una caratteristica preziosa: permette di affrontare ogni questione caso 
per caso, consentendo così di essere molto precisi e puntuali, attribuendo una rilevanza specifica 
alla situazione in concreto. Non a caso, anche involontariamente, il principio è stato citato più 
volte in questi giorni: basti pensare al complesso tema della conflittualità tra, per esempio, il 
diritto al lavoro e il diritto alla salute in alcune aree del nostro Paese. È chiaro che gli interessi 
in gioco sono molteplici, ma è altrettanto evidente che i portatori di interesse in condizioni 
più favorevoli – per possibilità, potere, integrazione e influenza sulla comunità – riescono più 
facilmente a far valere la propria posizione come interesse collettivo. Ciò che servirebbe, invece, 
è una maggiore attenzione verso chi non ha accesso agli strumenti giuridici e culturali o il potere 
per far emergere il proprio, pur egualmente meritevole, interesse. Mi ricollego così al discorso 
fatto sull’ambiente, sulla natura e sulla presenza di animali e altre forme di vita: tutti questi 
sono portatori di interesse e attori fondamentali del nostro mondo, ma non hanno voce diretta 
nelle istituzioni, se non attraverso persone che scelgono di farsene carico, con un grande atto 
di consapevolezza e generosità. Ritengo che la generosità, intesa favorevolmente come senso 
di filìa e di protezione, specialmente verso chi si trova in posizioni di svantaggio, sia un attrezzo 
fondamentale per ripensare un Codice che tuteli veramente la complessità del nostro territorio, 
perseguendo altresì la coesione sociale.

Necessità di un approccio 
giuridico flessibile che dia 
voce anche agli interessi meno 
rappresentati.

Dana Salpina

Vorrei riportarvi alla discussione del Tavolo precedente perché secondo me non abbiamo molto 
parlato sui possibili emendamenti che possiamo apportare all’interno del Codice dei beni culturali 
e del paesaggio. Nel CMCC, Fondazione Centro Euro-Mediterraneo sui Cambiamenti Climatici, dove 
lavoro, abbiamo una programma che si chiama Peer Review Programme (PEERs), un pilastro di 
Union Civil Protection Mechanism della Commissione Europea (UCPM), quindi gestita insieme con 
la Direzione della Protezione Civile e degli Aiuti Umanitari della Commissione Europea (DG ECHO). 
Questo programma cerca di migliorare il sistema di gestione di disastri in diversi Paesi europei e si 
basa anche su un framework che si chiama PRAF e un framework tematico Wildfire PRAF, molto utile 
anche per identificare le diverse lacune che abbiamo nella gestione dei disastri per quanto riguarda 
il patrimonio culturale. Ci sono diverse aree tematiche dove sono presenti queste lacune. La prima 
area tematica è la governance, e quindi tutto quello che riguarda coordinamento, cooperazione tra 
diverse istituzioni. Ad esempio per i paesaggi agricoli, vi è veramente integrazione e coordinamento 
tra enti e istituzioni in ambito agricolo, culturale, e ambientale? Poi c’è un’altro aspetto che riguarda 
la valutazione dei rischi e della prevenzione, tutte quelle misure che aiutano un po’ a mitigare 
l’impatto del cambiamento climatico e dei disastri. 

É urgente l’integrazione nel 
Codice dei beni culturali della 
valutazione dei rischi climatici, 
per rafforzare governance, 
prevenzione e pianificazione 
nella tutela del patrimonio.

Poi c’è la parte di preparedness, quindi tutti quello che riguarda ad esempio, esercizi di protezione 
civile, training, i sistemi di allertamento (early warning systems) dei diversi Paesi. In Italia, ad 
esempio, i corsi sono stati realizzati con la collaborazione della Protezione Civile, del Ministero 
della Cultura, delle Soprintendenze con i volontari della protezione civile per quanto riguardano 
soprattutto i beni culturali mobili. Dovrebbe esserci una metodologia anche per la salvaguardia dei 
beni immobili, in quanto forse non siamo preparati su questo punto. Poi, il PRAF include la sezione 
dedicata a Recovery and Lessons Learnt, ovvero che tratta di tutto quello che abbiamo imparato 
da questi disastri, quanto abbiamo perso etc. L’Italia è uno dei pochi Paesi che dispone/usa un 
modulo specifico, molto dettagliato, attraverso il quale i funzionari della protezione civile possano 
indicare con precisione cosa/quanto è andato perduto a seguito di una calamità. Il problema però, 
è che, nonostante la precisione nella fase di segnalazione/raccolta dati, il processo successivo 
risulta poco chiaro e poco strutturato. Una volta raccolti tutti i dati, chi li gestisce? Sono pubblici 
e accessibili? Qualcuno li analizza? Come possiamo indirizzare in modo efficace fondi e risorse 
finanziarie se non abbiamo una conoscenza chiara e comprensiva di ciò che è stato perso a causa del 
cambiamento climatico/disastri? Esistano delle disposizioni specifiche in merito alla valutazione 
dei rischi e della vulnerabilità? La strategia nazionale di adattamento al cambiamento climatico 
riconosce l’importanza di valutare i rischi per il patrimonio culturale paesaggistico, ma si limita a 
indicazioni generali, senza entrare nel merito delle modalità operative. Secondo me, includere un 
riferimento esplicito a questa esigenza nel Codice costituirebbe un passo importante: potrebbe 
rappresentare un incentivo affinché, a livello regionale e comunale, si proceda con l’integrazione 
sistematica della valutazione dei rischi per il patrimonio culturale nei processi di pianificazione e 
adattamento. Attualmente, questo aspetto risulta ancora molto vago e poco attuato.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 35
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Morris Marranzano
Tanti temi sono emersi fino ad ora e penso di riagganciarmi a qualcuno di questi. Noi tendiamo 
spesso a conservare tutto: se in uno scavo archeologico trovo 300 anfore romane, sono tutte 
reperti e non possiamo buttarle, dobbiamo conservarle pur essendo uno dei reperti più 
standardizzati, nonostante le loro diverse categorie. Però nel momento in cui esse convergono nei 
magazzini delle Soprintendenze, queste vanno a riempire i luoghi già stracolmi: dopo trent’anni, il 
declino li porterà a perdere la loro funzione. Se per estremo l’avessi buttata o ceduta subito, dopo 
averla ovviamente fotografata, studiata e analizzata, non avrei sottratto spazio ad altri oggetti 
degni di essere conservati, fin dove si spinge dunque la necessità di conservare? In secondo 
luogo, se noi iniziassimo a digitalizzare e ad aprire sempre più gli archivi agli studi e studenti, 
potremmo salvaguardarci da quelli che sono i problemi del nostro patrimonio che nel bene e nel 
male, è un bene che andrà progressivamente a scomparire. Un manoscritto del 1200, se non viene 
conservato, a un certo punto diventa polvere. Il grande tema è che se io lo lascio, ad esempio, 
nella bellissima Capitolare di Verona, se i manoscritti non fossero conservati con le dovute cautele 
finirebbero lentamente in polvere, come avviene e sta avvenendo in tanti luoghi che non possono 
permettersi cure specifiche per i reperti conservati. Nel momento in cui apro le possibilità di 
studiare questo manoscritto attraverso, anche, una sua digitalizzazione, offro la possibilità di 
eternarlo e renderlo funzionale per la ricerca e posso anche permettermi di comprenderne il 
deperimento naturale e la sua distruzione. Ultimo tema che tocco velocemente è il fatto che 
secondo me, all’interno del Codice dei beni culturali va introdotta, un po’ come nella Costituzione, 
la possibilità di modificare con maggior facilità gli articoli: non possiamo permetterci un 
Codice che rimane vecchio. Nel 2022 è uscito un articolo interessantissimo, un report in realtà 
internazionale sui beni culturali, e questo non verrà mai introdotto se non possiamo modificare 
con maggior facilità la legge. Tutto il corpus di studi che viene fatto anche a livello nazionale e 
internazionale non può convergere all’interno del Codice perché purtroppo le leggi senza una 
possibilità di modifica rimangono stagne, ferme, o vengono solo in parte modificate. Apriamo 
alla possibilità di arrivare a modificare in corsa il Codice, così sarà eternamente un Codice dei 
beni culturali sempre aggiornato.

Necessità di una 
digitalizzazione diffusa e una 
maggiore flessibilità normativa 
per garantire la conservazione 
sostenibile e l’aggiornamento 
continuo del Codice dei beni 
culturali.

Francesca Renda
Stavo ripensando un attimo ai beni tangibili e intangibili di cui parlavamo prima: mi è venuto 
in mente un caso studio che fa parte anche del mio progetto di dottorato, ve lo riporto 
semplicemente come suggestione. Nel 2019 l’artista e attivista Tania Bruguera – nell’ambito 
di Atlas of Transitions – è venuta a Bologna e ha proposto un progetto che si chiamava School of 
Integration: questo era praticamente un ribaltamento delle scuole di integrazione in Germania, 
pensate per persone migranti, in cui i richiedenti asilo devono andare lì ad apprendere la lingua, 
la storia della Germania, la cultura, etc. Un processo totalmente univoco, in cui non possono 
apportare nulla. In collaborazione con associazioni della città, Bruguera ha cercato di capire quali 
fossero le comunità straniere presenti a Bologna da più o meno tempo, dando loro la possibilità 
di fare lezione al pubblico. 

Il patrimonio culturale dovrebbe 
includere gli spazi affettivi e 
relazionali, riconoscendo il 
loro valore attivo e adattabile 
secondo l’evoluzione delle 
comunità.

Erano tutte giornate divise per nazioni o aree geografiche: c’è chi si è occupato di storia, chi di 
cultura, chi di cucina peruviana… La comunità cinese ha organizzato una serata karaoke. Questa 
era l’opera: la collaborazione, la relazione tra le persone, le conoscenze e ciò che per ognuno era 
importante. E quindi si sono creati dei contesti molto informali. Questo per dirvi che forse, se 
dovessimo pensare a una revisione delle disposizioni generali, dovremmo pure considerare come 
patrimonio culturale quegli spazi affettivi, cioè gli spazi che generano affetti tra le persone. Li 
dovremmo considerare come dei beni culturali fino al momento in cui hanno un valore attivo per 
la comunità. Dovrebbe quindi esserci la possibilità di poter veramente cambiare in corsa, senza 
bisogno di aspettare decenni e decenni per dare un nuovo significato alle cose, perché alla fine 
ormai noi come società ci muoviamo rapidamente, le cose cambiano; quindi forse dovremmo avere 
anche questa velocità di cambiare il senso alle cose che sono meno o più importanti per le comunità.

Rosanna Carrieri
Nel quadro di ragionare attorno al Codice, mi sembra altrettanto urgente parlare di chi lavora 
con i beni culturali e chiederci come realmente stanno le persone che lavorano in questo settore. 
Chi ci ha a che fare quotidianamente vive condizioni di sfruttamento e di sottoretribuzione ormai 
strutturali. È uscito recentemente un articolo che trattava del benessere e della salute mentale 
nel lavoro culturale e artistico, e i dati sono abbastanza emblematici: il 90% e più delle persone 
che lavorano nei beni culturali sta male. Io faccio parte dell’associazione ‘Mi riconosci?’, che da 
quasi dieci anni rivendica riconoscimento, dignità ed eque retribuzioni per tutte le persone che 
lavorano nei beni culturali, denunciando forme di sfruttamento. Negli anni abbiamo condotto 
diverse inchieste, dall’ultima è emerso che la maggior parte delle lavoratrici e dei lavoratori dei 
beni culturali guadagna meno di 8 euro l’ora, alcuni addirittura 5 euro, una cifra con cui non si può 
sopravvivere, soprattutto considerando che vengano richiesti alti titoli di studio, come la scuola 
di specializzazione dopo la magistrale o il dottorato, che per le paghe italiane non garantiscono 
condizioni minimamente dignitose. 

La tutela del patrimonio 
culturale richiede il 
riconoscimento e la dignità del 
lavoro, superando sfruttamento 
e sotto-retribuzione strutturali 
nel settore culturale.

https://www.artribune.com/arti-visive/2025/03/inchiesta-salute-mentale-settore-arte/


I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 36
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿E questo non è un problema solo dei giovani, ma assolutamente intergenerazionale. Nell’ultima 
indagine che abbiamo fatto sul lavoro culturale, hanno risposto persone di cinquantacinque, 
sessant’anni, e altre di ventitré, ventiquattro: il 70% guadagna meno di 8 euro all’ora. Molti 
sono costretti ad aprire partita IVA pur avendo un datore di lavoro fisso; in alcuni casi persino il 
Ministero della Cultura richiede l’apertura della partita IVA. Per me, il fatto che il settore pubblico 
chieda e collabori con lavoratrici e lavoratori pagandoli, o, meglio, sottopagandoli ricorrendo a 
partita IVA è qualcosa che va ben oltre ogni limite. Insomma, il patrimonio culturale è di tutte e 
di tutti, il che significa che dobbiamo investirci sopra. Mi sembra un grande tema silente: è bello 
interrogarsi, partecipare, pensare di agire dal basso, ma se i musei o gli archivi sono chiusi, chi li 
apre? Il volontario? Chi lavora agli Uffizi, per esempio, vede che i turisti pagano 25 euro di ingresso: 
come si può pensare che un lavoratore che guadagna solo 7 euro all’ora si affezioni al luogo? La 
retorica del ‘fare questo lavoro per passione’ ha stufato. Il lavoro è spesso esternalizzato secondo 
la logica del massimo ribasso, e questo è evidentemente un problema. Non è l’unico, certo, ma 
riguarda anche chi si prende cura concretamente del patrimonio, ed è un tema che andrebbe 
affrontato seriamente.

Daniela Desantis

Rosanna, grazie, a nome di tutti. Io sono completamente d’accordo e peraltro è uno dei temi 
che mi interessava toccare. Prima ci chiedevamo come coinvolgere la comunità, come la 
possiamo far partecipare: ma la cultura in primis non è qualcosa fuori da noi, siamo noi quello 
che facciamo, quello che produciamo, quello che vediamo, quello a cui partecipiamo. Se le 
persone che hanno studiato storia dell’arte, architettura, beni culturali, non riescono ad avere 
il cibo sulla tavola seguendo questo tipo di percorso, è chiaro che tutti noi ci sentiremo al di 
fuori della cultura, e tutti collettivamente saranno disinteressati, la percepiranno addirittura in 
maniera antagonistica. Volevo poi arrivare ad un’altra riflessione, legata alla staticità tipicamente 
italiana dei beni culturali: ieri abbiamo utilizzato una parola che è nel sottotitolo del progetto 
NextGen, che è il termine ‘trasformativo’. Per me è molto importante calcare su questa parola, 
perché è fondamentale uscire da questo concetto di bene o di patrimonio statico. È necessario 
adottare una concezione più fluida, dove tutte e tutti, migranti inclusi a qualsiasi stadio della 
loro migrazione, possano lasciare il segno e possano plasmare collettivamente e in maniera 
viva il patrimonio. Perché il patrimonio non può essere morto, non può rimanere ad ‘ammuffire’: 
paradossalmente la busta di plastica, la lifeline, è più patrimonio dell’anfora che risiede da 
centocinquant’anni nello stesso museo. Quindi, tornando a questo concetto di trasformativo, 
c’è una gigantesca opportunità nel mondo dei beni culturali, di trovare una intersezione con 
le azioni umanitarie, con quelle emergenze che accadono anche in Italia. Utilizzare l’arte come 
strumento di dialogo, come strumento di inclusione, come strumento per plasmare qualcosa di 
comune, è fondamentale, ed è soprattutto una grandissima opportunità. Potremmo per questa 
ragione formare degli specialisti, in questo tipo di progetti, che vadano ad utilizzare l’arte non 
tanto come soprammobile, ma come strumento politico e sociale.

La cultura deve essere 
trasformativa e inclusiva, 
valorizzando l’arte come 
strumento sociale e politico, e 
garantendo dignità a chi lavora 
nell’ambito culturale per riuscire 
a coinvolgere le comunità.

Benedetta Baldassarre
C’è una parola che secondo me va detta ad alta voce, che non è stata ancora nominata ma 
che in realtà racchiude moltissimi degli interventi proposti, e che è il termine ‘adattamento’ o 
‘gestione adattiva’ delle risorse che abbiamo, del territorio, del patrimonio, delle comunità. Come 
giustamente diceva Daniela, il sottotitolo di questo evento è ‘natura trasformativa’ e niente è più 
trasformativo del sapersi adattare costantemente. Riguardo alla domanda che ci è stata posta e 
che riguarda il tema della ‘resilienza’, preferirei fare riferimento proprio al tema dell’adattamento 
e di adattatività. 

La resilienza passa da una 
gestione adattativa integrata, 
che rinnovi strumenti e approcci 
per tutelare patrimonio, 
territorio e comunità di fronte 
alla crisi climatica.

Vorrei lanciare proprio questi aspetti qui oggi: non ho una risposta pronta, ma vorrei capire secondo 
voi ‘da cosa passa questa resilienza’ e quindi ‘da cosa passa l’adattamento’ alla crisi climatica, 
al cambiamento climatico, una lotta che, mio parere personalissimo, in realtà è praticamente 
già persa e quindi dobbiamo cercare di capire come adattarci e come convivere. L’adattamento 
secondo me passa da una gestione adattativa integrata dei beni culturali, del patrimonio dei 
territori, delle comunità che lo abitano, passa, e su questo ringrazio tantissimo Morris Maranzano, 
anche dall’adattamento degli strumenti che abbiamo. Quindi non è solo adattare quello che 
dobbiamo conservare o tutelare, ma dobbiamo prima di tutto adattare il nostro approccio alla 
conservazione e alla tutela e quindi adattare gli strumenti.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 37
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Rosanna Nicosia
Io mi volevo ricollegare a uno dei primi interventi, nel quale si parlava della narrativa 
dell’occidentalismo. Io credo che questo modo di vedere banalizzi moltissimo l’arte, perché, 
come ha detto anche Daniela, quando si parla di arte bisogna chiamare esperti, cioè persone 
che hanno studiato e che possono effettivamente dare un contributo autentico per descrivere 
quell’oggetto che viene ritrovato. In parole povere, se si ritrova un rostro di Cartagine, è giusto 
che a parlare di questo pezzo storico sia una persona, uno studente magari specializzato in 
arte romana. Capisco l’idea di chiamare la persona che viene da quel posto perché magari sa 
più di noi, come ad esempio il richiedente asilo, ma una persona così può avere priorità diverse 
e sicuramente non è preparata quanto, ad esempio, una persona che ha un dottorato in arte 
romana. Secondo me è importante, come ha detto Daniela, chiamare professionisti: l’Italia 
fortunatamente è un Paese con ottime università, che produce professionisti a cui dare grande 
lavoro. Fine, scusate.

La valorizzazione del 
patrimonio culturale richiede 
il contributo di professionisti 
qualificati, riconoscendo il ruolo 
centrale della competenza 
accademica nella sua 
formazione.

Matteo Giovanardi
Allora, gli ultimi 3-4 interventi hanno toccato tutti gli argomenti che volevo toccare io e sono stati 
davvero preziosissimi, quindi grazie. Ne approfitto per dire un’altra cosa riguardo l’argomento 
della resilienza e dell’adattamento su cui sono molto d’accordo e che trovo molto intelligente 
come definizione. Per rispondere alla domanda che ci avete posto all’inizio, ovvero ‘quali pratiche 
intangibili per aumentare la resilienza, o l’adattamento delle comunità’, penso che tutti siano 
consapevoli della crisi all’interno della quale siamo, non ultima quella climatica: tuttavia esiste 
un’altra crisi, che è emersa anche da questi discorsi, che è la crisi dell’immaginario. Quest’ultima 
non ci permette di immaginare futuri possibili o desiderabili. Io vengo principalmente dalle arti 
performative e in quanto bene intangibile, sono anche loro all’interno della categoria dei meno 
visibili: io però ritrovo tre caratteristiche in questo tipo di beni intangibili. La prima è molto 
banale, ne abbiamo parlato direi in praticamente tutti i nostri interventi ed è quella dell’identità, 
quindi qualcosa che accomuna un gruppo: è un termine terribile, difficilissimo da definire, più 
facile da comprendere quando si è all’interno di un gruppo. E la seconda è proprio questa capacità 
di lavorare su di un futuro desiderabile: c’è da chiedersi come può un festival o un tot di persone 
che si ritrovano a ballare, immaginare un futuro. In realtà anche in questo caso, è più facile 
comprendere questo aspetto quando si è dentro: un Festival che raggruppa una serie di persone, 
può parlarci ad esempio del fatto che quel gruppo di persone vuole un centro storico vissuto in 
maniera differente. Questo è fondamentale sia per la programmazione, sia per la progettazione 
e per l’amministrazione di quella città. E magari ci può parlare del fatto che la città programma 
esclusivamente per i sessantenni perché è composta dal 70% dei sessantenni, i quali votano, 
e sappiamo che l’amministrazione solitamente non fa scelte politiche ma scelte per prendere 
voti di consenso. O magari un gruppo di persone che si trovano per recuperare i balli popolari 
in Appennino, ci parla del fatto che ci vuole un ospedale più vicino: però parte da lì, parte da 
dinamiche completamente diverse. E questa è la terza caratteristica: molte dinamiche avvengono 
al di fuori dello spazio lavorativo, al di là dello spazio produttivo. Queste cose succedono quando 
io sono essere umano, quando sono me stesso, non quando sto producendo. È molto difficile per 
me immaginare un’implementazione di queste cose all’interno di un Codice, fatto chiaramente 
per conservare. Quindi o si pensa a un Codice nuovo, ma significa implementare una nuova legge 
all’interno di un sistema che è fatto per preservare queste cose, oppure si cambia questo Codice in 
ottica di adattamento, cioè un qualcosa di meno granitico. Anche perché, le risorse economiche 
non sono infinite: possiamo gestirle meglio, posso evitare di spendere due miliardi di euro in 
cassette per delle anfore, posso pagare meglio le persone, ma sono comunque risorse finite, 
quindi è necessario compiere una scelta.

Per rafforzare la resilienza, 
serve un Codice adattivo 
che riconosca l’identità, 
l’immaginario e le pratiche 
affettive come beni intangibili 
capaci di generare futuri 
desiderabili.

Orsola Risato
Volevo fare una riflessione su un’eventuale situazione in cui la comunità migrante si prenda 
cura delle opere provenienti dal proprio contesto. Ora, penso che siamo tutti d’accordo che 
del patrimonio si debba occupare chi è formato tecnicamente e professionalmente a riguardo. 
Diciamo che non è nemmeno che una cosa escluda l’altra, cioè, non è che un migrante di per sé non 
possa avere una formazione pari a quella che può avere un italiano qui o in qualsiasi altro Paese 
europeo. Vi porto un esempio: sappiamo tutti che soprattutto in Inghilterra, o comunque in Paesi 
con un passato coloniale più importante del nostro, senza far finta che noi non l’abbiamo, si inizi a 
ragionare sulla restituzione delle opere d’arte. Esistono infatti diversi musei che stanno iniziando 
a restituire, ad esempio all’India, al Nepal, a diversi Paesi dell’Africa, determinati manufatti, 
artefatti, ecc. Entrando in quest’ottica, non sarebbe interessante che, per esempio, in Italia, 
determinati manufatti che hanno una provenienza che chiaramente è di guerra o di conquista, 
che pure può essere stato fatto nel Settecento o nell’Ottocento e quindi essere ormai parte del 
nostro patrimonio, venissero riconsegnati alla comunità di origine? 

È fondamentale coinvolgere 
le comunità d’origine 
nella narrazione e cura del 
patrimonio, valorizzando il 
legame affettivo e culturale.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 38
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Si potrebbe dare voce e responsabilità alla comunità d’origine per parlarne in chiave non 
necessariamente scientifico-tecnica, lasciando questo aspetto invece a un professionista. Perché 
però non dare voce anche al pubblico di origine? Io penso che in quest’ottica potrebbe esserci 
effettivamente una partecipazione pratica della persona intesa come pubblico. E ciò vale per 
il migrante, ma anche per il non migrante. Ad esempio, al posto di andare agli Uffizi dove sono 
esposte fin troppe opere, io preferisco andare a Treviso, nel mio museo, a vedere cosa c’è: questo 
perché è più rilevante per me, per le mie radici, che comunque posso mettere in discussione. 
Quindi, secondo me, al di là della retorica sulle tecniche di conservazione e di preservazione, è 
importante ricreare un contesto continuo attorno alle opere. Potrebbe essere questa una chiave 
interessante.

Francesca Renda
Sono perfettamente d’accordo. Il mio intervento, appunto, si collegava più o meno a questo 
punto di vista. Capisco che per una questione di organizzazione sociale ognuno abbia la propria 
professione: io, ad esempio, non andrei mai ad operare un rene, dato che non posseggo la 
formazione adatta per farlo. Però per quanto riguarda la cultura e i beni culturali e paesaggistici, il 
discorso è completamente differente: la maggior parte di questi beni non esisterebbe se non fosse 
esistita la comunità che li ha prodotti, che continua a tutelarli, che gli dà un’importanza. Questo 
è diverso per i beni paesaggistici, dove noi dovremmo imparare – in alcuni casi – a metterci da 
parte; ma per quanto riguarda il bene culturale, tangibile o intangibile, per quanto sia utile e 
indispensabile la presenza di un professionista capace di fornire una corretta interpretazione, 
così come le indicazioni più adeguate per la tutela, penso che allo stesso tempo sia fondamentale 
sapere cosa ne pensa la comunità che l’ha prodotto, lo protegge o gli ha conferito valore. Per 
esempio, il festino di Santa Rosalia a Palermo si celebra da 400 anni: mi sembra che il parere di 
un antropologo riguardo a questa usanza secolare sia fondamentale tanto quanto quello della 
comunità che continua a manifestare la volontà di mantenere viva questa festa. Ancor di più, mi 
sembra che la voce delle persone migranti abbia un’importanza fondamentale quando si parla 
della loro storia, dando spazio all’auto-narrazione. Non dobbiamo sempre essere noi a narrare le 
storie altrui: parliamo tanto di femminismo e dell’importanza che gli autori non debbano essere 
sempre maschi, ma dobbiamo anche smetterla di avere una narrazione coloniale nei confronti, 
ad esempio, di Paesi del Nord Africa, dove è necessario ascoltare chi quei Paesi li vive.

La cultura va tutelata con 
competenza, ma valorizzata 
anche attraverso la voce delle 
comunità che l’hanno generata, 
promuovendo l’auto-narrazione 
e superando approcci coloniali.

Francesca Ruzzetta
Volevo portare un esempio relativo a quello che hai appena detto e che mi trova completamente 
d’accordo. Prima si parlava di Cartagine e del fatto che per parlare di un rostro di Cartagine ci 
debba essere qualcuno laureato in archeologia classica. Io sono laureata in archeologia classica 
a Oxford e sono andata a Cartagine: la persona che ho incontrato lì, che non era un professionista 
del settore, era un semplice custode e sapeva di Cartagine duemila volte più di quanto sapessi 
io. Quindi bisogna avere anche un po’ di umiltà in questo senso e saper ascoltare le persone e le 
comunità che per centinaia di anni sono lì a preservare il patrimonio culturale. Si parlava prima 
di colonialismo: ecco, io credo che sia una visione veramente coloniale quella di pensare che nelle 
università occidentali come quella di Oxford, basate sullo sfruttamento di queste comunità, noi 
dobbiamo andare da loro a spiegare l’importanza del patrimonio culturale. Certo, quando c’è 
bisogno di esperti si trovano gli esperti, ma gli esperti si possono trovare anche in una comunità 
locale. Questo volevo dire, scusate se ho saltato la fila.

L’esperienza e la conoscenza 
delle comunità locali sono 
fondamentali quanto quella 
accademica. Ignorarle perpetua 
una visione coloniale del 
patrimonio culturale.

Rosanna Nicosia
Scusate, ma credo che siamo un po’ usciti dai binari, perché in realtà sono d’accordo con tutto ciò 
che avete detto finora. La mia proposta si basa proprio su quello che avete detto voi tre: non ho 
detto il contrario, sostengo semplicemente che secondo me non si può parlare di occidentalismo 
in questo caso. Il fatto che tu abbia studiato a Oxford e che domani vada a Cartagine a dare la 
tua opinione, secondo me non è né un atto di presunzione né di occidentalismo: semplicemente 
se hai studiato a Oxford, o anche all’Università di Messina, riconosco che sicuramente sai più di 
chi non ha studiato. Questo non è, secondo me, una questione di occidentalismo. Certo, se poi 
mi dici che ci sono università che vogliono insegnare la storia africana senza mai essere andate, 
senza mai aver aperto un libro o un manoscritto africano, allora quello sì. Dico solo che non è un 
atto di presunzione quando un esperto viene a spiegare a me, che vengo dalla Sicilia, l’arte della 
Magna Grecia. Non lo percepisco come occidentalismo. Questo era il mio intervento di prima. 
Sono d’accordo sul fatto che bisogna integrare la comunità dei new comers nella preservazione 
del patrimonio culturale, era proprio questa la mia proposta. Dico solo che non è occidentalismo 
quando qualcuno che ha studiato fa un commento. Poi ci sono magari anche, come ha detto 
Francesca, esperti su quella materia che non hanno avuto bisogno di andare a Oxford per sapere 
queste cose, ma secondo me non è un atto di arroganza o occidentalismo. Riconosco che se tu 
hai un dottorato in Arte, io mi taccio, sono sicura che ne sai più di me. Io faccio Scienze politiche, 
eppure so che se dovessi trovarmi davanti a qualcuno con una laurea in arte che volesse spiegarmi 
l’arte della Grecia, anche se vengo dalla Sicilia, farei un passo indietro. Ma questo non toglie nulla 
a quello che avete detto voi. Semplicemente non credo sia arroganza. Tutto qua.

Riconoscere la competenza 
accademica non significa 
perpetuare l’occidentalismo, 
purché si integri il sapere 
professionale con quello delle 
comunità d’origine in modo 
rispettoso e collaborativo.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 39
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Donato Ciao
Prendo veramente venti secondi per portarvi qui due progetti che stiamo portando avanti con 
la nostra organizzazione. Il primo è Percorsi Innovation Camp, ed è un festival di impact design 
itinerante, ospitato da comunità locali fuori dalla narrativa mainstream. Sostanzialmente 
partiamo da delle sfide lanciate dal territorio e portiamo dei gruppi di locals e non locals sul 
territorio a scoprire il patrimonio locale e a co-progettare servizi, prodotti ed esperienze calati 
sulle sfide e sul patrimonio locale. L’altro progetto stabile di cui vorrei parlare è Community 
Hackers Italia (https://www.communityhackers.it/). Su quest’ultimo progetto ci siamo 
interrogati su quali potessero essere le competenze pratiche metodologiche per fare attivazione 
di comunità. Ne è uscito fuori un framework cooperativo che abbiamo chiamato Community 
Hacking, che attinge da tutta quella che è la cultura hacker, ovvero trovare modi alternativi per 
scardinare il sistema. Ne è uscita fuori una community che a livello italiano ad oggi conta 600 
membri. Si basa su logiche di peer learning e sullo scambio di buone pratiche ed è in continua 
crescita.

È possibile attivare le comunità 
locali attraverso pratiche 
collaborative, creative e 
inclusive, valorizzando il 
patrimonio e le competenze 
diffuse.

Zoe Vandenhende
I’d like to return to the point Dana raised, about disaster management for cultural heritage. It’s a 
complex field, especially when it comes to aligning international frameworks with national policies. 
One useful perspective I’ve found is a rights-based approach – specifically, cultural rights. People 
have the right to participate in and contribute to cultural life, regardless of their legal or residential 
status.This principle is recognized by international conventions, but it’s not reflected in national 
legislation or enforcement mechanisms – not in Italy, not in Belgium, and not elsewhere. That gap is 
a real problem. We could contribute much more to this work if cultural rights were properly included 
and protected in national policies. 
Traduzione: Vorrei tornare su un punto sollevato da Dana, quello della gestione delle emergenze 
per il patrimonio culturale. È un campo complesso, soprattutto per quanto riguarda l’allineamento 
tra i quadri internazionali e le politiche nazionali. Un approccio che trovo molto utile è quello 
basato sui diritti – in particolare i diritti culturali. Le persone hanno il diritto di partecipare alla 
vita culturale e di contribuire ad essa, indipendentemente dal loro status legale o residenziale.
Questo principio è riconosciuto da convenzioni internazionali, ma non è recepito nella legislazione 
nazionale né applicato concretamente – né in Italia, né in Belgio, né altrove. Questa mancanza è un 
vero problema. Potremmo fare molto di più se i diritti culturali fossero realmente inclusi e tutelati 
nelle politiche nazionali.

La valorizzazione del 
patrimonio culturale dovrebbe 
includere il diritto di tutti a 
partecipare alla vita culturale, 
indipendentemente dai confini 
o dallo status legale.

Letizia Tegon
Io mi collego ad altri argomenti che erano emersi. Allora, avevamo parlato di comunità e di come la 
comunità non fosse ascoltata dalle classi dirigenti e che fosse colpa soltanto delle classi dirigenti. 
In realtà è vero solo in parte: siamo anche noi dal basso che molto spesso ci disgreghiamo un po’ 
troppo, nel senso che ognuno si crea la propria lotta e nonostante il bene comune sia in comune, 
ognuno mantiene una visione diversa. Quindi c’è una realtà politica che ha una visione, e poi ci 
sono tante piccole realtà che si fanno lotta un po’ tra di loro. Ecco, quindi, parlando di visione dal 
basso, sono d’accordo che tutti devono partecipare al dibattito e sarebbe bello quindi vedere la 
cittadinanza attorno, non soltanto esperti di beni culturali. Poi volevo mettere in risalto quello 
che è stato detto sulla natura e il bisogno appunto di affiancarla a quella che è anche il nostro 
patrimonio, non solo come paesaggio bellissimo. 

La partecipazione dal basso e 
il rispetto per la natura, anche 
attraverso l’ascolto degli esseri 
non umani, sono fondamentali 
per una visione inclusiva e 
integrata del patrimonio.

Mi piacerebbe che nel Codice uscisse fuori la stessa importanza tra il bene culturale e la natura, 
che ha un ruolo fondamentale. Vi lascio infine questo piccolo topic. Sono convinta che per 
comprendere un contesto naturale bisogna mettersi nei panni di chi lo abita e quindi mettersi 
nei panni di tutti quegli esseri anche non umani che lo abitano. Non è un caso che quando sono 
diventata guida ambientale, chi mi ha accompagnato nel percorso mi abbia suggerito di agire 
come un animale qualora mi fossi ritrovata in un bosco, non come umani. È solo in questo modo 
che si può comprendere come rispettare questo luogo, in quanto la natura ci dà delle soluzioni, 
e quindi è necessario ascoltarla, ed è per questo che nel Codice mi piacerebbe ci fossero queste 
considerazioni.

Francesca Bignotti
Io riprendo l’argomento di prima perché sono una donna bianca che studia l’arte africana, e 
non vi nascondo che in realtà mi sono posta gli stessi problemi che qui sono emersi. Sono una 
donna bianca che vive nel mio paesino e non conosco esattamente il mondo dell’arte africana 
contemporanea, ed è per questa ragione che, in accordo con il mio relatore, ho scelto di parlare 
dell’unica cosa di cui posso parlare in quanto italiana: come noi raccontiamo l’arte africana, in 
particolar modo nella Biennale di Venezia. Mi sono comunque posta queste problematiche di 
cui parlavamo: al di là del fatto che abbia scelto una bibliografia prettamente non europea, ho 
contattato direttamente i diretti interessati. 

Riconoscere i propri limiti 
culturali e collaborare con 
voci locali consente una 
narrazione più inclusiva e 
rispettosa dell’arte, superando 
le dinamiche coloniali.

https://www.communityhackers.it/


I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 40
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Questi si sono dimostrati felicissimi di collaborare, abbiamo parlato tanto di multiculturalità, e la 
cosa interessante è che effettivamente non sono interessati a un discorso esclusivo dove solo loro 
possono parlare del loro patrimonio, ma vogliono riuscire a uscire dal discorso di colonizzati ed 
ex colonizzatori, pur tenendolo sempre in considerazione il passato. Ed è la premessa della mia 
tesi: io so da dove vengo e so che per poter arrivare a parlare di temi che appartengono in realtà 
a culture molto diverse dalla mia, devo mettere le mani avanti. Però ecco, ci sono effettivamente 
esperti che devono essere contattati nel luogo effettivo in cui quest’arte è stata prodotta, ma 
si possono interpellare anche persone comuni che creano una rete tra esperti e esperti locali. 
Questo approccio permette di uscire da quella dinamica del ‘mio patrimonio nazionale’, ‘solo 
io posso parlare di questo’, pur rispettando ovviamente chi siamo e i nostri luoghi di origine.

Marianna Monguzzi
Volevo portare qualche piccola osservazione sul Codice dei beni culturali e sul climate change. 
Concordo pienamente con Dana che la parte di valutazione dei rischi manca completamente dal 
nostro Codice. Ci sono tantissimi articoli su che cosa sia la tutela, che cosa sia la conservazione, 
ma è bene adesso iniziare anche ad aggiungere qualcosa sul climate change, perché o agiamo 
adesso o è già una partita persa. In realtà io sono ottimista su questo, secondo me se ci mettiamo 
adesso, qualcosa per il futuro potremmo fare. Un’altra considerazione che volevo portare era che 
ci sono stati dei tentativi da parte del Ministero: nel 2021 è stato presentato un piano dal 2021 
al 2027 per ricevere dei fondi da parte dei beni culturali per rischio sismico e per altre calamità 
naturali. Tuttavia, se è il bene culturale che deve mettersi lì a presentare il progetto, a fare le 
rilevazioni, capire quali sono gli interventi da fare, questo diventa un onere troppo costoso: c’è 
dunque un meccanismo che va cambiato. Un altro aspetto da tenere in considerazione è che 
bisogna distinguere se è una competenza regionale o dello Stato, perché spesso si distingue 
molto bene nel Codice dei beni culturali, però in questo caso bisogna comprendere bene chi ha la 
competenza e non dire ‘ci penserà qualcun altro’. L’ultimo aspetto è anche la possibilità di inserire 
delle buone pratiche nel Codice: spesso noi siamo abituati a leggere le sanzioni, gli interventi di 
emergenza ai beni culturali, ecc. In realtà magari si potrebbe già dare uno stimolo di nuove buone 
pratiche che si potrebbero attuare anche con poco nei beni culturali.

Il Codice dovrebbe affrontare 
il cambiamento climatico con 
misure concrete, semplificando 
gli interventi e promuovendo 
buone pratiche sostenibili.

5	 Considerazioni conclusive – Parole chiave e riflessioni finali

I due Tavoli di lavoro hanno portato, come primo risultato, all’individuazione di una 
serie di parole fondamentali che hanno costituito la base per il lavoro successivo di 
sviluppo collettivo. Queste le parole individuate: 

•	 Circolarità
•	 (De)istituzionalizzazione del bene 
•	 Agency
•	 Voce e responsabilità
•	 Ecosistema e Interazione
•	 Vulnerabilità
•	 Marginalizzazione
•	 Fruibilità inclusiva
•	 Bilanciamento di interesse e di potere
•	 Adattamento e adattabilità
•	 Diritto culturale al dubbio – costante cambiamento
•	 Scelta e metodo di de-patrimonializzazione 
•	 Dissonanza del Patrimonio
•	 Spazi di relazione e di cura
•	 Interesse pubblico e subordinazione del bene culturale
•	 Tangibile/Intangibile
•	 Orizzontalità e Marginalità
•	 Narrativa e Comunicazione 
•	 Contemporaneità
•	 Trasformatività
•	 Negoziazione

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 41
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

•	 Valutazione dei rischi
•	 Accessibilità
•	 Arti performative
•	 A-iconicità
•	 Digitalizzazione (Digital Twin, realtà aumentata) 
•	 Riscatto e Uguaglianza sostanziale
•	 Sussidiarietà degli enti
•	 Suddivisione tutela/valorizzazione
•	 Transizione e Autodeterminazione
•	 Funzionalità
•	 Innovazione sociale e aperta

A chiusura dei lavori, una breve restituzione pubblica ha permesso di presentare alla 
platea i principali risultati e le parole chiave emerse, condividendo con il pubblico 
esterno la complessità e la ricchezza delle discussioni svolte nei giorni precedenti. 
La restituzione è stata concepita come espressione collettiva del gruppo di lavoro, a 
nome dell’intero gruppo di partecipanti, nella convinzione che i risultati raggiunti e le 
riflessioni prodotte appartenessero a un percorso realmente condiviso e co-costruito.
Questo momento conclusivo ha rappresentato la transizione naturale verso le fasi 
successive del progetto, dedicate alla redazione collettiva delle Raccomandazioni e 
delle Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del 

Alcuni partecipanti ai Tavoli di lavoro under 35 durante la visita  alla cripta della Basilica di San Marco organizzata  
per la sessione «Venezia itinerante»



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 42
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿paesaggio (d.lgs. 42/2004), consolidando l’approccio dialogico e partecipativo che ha 
caratterizzato l’intero percorso di NextGen Heritage – Think it Big.

Duna Viezzoli
Partendo da quella che era la nostra iniziale idea di lavoro sulle parole chiave dell’attuale 
parte introduttiva del Codice dei beni culturali: questo è quello che ci avete dato, su questo ci 
avete chiesto di lavorare, ma noi in realtà vorremmo lavorare su altre parole. Quelle parole non 
funzionano più. Stavamo facendo la presentazione adesso, quindi ovviamente è in fieri, ma anche 
perché volevamo farlo assieme. È un insieme di parole e foto da far scorrere in sottofondo durante 
la mezz’ora per far vedere quello che abbiamo fatto.

Presentazione delle nuove 
parole chiave, portatrici di 
un linguaggio aggiornato e 
condiviso in alternativa a quelle 
del Codice dei beni culturali.

Orsola Risato
Sorrido perché stamattina mi sono svegliata con in mente proprio la parola ‘intersezionalità’, 
perché ho pensato che ieri ci siamo detti un sacco di cose, alcune più scontate, alcune meno. Alla 
fine sono due Tavoli che funzionano proprio se li pensiamo in questo senso di intersezionalità, 
cioè, è inutile parlare di beni di patrimonio culturale o paesaggistico se non ragioniamo sul 
climate change come una cosa strettamente connessa. Se Venezia va sott’acqua perché si riscalda 
il pianeta e si innalza il livello del mare, è inevitabile che questo abbia a che fare col patrimonio 
culturale, con le comunità che ne usufruiscono e, non solo, che lo producono e riproducono. Non 
so se possiamo ragionare su questa parola e sul fatto di effettivamente includerla, se stiamo 
parlando di proposte concrete di modifica del Codice, o meglio includerla in qualche modo più 
palese. Se non ci piace ‘intersezionalità’, perché, mettiamo, ci sembra troppo presa in prestito 
dalla sociologia, si può parlare di interdisciplinarità, di trasversalità delle pratiche, però secondo 
me è un fulcro concettuale che non dobbiamo farci sfuggire. E secondo me proprio a livello pratico 
questa parola va in qualche modo inclusa nel Codice, se stiamo parlando di modifiche.

La tutela del patrimonio 
culturale deve integrare il 
cambiamento climatico 
attraverso un approccio 
intersezionale e 
interdisciplinare nel Codice.

Giulia Ferro
Una delle prime cose che era venuta fuori ieri era quanto le lotte fossero tutte pari, tutte 
orizzontali: che sia quella per la migrazione, per il climate change, per le minoranze di qualsiasi 
tipo, umane, non umane, minoranze LGBT+, eccetera. Una seconda cosa era un ragionamento 
anche su noi come gruppo di persone che comunque siamo all’interno di un certo tipo di privilegio 
e abbiamo la possibilità di ragionare anche su questi temi, mentre, per esempio, le persone 
migranti marginalizzate, che sono uno dei temi di questi due Tavoli, non sono qui, e questa 
comunque è sempre una cosa che sarà all’interno dell’introduzione che faremo.

Riflessione sull’orizzontalità 
delle lotte sociali e ambientali, 
accomunate da istanze 
di giustizia e inclusione, e 
consapevolezza del privilegio 
del gruppo nel discutere temi 
che coinvolgono soggetti 
spesso assenti dal dibattito.

Chiara De Bastiani
Secondo me tutti i concetti che sono in questa lista riassumono quello che abbiamo detto ieri 
e sono temi tangenti, però ci sono state anche delle esperienze che ci sono state portate di 
buone pratiche e strumenti per effettivamente fare quello che vorremmo fare, cioè proporre dei 
cambiamenti al Codice. Abbiamo parlato di diverse cose, io ho parlato di digitalizzazione perché 
è quello di cui mi occupo, ma io non la vedo come una strategia primaria. Tutte le buone pratiche 
che sono uscite secondo me sono complementari, ma andrebbero aggiunte perché lì mancano. 
Per esempio la gestione del rischio di cui si parlava ieri. Secondo me dovremmo anche proporre 
in maniera anche pragmatica tutte le buone pratiche che abbiamo nominato ieri.

Le buone pratiche emerse, pur 
complementari, vanno integrate 
pragmaticamente nel Codice 
per supportare i cambiamenti 
proposti.

Martin Manuel Gallardo
A me piacerebbe parlare del concetto della subordinazione del bene culturale rispetto 
all’interesse pubblico. Quando stiamo parlando del fatto che dobbiamo proteggere il patrimonio 
culturale dal cambiamento climatico, abbiamo anche parlato di quanto può essere interessante 
utilizzare il patrimonio culturale per denunciare il cambiamento climatico. C’è una relazione 
bidirezionale: il cambiamento climatico impatta il patrimonio e il patrimonio può rendere 
visibile questo problema rispetto al cambiamento climatico. Quindi io penso che il Codice di 
Beni Culturali e lo diceva l’altro giorno il professore Volpe: il patrimonio pubblico non è lo stesso 
che statale. Il patrimonio culturale è subordinato a un interesse statale e io penso sarebbe molto 
interessante includere il concetto di interesse pubblico, interesse sociale e la subordinazione del 
patrimonio culturale a questo interesse sociale.

Necessità di subordinare 
il patrimonio culturale 
all’interesse pubblico e 
sociale, anche in relazione al 
cambiamento climatico, di cui il 
patrimonio può essere al tempo 
stesso vittima e strumento di 
denuncia.

Donato Ciao

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 43
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Io una domanda più che altro come metodo. Noi ora presenteremo questi concetti primari come 
ovviamente delle tematiche su cui pensare la riorganizzazione del Codice, ma lasceremo a loro 
facoltà di espanderli dal punto di vista della loro interpretazione o gli forniremo un documento 
di supporto che li espande secondo quello che è uscito fuori da questo Tavolo?
Ok, grazie. Tornando all’elenco delle parole, ieri sera, facendo riflessioni su quello che è stato 
detto, a mio parere è uscita fuori una cosa che lì non vedo, che probabilmente il patrimonio 
culturale può diventare strumento (usando impropriamente questa parola, perdonatemi) di 
riscatto. E questo secondo me è uscito fuori bene durante il dialogo sulle migrazioni, e anche 
con i casi studio. Grazie.

Ci si chiede se i concetti 
emersi vadano lasciati 
all’interpretazione o 
accompagnati da un 
documento esplicativo 
elaborato dal Tavolo.
Il patrimonio culturale può 
essere strumento di riscatto.

Rosanna Carrieri

La sessione plenaria conclusiva dei Tavoli di lavoro under 35



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 44
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿

In realtà concordo con quanto detto da Manuel, cioè sull’importanza di sottolineare l’aspetto 
pubblico, sociale ed essenziale del patrimonio culturale, non in senso retorico, come se fosse un 
bene essenziale per cui non si possa scioperare, ma evidenziando il suo ruolo pubblico. Condivido 
molto una certa interpretazione della giurisprudenza che collega l’articolo 9 alla Costituzione, 
in particolare all’articolo 3, e credo sarebbe interessante evidenziarlo, dato che nel Codice si fa 
riferimento solo all’articolo 9. 
L’articolo 3, soprattutto il comma 2, che parla di eguaglianza sostanziale, viene in alcune 
interpretazioni collegato e penso sia importante sottolineare come i beni culturali, e più in 
generale il patrimonio culturale (anche se non condivido appieno questa accezione), possano 
essere uno strumento di uguaglianza. Rimane fuori il discorso su tutela, valorizzazione e divisione 
delle competenze, che però sono già presenti nei primi articoli del Codice. Un promemoria per 
tutte e tutti: quando lavoreremo sul Codice, oltre ai concetti primari sulla definizione di bene 
culturale e ai primi articoli, dovremmo tener conto di questo ragionamento, anche perché 
su questi aspetti esistono normative molto stringenti (Titolo Quinto), come le competenze 
regionali e statali, che spesso influiscono anche sulla precarizzazione del lavoro. Sono d’accordo 
sull’importanza di un linguaggio inclusivo. Riguardo alla pratica della restituzione, sto ancora 
riflettendo e non sono completamente convinta; invece, penserei a occupare con forza lo 
spazio del palco, senza risparmiarmi di sottolineare come ci sia stato un richiamo ai giovani, 
con una netta distinzione tra giovani chiamati a ragionare sui principi essenziali e gli adulti che 
si occupano delle loro questioni, che hanno i loro tempi e spazi istituzionali e spesso vengono a 
darci lezioni in quei contesti. Dovremmo rivendicare e occupare lo spazio che ci spetta, quello 
dei giovani (considerati in Italia fino ai 45 anni).

Il patrimonio culturale va 
riconosciuto come strumento 
di uguaglianza e interesse 
pubblico, valorizzando il 
ruolo attivo dei giovani nel 
ripensamento del Codice.

Evelina Barbanti

Anna de la Torre Fornell, una delle curatrici, e alcuni dei partecipanti ai Tavoli di lavoro under 35  
durante la sessione plenaria conclusiva

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 45
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Io volevo ringraziarvi per la sintesi perché non ci sono dei termini che sono molto inflazionati e 
troppo trend secondo me ultimamente, ma nonostante questi i concetti importanti ci sono. Per 
esempio non c’è scritto resilienza, che è un gran risultato. Complimenti, non era facile. Volevo 
portare un cosa operativa, condividere qualcosa riguardo al diritto culturale al dubbio come 
punto. Comprendo il dubbio come un dato neutro, condivido però che spesso è compreso come 
tema negativo. Io lo intendo come diritto ad autodeterminarsi a livello culturale, senza un tema 
di giustificazione. Quindi il dubbio nel senso del costante cambiamento. Volevo promuovere 
un’eventuale riflessione su questo qui, perché dubbio potrebbe essere inteso non come volontà di 
scelta o qualcosa di negativo, quando in realtà non lo è. È sempre uno di quei termini bomba, ecco.

Proposta di inserire ‘resilienza’ 
nella lista. Il dubbio, inteso 
come diritto culturale 
all’autodeterminazione e al 
cambiamento, merita una 
riflessione non negativa ma 
costruttiva.

Michele Basta
Sì, io ieri ho condiviso davvero tantissime cose. Complimenti davvero alla platea e complimenti a 
voi che avete elaborato questi concetti chiave. Secondo me sarebbe importantissimo, anche alla 
luce di quello che è emerso ieri, inserire un ulteriore concetto che è quello di professionalità. In 
questo caso, ieri le professionalità a mio avviso sono state molto sminuite e in particolare quello 
che ne veniva fuori sembrava vedere come qualcosa di troppo le professionalità dei beni culturali. 
Quindi io posso suggerire di inserire all’interno dell’introduzione, ovviamente, quelle che sono 
le professionalità principali dei beni culturali. Perché se vogliamo che il patrimonio venga 
valorizzato e gestito bene ci devono essere assolutamente delle professionalità, e all’interno 
dell’introduzione io darei anche un rimando alla necessità di creare un vero e proprio albo di tutte 
quelle che sono le professionalità dei beni culturali. Perché abbiamo degli elenchi, e lo sappiamo 
(io sono archeologo), che non servono a nulla. Quindi finché non riusciremo a portare al centro 
della tutela, della gestione, anche del riconoscimento e della verifica dell’interesse culturale, le 
professionalità e a istituzionalizzarle, saremo noi i primi a pagarne le conseguenze.

Proposta di inserire 
‘professionalità’ nella 
lista. La valorizzazione 
del patrimonio culturale 
richiede il riconoscimento e 
l’istituzionalizzazione delle 
professionalità del settore, con 
un albo dedicato.

Andrea Porta
Continuando a parlare del dubbio, sono d’accordo con quanto è stato detto sulla lettura di 
una parola come ‘dubbio’ che è una bomba, come è stata definita. Però, in generale, il grigio 
lascia spazio di manovra. Se venisse nominato il concetto di bene tangibile e intangibile, allora 
a quel punto si potrebbero aprire discorsi su cos’è questo bene tangibile o intangibile. Perché il 
riscaldamento globale è la nostra quotidianità e lo sarà sempre di più, e colpirà sempre di più 
beni tangibili e intangibili lasciando spazio alle comunità di agire, anche per creare una legge e 
utilizzarla a loro favore.

Il dubbio e la distinzione tra beni 
tangibili e intangibili aprono 
spazi di azione comunitaria 
contro il cambiamento 
climatico.

Francesca Renda
Volevo tornare sempre sul linguaggio perché mi sono venute delle idee ascoltando la riflessione 
sul dubbio. Sono stata io la prima a dire ‘dubbio’ e capisco che può essere una parola fraintesa. 
Magari sarebbe più efficace trovare effettivamente delle parole che vengano comprese da tutti, 
senza ambiguità. Io intendo ‘dubbio’ come possibilità, cioè il fatto di liberarci dai dogmi, qualsiasi 
essi siano, e aprirci sempre alla possibilità: di cambiamento, di autodeterminazione, di flessibilità 
delle prospettive. Poi, sempre parlando del linguaggio, mi piaceva molto quello che si è detto 
ieri mattina per quanto riguarda l’interazione, piuttosto che integrazione: patrimonio culturale 
come ciò che crea e viene prodotto dall’interazione tra i singoli e le comunità. Per finire, la parola 
‘minoranze’ a me spaventa: oggettivamente ci sono dei gruppi – qualsiasi essi siano – che sono 
una minoranza rispetto a un gruppo più grande. Però purtroppo il rischio è che la minoranza sia 
sminuita o marginalizzata a scapito della ‘maggioranza’. Per questo preferisco usare termini 
più complessi, se non impossibili, che includano tutti, ma che siano plurali: società plurale, 
eterogenea o postmigratoria.

Occorre un linguaggio inclusivo 
e non dogmatico che valorizzi 
il dubbio come possibilità, 
l’interazione culturale e una 
visione plurale della società. 
Interazione piuttosto che 
integrazione.

Morris Marranzano
Mi aggrego anch’io ai ringraziamenti perché effettivamente riconosco un grande lavoro da parte 
vostra nel riuscire a condensare tutti i temi. Vorrei puntare sull’unica parola che è molto legata 
al tema del climate change, che è ‘ecosistema’. Cercherei di dare uno spazio anche a questo tema 
dell’ambiente, che ieri purtroppo abbiamo trattato in maniera molto circostanziale, perché i 
temi comunque caldi sono tantissimi e lo riconosciamo. Però anche sull’ecosistema, la natura, 
la compenetrazione tra uomo e natura, va sottolineato maggiormente il tema del recupero 
dell’ambiente naturale al pari, nel Codice, come patrimonio di tutti, all’idea di restauro e di 
rivisitazione dell’argomento del bene culturale.

L’ecosistema e il recupero 
dell’ambiente naturale vanno 
riconosciuti nel Codice come 
patrimonio collettivo, in dialogo 
con i beni culturali.

Elena Trevisanello



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 46
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Tra i concetti secondari, stavo pensando anche alla parola ‘transizione’, perché ieri non è stata 
menzionata. Ci sono migranti per diverse ragioni, ma non viene mai chiesto se ci sono migranti 
climatici. In realtà questa è spesso la condizione, ma all’interno dell’apparato legislativo 
probabilmente non è ancora riconosciuta o non è menzionata. Mi sento di dover parlare della 
parola ‘transizione’, perché lo stesso bene culturale dovrà affrontare probabilmente quella che 
è una migrazione climatica, perché non potrà più risiedere e stare nel suo luogo originario per 
una questione climatica. Quindi questo, insomma, volevo sottolineare che secondo me unisce 
entrambi i Tavoli ed ha di nuovo una rilevanza di intersezionalità.

Transizione: la transizione 
climatica coinvolge 
anche i beni culturali, che 
rischiano migrazioni forzate, 
evidenziando l’urgenza di un 
approccio intersezionale.

Duna Viezzoli
Io volevo ringraziare tutte e tutti, ovviamente. Ma grazie Elena per aver portato questo concetto 
che non era ancora emerso. La migrazione climatica personalmente è la prima cosa a cui ho 
pensato quando ci hanno dato questo compito. Noi fin da subito abbiamo detto che questi due 
temi non si possono scindere. La dimostrazione di questo fatto è avvenuta ieri, quando nel Tavolo 
dedicato ai cambiamenti climatici, forti delle suggestioni del mattino, in realtà si è parlato più di 
comunità che di ambiente. E poi viceversa nella sezione successiva. Quella è stata la conferma 
che non possiamo non considerare queste due cose assieme e sarei molto d’accordo nell’inserire 
migrazione climatica come concetto. Lo so che abbiamo tentato di utilizzare delle parole, dei 
concetti che comprendessero più aspetti e soprattutto che li tenessero insieme entrambi. Però 
io la parola ‘migrazione’ e ‘climatica’ le vorrei leggere in grande.

Riconoscimento 
dell’interconnessione tra 
migrazioni e cambiamento 
climatico, con proposta 
di includere il concetto di 
‘migrazione climatica’ come 
chiave interpretativa centrale e 
simbolo dell’indivisibilità delle 
due sfide.

Edoardo Fillia
So che questa ovviamente è una sintesi, quindi sono stati usati anche termini più generici 
rispetto a quello che verrà poi riscritto. Però, rispetto al termine ‘digitalizzazione’, che è tanto 
generico, ci sono dei concetti più evoluti che sono il Digital Twin e la realtà aumentata. Il Digital 
Twin come monitoraggio di un bene nel tempo, non soltanto la scannerizzazione, banalmente, 
di un manufatto. E la realtà aumentata per la fruizione, per comprendere concetti comunque 
più evoluti.

Suggerimento di snocciolare 
il termine ‘digitalizzazione’.La 
digitalizzazione va declinata in 
forme avanzate come il Digital 
Twin e la realtà aumentata, per 
monitorare e valorizzare i beni 
culturali nel tempo.

Daphné Reguiessé
Grazie a tutti e grazie per il lavoro di organizzazione delle parole. Mi chiedevo se si potesse in 
qualche modo inserire una parte proprio sugli strumenti, cioè su questo ‘come’ che è la parte 
più operativa, in modo che non sia soltanto una discussione che rimane su macro concetti e 
retoriche. E poi volevo fare un appunto sulla questione della professionalità, sulla quale dissento 
parzialmente, perché credo nello specifico che la creazione di un albo sia un’operazione di 
chiusura anziché di apertura – e tutti, prima o poi, in tutto quello che avete detto, avete usato 
la parola ‘apertura’. Credo che la grande questione per me rimanga l’istituzionalizzazione, la 
precarietà di cui si parlava ieri, che non verrebbe assolutamente superata e tutelata con la 
creazione di un albo. Perché diciamocelo, a tutti ci hanno chiesto di aprire la partita IVA oggi, 
perché questo è il modo per poter lavorare, e questa cosa non va bene. Non è una risposta 
accettabile da parte del pubblico e ci porta totalmente fuori binario. Non sono assolutamente 
d’accordo con questa operazione di chiusura dell’albo, la trovo proprio troppo stringente.

È fondamentale inserire 
una parte operativa sugli 
strumenti concreti, evitando 
che il dibattito resti astratto. 
La creazione di un albo rischia 
di essere una chiusura, mentre 
la vera urgenza è superare 
la precarietà attraverso 
l’istituzionalizzazione inclusiva.

Daniela Desantis
L’idea di dare delle piccole definizioni su quelli che possono essere i diversi ruoli all’interno di 
questo ambito, quindi diverse professionalità, è molto bella, al di là dell’albo, per il quale non 
credo di avere un’opinione abbastanza esperta. Un’altra riflessione che volevo portare riguarda 
una parola che secondo me sarebbe molto bello includere e che abbiamo toccato in modi 
differenti: la fruibilità del bene, che si interseca in realtà anche con il tema della vulnerabilità. 
Ne abbiamo parlato ieri, quando dicevamo che gli Uffizi costano 25 euro, che è un problema di 
fruibilità in quel caso dal punto di vista di un giovane, di uno studente o semplicemente di una 
persona che non se lo può permettere. Si collega anche al tema della vulnerabilità, perché si parla 
di fruibilità anche pensando all’accessibilità per persone con disabilità.

Proposta di inserire ‘fruibilità’ 
(del bene). Serve una definizione 
inclusiva delle professionalità e 
una riflessione sulla fruibilità dei 
beni, legata alla vulnerabilità 
come condizione universale.

Una riflessione sulla migrazione, la disabilità e sul concetto di minoranze: bisogna stare attenti a 
non feticizzarle e a non proiettarle soltanto su un gruppo di persone. L’OMS dice che la disabilità è 
una fase di vita che tutti attraverseremo, una condizione che non definisce alcune persone dalla 
nascita per il resto della loro vita, ma è una fase. Ugualmente la migrazione è qualcosa attraverso 
la quale, in differenti stadi, passiamo tutti. Quindi bisogna stare attenti a dare a questo concetto di 
vulnerabilità questo senso: qualcosa che appartiene a tutt* e non soltanto a categorie specifiche. 
Possiamo essere tutt* in una condizione di vulnerabilità e, in questo senso, i beni devono essere 
fruibili considerando questa molteplicità di vulnerabilità che si possono avere, come disabilità, 
migrazione, impossibilità economica, ecc.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 47
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Benedetta Baldassarre
Io condivido molto quello che ha detto Daphné prima di Daniela, su come intervenire e su come 
riscrivere anche questo Codice sul tema delle professionalità e delle competenze. Non sono 
d’accordo sull’albo per un motivo molto semplice, che secondo me sta nella prima parola che c’è 
sotto la voce introduzione, cioè ‘codice integrato’. Un codice integrato, secondo me, può essere 
realmente integrato solo se non c’è la professionalità singola di chi ha competenza nella gestione 
del patrimonio, ma un’integrazione di competenze, di persone che hanno formazioni diverse. In 
questo Tavolo c’è un background veramente misto e diversificato. 

Un vero codice integrato nasce 
dall’ unione competenze diverse 
e comunità, superando la 
visione settoriale e valorizzando 
la pluralità dei saperi.

Ed è lì che si realizza il ‘come’, in cui si cambiano le cose. Non si può pensare di riscrivere un 
Codice che è stato scritto da persone che sono solo di quel settore, solo di quel campo. Non 
si possono cambiare le cose se non si lavora in integrazione costante di competenze. Quindi il 
Codice integrato, prima di essere integrato con tutte le parole, che chiaramente condivido, come 
può esserlo se non si integra chi effettivamente opera in questa direzione? L’integrazione delle 
competenze e delle professionalità, l’integrazione delle comunità, anche quindi non solo di chi 
ha un expertise in quel senso, ma anche un’integrazione orizzontale che accoglie le comunità e i 
territori secondo me è il primo punto di partenza.

Michele Basta
Io ho solamente proposto l’albo non come soluzione ma come uno strumento, perché ad oggi 
gli elenchi dei professionisti dei beni culturali in Italia sono del tutto inutili. Detto questo, è 
importantissimo ribadire come la comunità debba decidere ciò che è patrimonio culturale e ciò 
che non lo è. Però se dobbiamo parlare di climate change e difesa di un patrimonio e dei patrimoni 
dobbiamo per forza affidarci a delle professionalità, perché questa cosa potrebbe essere molto 
pericolosa: con tutto il rispetto, io non posso far parlare di vaccini un muratore. Quindi devo dare 
assolutamente voce a quelle che sono le professionalità per tutti i problemi legati al patrimonio 
culturale, altrimenti questa cosa, a mio avviso, diventa molto pericolosa e si va verso un punto 
di non ritorno.

La proposta di costituire un albo 
è vista in ottica di valorizzare le 
professionalità, indispensabili 
nella tutela del patrimonio e nel 
confronto su temi complessi 
come il cambiamento climatico.

Matteo Giovanardi
Grazie. Colgo anche questi temi per parlare di due concetti, di due parole che non credo stiano 
lì dentro, ma credo stiano più in quello che succederà dopo, cioè riformismo e rivoluzione, 
che penso tutti abbiamo molto chiari e che lateralmente sono usciti in tutti i nostri interventi. 
Quello che succederà dopo sarà un lavoro su un Codice, qualcosa di esistente e che ha avuto un 
suo design fatto da persone con determinate idee rispecchiate chiaramente nel risultato, che 
potrebbero permettere, fino a un certo limite, a nuove idee di entrare. Quindi, se noi portiamo 
concetti che non si associano bene a quell’idea originale, molto realisticamente quei concetti 
non entreranno. Lo dico perché vengo da un anno di lavoro sul Decreto Ministeriale per le arti 
performative e sul Codice dello spettacolo, che continua a non uscire. Il mio intervento non è per 
dire che bisogna ragionare solo in termini di rivoluzione o solo di riformismo; credo vadano fatti 
entrambi. Faccio un esempio pratico: il DM ancora ha le etichette di teatro, musica, danza, etc., 
che chiaramente non coprono la scena contemporanea. È stata inserita la multidisciplinarietà già 
da un po’, una soluzione che credo non soddisfi nessuno che lavori veramente in quei temi, però è 
quel tipo di soluzione riformista. Un’altra cosa era questo paracadute di entrata per cui, se sei già 
dentro, il 90% delle risorse ti viene garantito. Il lavoro che si è provato a fare è portare le risorse 
al 70%, perché altrimenti chi vuole entrare si ritrova con i rimasugli. Il risultato è stato portarle 
all’80%. Di nuovo, una soluzione che credo non soddisfi veramente nessuno, però quando si 
lavora su un Codice questi sono i risultati. A volte si sogna molto, ma poi i risultati concreti, 
lavorando su un Codice, sono questi, sono l’uno percento rispetto a una cosa che non ti piace. 
L’alternativa è il lavoro rivoluzionario, cioè creare qualcosa di nuovo riconoscendo i problemi 
‘by design’ con lo strumento che si ha. Lo dico per mostrare che potremmo avere un metodo, 
visto il compito che ci è stato dato, e magari presentando soltanto parole e concetti primari non 
si raggiunge lo stesso effetto.

Per lavorare sul Codice esistente 
servono sia riformismo che 
rivoluzione, riconoscendo i 
limiti strutturali e proponendo 
un metodo che vada oltre i soli 
concetti.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 48
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Zoë Vandenhende
I wanted to go back to what Elena said about climate refugees, which brought me back to the topic 
of cultural rights, which is the work I am doing. The issue for States is the recognition of refugees, 
but they can really be helped by recognizing their cultural rights in national legislation. Of course, 
climate change impacts people’s cultural rights, as well as many other human rights. Supporting 
legislation on this topic can help improve their conditions. What Manuel said about the potential 
of cultural heritage is important: it is also essential to shift the focus from always protecting 
and conserving, to actually seeing what is possible to do in the cultural heritage context.All the 
knowledge carried by people in the context of cultural heritage is connected to social inclusion, 
and to climate change mitigation and adaptation. It is important not to see cultural heritage 
as a passive concept. Finally, the inclusion of best practices is very important, to see what has 
already been done, how we can learn from each other, enhance positive experiences, scale them 
up, and not overlook them.
Traduzione: Volevo tornare a quello che ha detto Elena sui rifugiati climatici, che mi ha riportato 
ai diritti culturali, che sono il lavoro che sto facendo. Il problema degli Stati è il riconoscimento 
dei rifugiati, ma essi possono davvero essere aiutati riconoscendo i loro diritti culturali nella 
legislazione nazionale. Ovviamente, il cambiamento climatico influisce sui diritti culturali delle 
persone e su molti altri diritti umani. Sostenere una legislazione su questo tema può migliorare le 
loro condizioni. Quello che ha detto Manuel sul potenziale del patrimonio culturale è importante: 
è anche fondamentale spostare l’attenzione dal proteggere e conservare sempre, al vedere invece 
cosa è effettivamente possibile fare nel contesto del patrimonio culturale. Tutte le conoscenze 
portate dalle persone nel contesto del patrimonio culturale sono collegate all’inclusione sociale, 
alla mitigazione e all’adattamento ai cambiamenti climatici. È importante non vedere il patrimonio 
culturale come un concetto passivo. Infine, l’inclusione delle buone pratiche è molto importante, 
per capire cosa è stato fatto, come possiamo imparare gli uni dagli altri, valorizzare, ampliare e non 
trascurare le esperienze positive.

Riconoscere i diritti culturali 
e attivare il patrimonio 
culturale come strumento per 
l’inclusione, l’adattamento 
al cambiamento climatico e 
la condivisione delle buone 
pratiche è fondamentale.

Rosanna Carrieri
In realtà mi ha molto anticipata Matteo. Dobbiamo sempre tenere a mente che stiamo lavorando 
sulla parte preliminare del Codice; la nostra discussione non può rispondere a tutto perché poi il 
Codice è articolato in tante parti che sono altrettanto problematiche. In questo senso farei anche 
attenzione a non normare troppo, nel senso che il rischio è di essere ancora più stringenti rispetto 
a questo Codice, dettando una serie di parole, limiti e confini. Apro una parentesi sul tema delle 
professionalità. ‘Mi riconosci?’ quando è nata si chiamava ‘Mi riconosci? Sono un professionista 
dei beni culturali’ nel 2015, alla luce della legge Madia, che ha introdotto gli elenchi e riconosce 
solo 7 professioni. Soltanto qui forse siamo 50 professioni diverse; quella legge è estremamente 
stringente. Negli ultimi anni abbiamo cambiato nome, eliminando ‘Sono un professionista dei 
beni culturali’ perché volevamo porre attenzione al classismo. I concorsi ministeriali sono infatti 
riservati a funzionari che abbiano il terzo livello, quindi scuole di specializzazione a pagamento, 
dottorati. Chi lavora nei beni culturali non è soltanto chi ha alti titoli e non deve necessariamente 
averli. È giusto rivendicare che ci siano delle professionalità, assolutamente, però attenzione a 
non enfatizzare troppo il concetto di professionalità. Per esempio, l’AFAV (Assistente fruizione 
accoglienza vigilanza) è un concorso aperto a diplomati e diplomate. Io lo rivendicherei con forza, 
perché non è giusto che chi sceglie di accedere al diploma, livello di formazione garantito dallo 
Stato, non possa lavorare in un museo come AFAV. Per cui io sarei per parlare di precarietà e di 
lavoro culturale nel Codice, e non tanto di professionalità, perché rischiamo che da lì si vada su 
decreti attuativi e leggi che vanno ancora più a stringere, magari precludendo l’accesso a tante 
persone, operatori e operatrici che sono formate per svolgere ruoli diversi e per interagire in 
modo differente col nostro patrimonio.

Nel Codice è prioritario parlare 
di lavoro culturale e precarietà, 
evitando una normazione 
eccessiva del concetto di 
professionalità che rischia 
di escludere competenze 
diverse e percorsi formativi più 
accessibili.

Francesca Renda

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 49
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Io mi trovo perfettamente d’accordo, qui nessuno sta dicendo che non dobbiamo tutelare il 
lavoratore specializzato o chi vuole lavorare all’interno dei beni culturali. Questa è una cosa 
importantissima. Penso che ognuno di noi, o la maggior parte, abbia avuto un’esperienza orribile 
a livello contrattuale nel campo dell’arte, della cultura e dello spettacolo, quindi sono cose che 
conosciamo bene. Eviterei però di usare parole o di mettere regole troppo stringenti che poi 
alla fine portano a un classismo inutile e infruttuoso, e soprattutto, anche quando parliamo di 
interazione, accessibilità, fruibilità, come è stato detto, eviterei un approccio eccessivamente 
gerarchico, come d’altronde è sempre stato, e anzi preferirei un approccio più orizzontale, parola 
che sta tornando spesso durante la giornata di oggi e di ieri. Eviterei questo approccio sia per 
quanto riguarda il lavoro, sia per quanto riguarda il pubblico e i produttori dei beni culturali. 
Breve parentesi: migrazione ambientale, ossia climatica, sarebbe una grandissima rivoluzione 
introdurla, dato che non è inclusa in nessuna convenzione, e che nemmeno la Convenzione di 
Ginevra riconosce i rifugiati climatici. Perfino l’UNHCR ha paura di usare questa parola, sarebbe 
una rivoluzione bellissima. Speriamo di riuscire a includerla.

Serve un approccio orizzontale 
e inclusivo nel lavoro culturale, 
evitando gerarchie e classismi, 
e riconoscendo la migrazione 
climatica come rivoluzione 
necessaria da includere nelle 
esistenti convenzioni.

Daphné Reguiessé
Anch’io sono per includere questa parola. Inoltre, invece di ‘professionalità’, in realtà c’è una 
parola che abbiamo usato tutti e che potrebbe accomunarci: ‘competenze’. Riprendendo 
giustamente quello che diceva prima Paola di ‘cosa’ e ‘come’, a quel punto diventerebbe il 
‘chi’ – di chi è la competenza. C’è un’altra cosa alla quale siamo arrivati attraverso il principio di 
sussidiarietà e quindi anche della prossimità, cioè chi ha la competenza: Stato, Regioni, Comune. 
Avrebbe senso anche ragionare su chi deve fare cosa.

Serve valorizzare le competenze 
più che la professionalità, 
chiarendo ‘chi’ le possiede 
e ‘chi’ deve agire, secondo 
i principi di sussidiarietà e 
prossimità.

Orsola Risato
Vorrei sollevare un problema nella restituzione di tutto questo. Sono tre giorni che ne parliamo 
e chiaramente non sono argomenti che si risolvono in così poco tempo, perché ci sono talmente 
tanti livelli di discussione, e per ognuno di questi concetti si potrebbe parlare per altri tre mesi. 
Credo che siamo tutti d’accordo su questo. La mia perplessità è questa: ora arriviamo con tutte 
queste parole, alle quali, se restassimo qui altre due ore, ne aggiungeremmo altre cinquanta, e 
ne siamo consapevoli. Nel momento in cui dobbiamo restituire i risultati, cercherei non tanto 
di semplificare – perché sappiamo tutti che semplificare è sempre pericoloso – quanto di 
identificare dei macro temi e dare degli esempi dei concetti che ne derivano, offrendo anche 
un’idea sul ‘come’, su competenze e professionalità. Se io fossi una persona che oggi ascolta 
quello che abbiamo da restituire, direi: ‘Bravi, hanno fatto tanti bei discorsi, sono persone 
competenti nel campo dei beni culturali che parlano molto, ma poi non arrivano a conclusioni’. 
Possiamo cercare di evitare questo errore anche oggi? Grazie.

Per restituire efficacemente il 
lavoro svolto, servono macro 
temi chiari, esempi concreti e 
indicazioni operative, evitando 
il rischio di restare nel vago.

Morris Marranzano
Mi accodo anch’io all’idea di arrivare a una concretezza perché, purtroppo – o forse per fortuna – è 
stato interessante capire quanti e quali problemi esistano non solo nel Codice dei beni culturali, 
visto che abbiamo visto come si sia anche usciti da questa tematica per arrivare a tantissimi altri 
temi che avrebbero grande necessità di essere approfonditi. Mi ricollego a quanto detto prima da 
Matteo, riguardo all’importanza di evitare di stringere troppo le maglie di un sistema già molto 
stretto, magari cercando di portare all’interno anche quella che è la de-patrimonializzazione 
di cui abbiamo parlato. Invece di restringere ulteriormente, di scrivere e aumentare un Codice 
che rischierebbe di diventare troppo lungo, bisogna provare a trovare competenze capaci 
di esprimere il loro parere nel momento in cui si presenta una problematica. Il Codice deve 
indicare come agire, ma poi spetta alle competenze e ai gruppi di lavoro definire le strategie 
attuative. Questo, secondo me, è un grande obiettivo: non portare a casa solo definizioni, ma 
soprattutto un metodo, che renda il testo fruibile anche a distanza di anni. Come le metodologie 
in archeologia: la metodologia di scavo dagli anni ’70 rimane valida, viene modificata di tanto in 
tanto, ma resta vigente. Ridurre per meglio definire potrebbe aiutarci a focalizzarci su vari punti. 
Un’altra cosa molto interessante è che questi giorni ci hanno forse permesso di uscire dalla nostra 
comfort zone. Ognuno ha portato temi diversi in questi Tavoli, con lavori specializzati secondo 
il proprio background. Sarebbe bello, se possibile, continuare a incontrarci e mantenere questo 
gruppo – con chi vorrà restare – per continuare a riflettere, scrivere e pensare insieme anche in 
futuro.

Occorre puntare su un metodo 
condiviso e flessibile, basato 
su competenze e confronto 
continuo, per rendere il Codice 
realmente applicabile e 
duraturo nel tempo.

Virginia D’Antonio



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 50
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Io mi collego anche a quanto ha appena detto Morris e a tutto quello che avete detto voi: è 
importante ribadire che dobbiamo continuare a comunicare l’importanza di una comunicazione 
inclusiva, che non discrimini e che favorisca il coinvolgimento di tutta la comunità, anche 
continuando a condividere tra di noi questi pensieri e riflessioni. La comunicazione è legata a 
molte di queste parole chiave, come fruibilità, accessibilità, e anche digitalizzazione, perché 
quando comunichi qualcosa, dentro una relazione e con la comunità, fai comprendere non 
solo il senso delle cose ma anche il non senso. La radice del verbo comunicare significa ‘dare 
reciprocamente’, senza discriminazioni. Abbiamo quindi dei ruoli professionali da comunicare 
non in modo top-down, ma orizzontale. La comunicazione della cultura deve far comprendere 
la complessità delle cose, l’importanza dell’interazione, della narrativa, quindi comunicare 
attraverso il dono della parola dell’umano, e deve far capire la potenzialità del patrimonio 
culturale e della cultura in generale, compresa la comunicazione anche tra pubblico e privato. 
Volevo sottolineare questa cosa con un piccolo esempio che riporto nuovamente: quando le 
persone che vivono, per esempio, intorno al MAAM non conoscono nemmeno questo luogo, ma 
anche tu che vivi in una piccola cittadina e non hai mai visto il museo della tua città, comunicare 
quello che c’è intorno serve per vedere meglio cosa siamo noi e cosa abbiamo intorno.

La comunicazione culturale 
deve essere inclusiva, 
orizzontale e relazionale, 
capace di coinvolgere la 
comunità e valorizzare il 
patrimonio rendendolo 
comprensibile e accessibile 
a tutti.

Evelina Barbanti
Io invece volevo suggerire, come diceva Orsola prima, di cercare di essere concreti in qualche modo, 
per avere un approccio diverso. Inoltre, volevo dire che alcuni temi sono trasversali non solo rispetto 
alla cultura. I contratti collettivi in Italia sono un grosso problema, ma non solo nella cultura. Credo 
che questo necessiti di un Tavolo di discussione molto più multidisciplinare e a un livello più alto, 
giusto per non impantanarsi in questioni che in realtà sono temi molto più ampi. Anche sul tema 
delle competenze, io per esempio lavoro nell’ambito di progetti europei. I quadri di competenze che 
si utilizzano, per esempio nei processi di assunzione, sono molto differenti in quel tipo di ambiente. 
Questo è possibile perché esistono le risorse umane, che rappresentano un costo per qualsiasi tipo 
di ente. Io penso che in cultura pochissimi enti le abbiano. 

È necessario un approccio 
concreto e multidisciplinare per 
affrontare problemi strutturali 
come contratti e competenze. 
Inoltre, bisogna dotare il settore 
culturale di strumenti reali per 
selezione e inclusione.

Quindi, sempre rispetto alle assunzioni, al tema dei contratti collettivi, ecc., bisogna trovare una 
modalità efficiente affinché una persona possa avere gli strumenti per fare una selezione. Questi 
strumenti sono molto rari; ci sono pochissime realtà strutturate in tal senso. Questo, per non finire 
con una frase vuota – come succede con il tema, per esempio, dell’inclusione a scuola con termini 
come ‘non normo-tipicità’ e altre forme, che sono espressioni vuote perché nella maggior parte 
dei casi l’inclusione non c’è.

Alvise Cecchetti
Parlando con voi organizzatori, si è detto che il lavoro sulla restituzione di oggi sarebbe stato sia 
il momento di conclusione di questo workshop, sia eventualmente l’inizio di qualcos’altro, di una 
riflessione o di un lavoro. Io farei anche un appello affinché da questo momento in poi ci sia un 
follow-up, altrimenti tutto quello di cui abbiamo parlato oggi morirà domani.

È fondamentale garantire un 
seguito concreto al workshop, 
affinché le riflessioni emerse non 
si disperdano ma diventino punto 
di partenza per un lavoro futuro.

Donato Ciao
Sono d’accordo sul concetto di clusterizzare questo lavoro in 4-5 temi, in modo che sia fruibile 
a chi lo riceverà, per valorizzare anche il lavoro fatto. Grazie a tutto il team per la velocità con 
cui avete realizzato questo lavoro di sintesi e restituzione. Però la grande opportunità che 
abbiamo, secondo me, è quella di far comprendere che la cultura e tutte le professioni culturali 
saranno professioni che si svilupperanno lungo i bordi. Qual è il margine tra fare lavoro culturale 
e lavoro sociale oggi? È veramente labile. Soprattutto dobbiamo ragionare in termini orizzontali: 
non dobbiamo commettere l’errore di verticalizzare, ma abbiamo l’opportunità di allargare, 
soprattutto guardando a mondi diversi da quello culturale e parlando di innovazione aperta nel 
mondo culturale. Questo è un concetto che è stato integrato in diversi altri settori e probabilmente 
nel settore culturale ancora non è al centro del dibattito.

La cultura va ripensata in 
chiave orizzontale e aperta, 
valorizzando la sua connessione 
con il sociale e integrando 
l’innovazione come già avviene 
in altri settori.

Marianna Monguzzi
Eccomi, io volevo dire una cosa sull’accessibilità. Non è soltanto il luogo del bene culturale su 
cui dobbiamo prestare attenzione in questo caso, ma anche tutto l’intorno, perché spesso un 
bene culturale non è fruibile proprio a causa delle condizioni che ci sono intorno e del territorio 
morfologico. Io, per esempio, vivo in un territorio dove ci sono le due centrali idroelettriche 
più antiche d’Italia, ma al momento non sono visitabili perché c’è una frana in mezzo. Quindi, 
secondo me, sia l’aspetto della vulnerabilità sia quello dell’accessibilità del territorio intorno al 
bene devono essere considerati.

L’accessibilità ai beni culturali 
deve includere anche il contesto 
territoriale e le condizioni 
ambientali che ne impediscono 
la fruizione.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 51
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

Orsola Risato
Quando si propone di fare questo genere di Tavoli, è importante dare tempo e ampio spazio 
all’intersezionalità, perché chiaramente si lavora su tematiche che procedono tutte in parallelo 
e non si escludono a vicenda. È inutile, quindi, che oggi qui iniziamo a fare le pulci a ognuno di 
questi concetti, perché non è possibile farlo in un evento di tre giorni, con tempi ristretti e gruppi 
numerosi. Vorrei anche sottolineare che non ci si può aspettare che noi restituiamo qualcosa di 
già finito e completo.

È essenziale riconoscere la 
complessità e l’intersezionalità 
dei temi trattati, evitando 
analisi troppo dettagliate in 
tempi ristretti e senza aspettarsi 
risultati già definitivi.

Duna Viezzoli
Infatti, proprio per questo ragionavamo sulla forma di questa restituzione, perché ovviamente 
su di noi sono state riposte aspettative e proiettate delle immagini per cercare di generalizzare. 
La nostra idea, quindi, è anche quella di mostrare, attraverso ciò che diciamo ma soprattutto 
nella forma in cui lo facciamo, che siamo professionisti, adulti e adulte. Non dobbiamo 
necessariamente incontrare il pregiudizio che ci vuole seduti per terra a dipingerci i capelli di 
verde, nel senso più stretto del termine. Probabilmente tutti noi interverremo, anche se non 
abbiamo ancora deciso chi parlerà. C’è qualcuna o qualcuno, di entrambi i Tavoli, che vuole unirsi 
a noi per dire due parole?

Riflessione sul superamento 
degli stereotipi generazionali 
e professionali, con l’intento di 
restituire un’immagine matura e 
consapevole del gruppo, capace 
di rappresentare collettivamente 
il lavoro svolto e la propria 
identità professionale.

Osservatrice Daniela Viesti
Buongiorno a tutte e a tutti. Grazie per averci dato la possibilità di intervenire. Siamo entusiasti, 
sono state delle giornate molto stimolanti e ci avete fornito tanti spunti di riflessione. I due temi 
affrontati erano molto ampi, e inevitabilmente, sono emersi anche altri argomenti correlati. 
Ripensando a quanto detto in questi giorni, penso che alcune tematiche meritassero un’attenzione 
maggiore. Per esempio, si è parlato molto di istruzione, ma non è stato affrontato il divario Nord-
Sud. Nel Meridione le opportunità per i giovani sono molto più limitate, specialmente nell’ambito 
del patrimonio culturale. Scarseggiano musei e spazi culturali, luoghi per la valorizzazione 
e trasmissione di quanto qui si è discusso. Noi siamo tutti under 35, ma la maggior parte di voi 
è settentrionale, e questa disparità è molto evidente. È un tema cruciale che non può essere 
trascurato. In queste giornate avete condiviso tante storie di progetti davvero notevoli. 

Urgenza di colmare il 
divario Nord-Sud e le 
disuguaglianze nell’accesso 
alla cultura, promuovendo 
una collaborazione inclusiva 
tra giovani e territori. Invito a 
rendere la cultura più accessibile 
e concreta, legando patrimonio, 
clima e giustizia sociale.

Un momento della sessione plenaria conclusiva dei Tavoli di lavoro under 35



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 52
Think it Big! Heritage Rewind, 9-52

﻿Vi faccio i complimenti per i vostri contributi e background, perché avete portato stimoli 
concreti legati ai vostri lavori. Però, quando si parla di professionalità legate al mondo della 
cultura, non dovrebbe esserci un ‘noi’ e un ‘voi’, ma la capacità di fondere insieme tutte le 
nostre competenze. Mi è dispiaciuto molto che non si sia fatto perno maggiormente su questa 
dimensione collaborativa. Dobbiamo riuscire a unirci senza creare divisioni. Ciò che facciamo 
oggi, nel 2025, per il nostro patrimonio culturale può funzionare solo se lavoriamo noi tutti 
insieme alla società. Per esempio, io che lavoro nell’ambito della storia dell’arte so che queste 
informazioni devono arrivare fino alle scuole e a ceti sociali meno abbienti, non solo a noi addetti 
al settore, perché la cultura è di tutti. Inoltre, i dati statistici mostrano che soprattutto al Sud, ma 
più in generale chi proviene da classi a basso reddito, ha un accesso più limitato alla cultura, e su 
questo sarebbe stato utile concentrarsi maggiormente. Certo, i macro-temi erano cambiamento 
climatico e migrazione, ma penso che queste questioni siano fortemente interconnesse. Per 
concludere, ritengo che ciò che ci avete mostrato, per esempio nella cripta di San Marco, è stato 
sconvolgente. Ho compreso meglio quanto Venezia sia un ecosistema vulnerabile, cosa che prima 
non vedevo così chiaramente. Infine, ricollegandoci al lavoro di questi Tavoli, penso che sarebbe 
utile formulare frasi per esprimere meglio le idee e non soffermarsi solo su parole e concetti. 
Spesso si pensa che i giovani abbiano tante idee, ma che non riescano a concretizzare; per sfatare 
questo credo, penso che questo approccio possa aiutare a superare questo limite.

Osservatore Ezio Melchiorre
Forse potrebbe essere utile, soprattutto considerando che poi dovremo confrontarci con un 
pubblico più ampio, organizzare i concetti così come si sono sviluppati suddividendoli per temi. 
Ad esempio, parole come accessibilità e fruibilità, adattamento e adattabilità, sono strettamente 
collegati e potrebbero essere raggruppati insieme. In questo modo, chi legge potrà seguire 
più facilmente il filo del discorso, comprendendo quali aspetti specifici del tema vengono 
approfonditi e quali priorità sono state individuate.

Raggruppare concetti affini 
permette di seguire con 
maggiore chiarezza lo sviluppo 
delle idee ed evidenziare 
le priorità dei diversi temi 
affrontati.

Osservatore Vincenzo Calderone
Dal mio punto di vista, avrei preferito concentrarmi maggiormente su specifici articoli del 
Codice, per poterli analizzare in profondità e proporre modifiche concrete che migliorino alcuni 
aspetti. Abbiamo fatto tanti discorsi molto interessanti e portato stimoli diversi, ma temo che 
tutto questo grande lavoro possa essere sminuito dalle istituzioni. Per questo spero davvero 
che, quando avrete la possibilità di confrontarvi, ci siano modalità efficaci per presentare 
proposte concrete legate direttamente agli articoli del Codice. Per quanto riguarda la figura dei 
professionisti, mi riallaccio a quanto detto daa Basta: è difficile parlare di classismo quando molte 
figure professionali, soprattutto noi ricercatori, affrontano enormi difficoltà, con salari bassi e 
scarsa tutela. È un peccato, perché siamo uno degli Stati europei dove il ruolo del ricercatore è 
maggiormente sottovalutato.

Si denuncia la precarietà e 
la scarsa valorizzazione dei 
ricercatori, evidenziando 
la necessità di maggiore 
riconoscimento professionale e 
istituzionale.

 
Il discorso



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-999-3

Open access 53
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-999-3/003

Edizioni
Ca’Foscari

Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

Analisi del discorso
Dalle esperienze ai paradigmi  
del patrimonio contemporaneo

﻿

Le sessioni itineranti di Venezia e Marghera hanno rappresentato la premessa 
metodologica e simbolica del percorso di riflessione collettiva sviluppatosi nei 
Tavoli di lavoro di NextGen Heritage – Think it Big. Le esperienze dirette, i momenti 
di osservazione e le pratiche partecipative sperimentate in quei contesti hanno reso 
evidente che la comprensione del patrimonio nasce dall’ascolto dei luoghi e delle 
persone che li abitano. Quelle giornate hanno posto le basi per una discussione più 
ampia, che si è poi articolata nei Tavoli tematici dove esperienze, saperi e linguaggi 
differenti si sono intrecciati per elaborare una visione comune del patrimonio 
culturale come bene dinamico, condiviso e inclusivo.

Il passaggio dall’esperienza alla riflessione ha permesso di delineare nuovi 
paradigmi interpretativi. È emersa con chiarezza la necessità di superare la 
concezione del patrimonio come insieme statico di beni, per riconoscerlo invece 
come ecosistema dinamico, continuamente ridefinito dalle relazioni tra persone, 
comunità, ambiente e tecnologie. In questo senso, la sostenibilità culturale è stata 
individuata come dimensione costitutiva della tutela, al pari di quella ambientale, 
economica e sociale. Integrare pratiche di riuso adattivo, resilienza e valutazione 
partecipata significa trasformare la conservazione in un processo aperto, capace di 
accompagnare le trasformazioni piuttosto che resistervi. La riflessione ha toccato 
anche il ruolo delle nuove tecnologie nella gestione del patrimonio. Gli strumenti 
digitali – dai sistemi GIS ai modelli Digital Twin che integrano dati geometrici 
e semantici – sono stati discussi come risorse per una gestione sostenibile e 
trasparente. La digitalizzazione, tuttavia, non è stata intesa come fine in sé, ma 
come mezzo per promuovere consapevolezza collettiva, accesso ai dati e decisioni 
condivise. Il patrimonio digitale, in questa visione, diventa strumento di co-
progettazione e responsabilità diffusa.

Uno dei temi più ricorrenti nei Tavoli è stato quello della partecipazione. Le 
esperienze citate di citizen science e co-design hanno dimostrato che il patrimonio 
può costituire uno spazio di intelligenza collettiva e di costruzione democratica. 
Superare i modelli gerarchici significa riconoscere la legittimità di una pluralità di 
saperi: istituzionali, accademici, locali e comunitari. In questo senso, la Convenzione 
di Faro è stata spesso evocata come cornice normativa e valoriale, perché afferma 



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 54
Think it Big! Heritage Rewind, 53-56

il diritto dei cittadini a contribuire alla definizione e alla gestione del patrimonio 
culturale. Sono state discusse esperienze virtuose come Venice Calls, che unisce cura 
ambientale, conoscenza e cittadinanza attiva nella laguna veneziana, o l’archivio 
partecipativo nato ad Antiochia dopo il terremoto, in cui la memoria del patrimonio 
perduto è stata ricostruita collettivamente, dimostrando la forza dell’intelligenza 
dal basso.

Ampio spazio è stato dedicato alla dimensione educativa, considerata la leva 
principale per una trasformazione duratura. La cultura scolastica italiana è stata 
riconosciuta come ancora eccessivamente nazionalistica e generalista, poco attenta 
alle specificità territoriali e alle storie plurali. È stata proposta una riforma della 
didattica della storia e dell’educazione al patrimonio, orientata alla microstoria, 
alla pluralità delle narrazioni e al radicamento nei contesti locali. L’educazione al 
patrimonio deve partire dalla vita quotidiana, dai paesaggi vissuti e dalle esperienze 
condivise, per restituire alla cultura la sua funzione civica e relazionale. In questa 
prospettiva, la scuola non è solo un luogo di trasmissione, ma uno spazio di dialogo 
e co-produzione di senso tra generazioni e comunità.

Molte riflessioni hanno riguardato la giustizia culturale e il diritto all’accesso. È 
stato osservato come la fruizione culturale in Italia rimanga, di fatto, un privilegio 
economico e sociale. Rendere il patrimonio accessibile a tutte e tutti significa 
affrontare le disuguaglianze strutturali che ne condizionano la partecipazione. In 
questa direzione, anche le aree verdi, i paesaggi rurali e i luoghi della quotidianità 
sono stati riconosciuti come componenti essenziali del patrimonio culturale 
e paesaggistico, in quanto veicoli di identità, cura e benessere collettivo. 
È stata inoltre ribadita la necessità di un dialogo più efficace tra cittadinanza 
e decisori istituzionali, soprattutto in relazione alle opportunità di intervento 
generate dalle crisi climatiche: il cambiamento climatico, se affrontato in modo 
partecipato, può infatti trasformarsi in occasione per sperimentare nuovi modelli 
di cura, valorizzazione e adattamento del patrimonio.

Un passaggio cruciale ha riguardato il rapporto tra conoscenza accademica e 
saperi delle comunità. Riconoscere la competenza scientifica non deve significare 
perpetuare un approccio coloniale o occidentalista, ma integrarla con i saperi 
locali e con le pratiche delle comunità d’origine. La valorizzazione passa attraverso 
il dialogo, l’ascolto e la co-narrazione, promuovendo la dignità delle esperienze e 
dei saperi diffusi. Le comunità devono essere coinvolte non solo nella gestione, 
ma anche nella definizione del patrimonio stesso, perché la cultura è tale solo 
se condivisa e vissuta. In questa prospettiva, la decolonizzazione del patrimonio 
non è un atto simbolico, ma un processo concreto di restituzione di voce e 
spazio decisionale alle persone e ai gruppi che ne custodiscono la memoria viva. 
È stato sottolineato, inoltre, come la flessibilità normativa rappresenti una condizione 
necessaria per permettere alle comunità di autodeterminarsi e prendersi cura dei 
propri luoghi culturali, senza irrigidimenti procedurali che ne compromettano la 
vitalità. Il riconoscimento istituzionale dei luoghi culturali spontanei, emersi dal 
basso e spesso non formalizzati, deve rispettare la capacità delle comunità di 
ridefinirne nel tempo il significato e l’uso, secondo processi collettivi e mutevoli.

Anche il patrimonio come luogo di conflitto simbolico è stato oggetto di 
discussione. Le azioni di protesta climatica, come la vernice rossa lanciata sul portale 
di Ca’ Foscari, sono state interpretate come forme di espressione culturale del 
contemporaneo: gesti che mettono in discussione l’autorità dei luoghi e i valori della 
conservazione. Decidere se cancellare o conservare tali tracce significa compiere 
una scelta politica sulla memoria collettiva. In questa lettura, la conservazione non 
è solo un atto tecnico, ma un gesto etico e sociale che definisce cosa una comunità 
ritiene degno di essere tramandato.

Analisi del discorso



Analisi del discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 55
Think it Big! Heritage Rewind, 53-56

Parallelamente, è stata più volte richiamata la necessità di un approccio 
giuridico flessibile e inclusivo, capace di accogliere la complessità dei contesti e 
di rappresentare anche gli interessi meno tutelati. La legge non deve irrigidire, ma 
mediare. Una normativa più aperta e dialogica può diventare strumento di equilibrio 
tra diritti, paesaggi e comunità, garantendo pluralità e adattabilità nelle pratiche 
di tutela.

Altro tema trasversale, emerso con forza, riguarda la dignità del lavoro culturale. 
Non esiste sostenibilità del patrimonio senza la sostenibilità di chi lo cura. È 
necessario riconoscere la competenza professionale, la continuità contrattuale e 
la giusta retribuzione nel settore, superando le forme strutturali di sfruttamento e 
sotto-compenso. La tutela del patrimonio richiede un ecosistema lavorativo equo, 
stabile e inclusivo, che garantisca riconoscimento, sicurezza e libertà di ricerca.

Infine, i Tavoli hanno sottolineato l’urgenza di rafforzare la resilienza delle 
comunità patrimoniali di fronte alle crisi ambientali e sociali. La gestione adattiva, 
che integra conoscenze scientifiche, partecipazione locale e tecnologie digitali, è 
stata individuata come chiave per il futuro. Riconoscere la perdita – sia materiale che 
immateriale – come parte del ciclo di vita del patrimonio consente di costruire una 
sostenibilità culturale autentica, capace di accogliere il cambiamento e trasformarlo 
in opportunità di rigenerazione.

Nel loro insieme, le riflessioni emerse delineano una visione del patrimonio 
come bene comune e come spazio di coesistenza, in cui si intrecciano competenze, 
memorie e responsabilità. Dall’ascolto delle esperienze sul campo e dal dialogo tra 
prospettive differenti, NextGen Heritage – Think it Big ha costruito una prospettiva di 
riforma del sistema patrimoniale fondata su equità, partecipazione e sostenibilità. 
Questa analisi del discorso costituisce dunque il ponte tra la sperimentazione 
collettiva dei Tavoli e la traduzione normativa delle idee: le «Raccomandazioni di 
policy» e la »Proposta di modifica alle Disposizioni generali del Codice dei beni 
culturali e del paesaggio», raccolgono e restituiscono in forma operativa le istanze 
di cambiamento emerse dal percorso.





﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-999-3

Open access 57
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025  de la Torre Fornell, Giovanardi, Paladini  |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-999-3/004

Edizioni
Ca’Foscari

Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

Raccomandazioni di policy  
per la riforma del Codice dei beni 
culturali e del paesaggio
Anna de la Torre Fornell
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Matteo Giovanardi
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Marco Paladini
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia﻿

1	 Introduzione alle raccomandazioni di policy

Le Raccomandazioni di policy raccolgono e traducono in indicazioni operative 
quanto emerso dalle sessioni itineranti e dai Tavoli di NextGen Heritage – Think 
It Big. Dalla pluralità dei contributi affiora una visione condivisa del patrimonio 
come ecosistema dinamico, che richiede strumenti capaci di coniugare equità, 
partecipazione e sostenibilità. Le raccomandazioni non propongono un modello 
unico, ma una cassetta degli attrezzi per i diversi attori del settore (istituzioni, enti 
territoriali, professioniste e professionisti, terzo settore, comunità), con obiettivi 
chiari, linee guida e responsabilità distinte.

La struttura segue tre assi trasversali – definizione, gestione, competenze – emersi 
dal lavoro collettivo:

•	 Definizione: superare letture statiche, riconoscere valori plurali (materiali, 
immateriali, sociali, ambientali), favorire processi di patrimonializzazione e, 
quando necessario, di de-patrimonializzazione condivisa.

•	 Gestione: promuovere governance partecipata e coordinata, strumenti di 
potere condiviso, uso consapevole del digitale (anche per la priorità degli 
interventi), accesso democratico e attenzione alle aree verdi come parte 
integrante del patrimonio.

•	 Competenze: investire in formazione interdisciplinare, dignità del lavoro 
culturale, educazione diffusa (scuola, territori, comunità), per rendere stabile 
la capacità di cura e innovazione.

Ogni raccomandazione nasce da casi e pratiche discussi (dal co-design alla citizen 
science, dai patti di collaborazione ai modelli digitali), ed è pensata per essere 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-999-3/005&domain=pdf&date_stamp=2025-12-22


﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 58
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

adattabile ai contesti e verificabile nel tempo. Questo impianto prepara il passaggio 
al capitolo successivo, dedicato alla Proposta di modifica delle Disposizioni generali 
del Codice, in cui i principi qui enunciati trovano una prima traduzione normativa.

Asse 1 – Definizione

Il primo asse di intervento riguarda il piano concettuale. In coerenza con il dibattito e 
le proposte internazionali, proponiamo di intendere il patrimonio non come un dato 
statico stabilito a priori, ma nella sua natura trasformativa e processuale, negoziata 
a livello locale con le comunità interessate e nel tempo. Le istituzioni pubbliche alle 
diverse scale territoriali contribuiscono al governo di un patrimonio così definito, 
riconoscendone il valore contemporaneo e in dialogo con le comunità interessate, 
senza sminuire l’azione di raccordo e governo delle istituzioni centrali, rivestendole 
anzi di un ruolo più contemporaneo, in linea con le indicazioni internazionali, e vicino 
alle comunità.

Obiettivo: superare una definizione statica di patrimonio culturale, basata su 
valori definiti a priori, e favorire la partecipazione all’identificazione del patrimonio 
culturale in base alle sfide del contemporaneo.

Ambito: questo asse coinvolge gli attori pubblici con competenze sul patrimonio 
culturale, chiamati a riconoscere spazi di partecipazione per l’identificazione e la 
definizione dello stesso. Sono inoltre coinvolte le comunità, cui vengono riconosciuti 
il potere e la responsabilità di nominare ciò che riconoscono come patrimonio 
culturale.

Anna de la Torre Fornell, Matteo Giovanardi, Marco Paladini
Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 59
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio

Policy recommendation 1: riconoscimento del patrimonio  
come ecosistema dinamico

È da riconoscersi il patrimonio come dinamico in termini non solo della relazione 
con il territorio e le comunità, ma anche nel tempo in quanto interessato da processi 
di patrimonializzazione e depatrimonializzazione, anche a seguito di cambiamenti 
sociali e ambientali, o in risposta a situazioni di crisi. Tale patrimonio, materiale 
e immateriale, comprende paesaggi e beni culturali, pratiche ed espressioni di 
identità culturali e linguistiche collettive e plurali, pratiche artistiche e attività di 
promozione culturale e ambientale, includendo i gruppi a rischio di esclusione. 

Linee guida

•	 Riconoscere la dinamicità, 
nei contenuti e nel tempo, dei 
valori per l’individuazione e il 
riconoscimento del patrimonio.

•	 Considerare i processi di 
patrimonializzazione e 
depatrimonializzazione, anche 
in relazione a mutamenti sociali, 
ambientali o situazioni di crisi.

•	 Integrare pratiche di innovazione 
sociale e sostenibilità nelle 
politiche di gestione del 
patrimonio.

•	 Considerare le interrelazioni tra 
fattori naturali e umani nella 
definizione del carattere dei 
paesaggi e nelle scelte di gestione.

•	 Riferirsi agli standard internazionali 
(Convenzione quadro del Consiglio 
d’Europa 2005/2020, Convenzione 
UNESCO 2005, Convenzione 
europea del paesaggio 2000) come 
guida per le azioni di tutela.

Responsabilità

Tutti i soggetti coinvolti: integrare 
la visione dinamica del patrimonio 
nelle proprie strategie di gestione, 
riconoscendone la natura trasformativa 
e processuale; garantire che le pratiche 
di gestione includano innovazione 
sociale, sostenibilità e partecipazione 
delle comunità.

Ministero della Cultura (ruolo di 
indirizzo e garanzia): definire criteri, 
format istruttori e procedure coerenti 
con le convenzioni internazionali citate; 
assicurare un processo consultivo 
interdisciplinare, inclusivo e trasparente, 
garantendo la pubblicità delle priorità e 
la coerenza a livello nazionale.

Regioni ed enti locali (ruolo di 
coordinamento e attuazione): 
integrare le componenti materiali e 
immateriali del patrimonio nei piani di 
gestione territoriale e paesaggistica; 
coordinare i percorsi consultivi a 
livello territoriale, assicurando il 
coinvolgimento delle comunità di 
riferimento.

Comunità locali e soggetti portatori 
di interesse: partecipare alla gestione 
condivisa dei beni e del paesaggio, 
rafforzando coesione sociale, identità 
plurali e resilienza comunitaria.



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 60
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Policy recommendation 2: ampliamento dei valori  
per l’individuazione e il riconoscimento del patrimonio 

Nel perseguimento di un riconoscimento esteso, inclusivo e democratico del 
patrimonio, questo deve comprendere i valori sociali, politici, scientifici, ecologici, 
morfologici, artistici, storici, di antichità, archeologici, etnoantropologici, 
archivistici, bibliografici, nonché le espressioni di collettività ed esperienze 
condivise, includendo i gruppi a rischio di esclusione. 

Linee guida

•	 Allargare la definizione di 
patrimonio alle componenti 
indicate (materiali, immateriali, 
pratiche/espressioni collettive, 
promozione culturale e 
ambientale, gruppi a rischio di 
esclusione).

•	 Identificare e documentare le 
espressioni di identità collettiva 
aventi rilevanza culturale e 
linguistica.

•	 Applicare anche alle espressioni 
immateriali rappresentate in 
forma materiale, procedure di 
tutela e valorizzazione analoghe 
a quelle dei beni materiali.

•	 Assicurare che tali espressioni 
siano integrate nei piani di 
gestione partecipata del 
patrimonio, coinvolgendo le 
comunità di riferimento.

•	 Impiegare valutazioni plurime 
dei valori indicati, evitando 
letture riduttive del solo valore 
storico-artistico.

•	 Rendere esplicite nelle istruttorie 
le motivazioni sociali e collettive 
(identità condivise, pratiche, 
esperienze).

Responsabilità

Tutti i soggetti coinvolti: considerare 
l’ampliamento dei valori come principio 
guida nei processi di riconoscimento e 
tutela del patrimonio. 

Ministero della Cultura (ruolo di 
indirizzo e garanzia): verificare che i 
valori sociali e collettivi siano integrati 
nelle valutazioni e nei procedimenti di 
riconoscimento.

Regioni ed enti locali (ruolo di 
coordinamento e attuazione): 
assicurare la documentazione delle 
espressioni di identità collettiva e delle 
pratiche culturali, anche in relazione ai 
gruppi a rischio di esclusione.

Comunità locali e soggetti 
portatori di interesse: collaborare 
attivamente nell’individuazione e nella 
documentazione delle espressioni e 
pratiche culturali di rilievo; contribuire 
ai processi di consultazione e decisione, 
portando evidenze contestuali e valori 
sociali condivisi.

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 61
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio

Asse 2 – Gestione

Il secondo asse di intervento riguarda la gestione del patrimonio. Questa è 
partecipata, multi-attoriale e multilivello, e comprende tutte le attività relative al 
patrimonio stesso, dalla sua identificazione alle scelte e alle attività di conservazione, 
fruizione e valorizzazione.

Obiettivo: Promuovere una gestione del patrimonio che sia partecipata, coordinata 
e inclusiva, capace di adattarsi alle trasformazioni sociali, ambientali e culturali. 
L’obiettivo è superare modelli di gestione settoriali e gerarchici, favorendo pratiche 
di governance condivisa tra istituzioni, comunità e soggetti privati. Una gestione 
così concepita deve garantire sostenibilità, equità di accesso e coerenza con i valori 
dinamici e plurali del patrimonio.

Ambito: L’asse coinvolge tutti i livelli di governo – dal Ministero alle regioni, agli 
enti locali – insieme alle comunità e ai portatori di interesse, pubblici e privati. 
Riguarda l’intero ciclo di vita del patrimonio, dall’individuazione alla valorizzazione, 
promuovendo il coordinamento interistituzionale, la collaborazione interdisciplinare 
e l’adozione di modelli di gestione adattivi e inclusivi.



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 62
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Policy recommendation 3: sviluppo e consolidamento di una gestione 
del patrimonio partecipata e adattiva

Si ritiene che per un patrimonio definito come sopra, la gestione debba 
essere partecipata e adattiva. Per essere partecipata, la gestione – che quindi 
comprende tutte le attività relative al patrimonio stesso, dalla sua individuazione e 
riconoscimento, alle scelte di fruizione e valorizzazione – deve integrare nei processi 
decisionali le istanze delle comunità locali e dei portatori di interesse. Tale gestione 
deve dunque prevedere anche l’adattamento nelle proprie politiche e pratiche 
alle sfide climatiche e sociali del presente e incorporare processi non soltanto di 
patrimonializzazione, ma anche di depatrimonializzazione.

Linee guida

•	 Riconoscere la gestione 
come attività ombrello che 
comprende tutte le attività 
relative al patrimonio, dalla sua 
individuazione alle scelte di 
conservazione e valorizzazione.

•	 Promuovere modelli di gestione 
inclusivi, in grado di integrare la 
partecipazione delle comunità e 
dei soggetti portatori di interesse 
in tutte le fasi del ciclo di vita del 
patrimonio.

•	 Integrare valutazioni ambientali 
e sociali per garantire l’adattività 
delle strategie di tutela e 
valorizzazione.

•	 Riconoscere la 
depatrimonializzazione come 
pratica legittima di gestione e 
sostenibilità culturale.

•	 Favorire l’uso di strumenti 
digitali e piattaforme aperte per 
la consultazione pubblica e la 
trasparenza decisionale.

•	 Prevedere processi di 
monitoraggio periodico e 
revisione delle pratiche gestionali 
alla luce dei cambiamenti sociali, 
ambientali e normativi.

Responsabilità

Tutti i soggetti coinvolti: adottare 
approcci gestionali flessibili, basati su 
dati aggiornati e sulla partecipazione 
informata delle comunità; garantire 
processi decisionali trasparenti e 
tracciabili.

Ministero della Cultura: definire 
linee guida nazionali per l’attuazione 
di modelli di gestione partecipata e 
adattiva; monitorare l’attuazione dei 
processi partecipativi e l’efficacia delle 
strategie di adattamento.

Regioni ed enti locali: attivare Tavoli 
permanenti di consultazione con 
comunità e portatori di interesse; 
integrare nei piani territoriali strumenti 
di gestione flessibile e partecipata del 
patrimonio.

Comunità locali e soggetti portatori di 
interesse: partecipare attivamente alla 
progettazione, gestione e monitoraggio 
dei processi patrimoniali; contribuire 
alla costruzione di conoscenza condivisa 
e all’individuazione di priorità locali.

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 63
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio

Policy recommendation 4: consolidamento di forme coordinate  
di gestione

L’organica gestione del patrimonio si raggiunge tramite adeguati sforzi di 
cooperazione e coordinamento tra enti a diverse scale territoriali. Bisogna dunque 
assicurare un coordinamento efficace tra Stato, enti locali, soggetti pubblici, 
privati e comunità locali nella gestione del patrimonio. Tale coordinamento deve 
essere raggiunto non soltanto tra diversi livelli territoriali, ma anche tramite una 
consultazione interdisciplinare, in modo da favorire sinergie tra aree di competenza 
ed evitare una logica di gestione ‘a compartimenti stagni’.

Linee guida

•	 Favorire la cooperazione 
multilivello tra istituzioni centrali, 
regionali e locali.

•	 Promuovere partenariati 
pubblico-privato e reti territoriali 
di gestione integrata.

•	 Istituire strumenti condivisi di 
pianificazione e monitoraggio 
(banche dati, indicatori, 
osservatori).

•	 Garantire l’interoperabilità 
dei sistemi informativi e 
l’allineamento delle strategie 
territoriali.

•	 Promuovere processi 
interdisciplinari che integrino 
competenze culturali, ambientali, 
economiche e sociali.

Responsabilità

Tutti i soggetti coinvolti: collaborare 
secondo principi di trasparenza, 
sussidiarietà e complementarietà di 
competenze;

Ministero della Cultura: fornire linee 
di indirizzo e criteri per l’attuazione di 
piani coordinati di gestione; garantire 
la coerenza nazionale delle politiche e 
la loro armonizzazione con le direttive 
europee e internazionali.

Regioni ed enti locali: coordinare 
e armonizzare gli strumenti di 
pianificazione locale con le strategie 
nazionali e regionali; promuovere 
sinergie operative tra enti territoriali, 
istituzioni culturali e soggetti privati.

Comunità locali e soggetti portatori 
di interesse: partecipare ai processi di 
coordinamento attraverso organismi 
consultivi o piattaforme collaborative; 
contribuire con conoscenze contestuali 
e reti territoriali ai percorsi di gestione 
integrata.



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 64
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Policy recommendation 5: promozione di forme di fruizione  
e valorizzazione del patrimonio democratiche e inclusive

La partecipazione delle comunità locali alla gestione del patrimonio deve perseguire 
pratiche di valorizzazione e fruizione improntate a principi di inclusione, accessibilità 
e sostenibilità, che siano sensibili anche ai gruppi a rischio di esclusione. La 
valorizzazione e la fruizione del patrimonio perseguono un ideale di fruizione 
collettiva consapevole, che respinge discriminazioni di classe, origine, genere, età, 
capacità fisiche o cognitive, e qualsiasi altra forma di discriminazione.

Linee guida

•	 Promuovere la fruizione 
universale del patrimonio, 
garantendo accessibilità fisica, 
cognitiva e culturale.

•	 Sostenere progetti di 
valorizzazione partecipata che 
coinvolgano attivamente le 
comunità.

•	 Integrare nei piani di gestione 
azioni specifiche per l’inclusione 
di gruppi a rischio di esclusione.

•	 Valorizzare il patrimonio come 
risorsa educativa, civica e di 
coesione sociale.

•	 Monitorare gli impatti sociali 
delle attività di valorizzazione e 
fruizione.

Responsabilità

Tutti i soggetti coinvolti: promuovere 
pratiche di fruizione inclusive, accessibili 
e rispettose della diversità culturale.
Ministero della Cultura: stabilire 
linee guida e standard minimi 
per l’accessibilità universale e la 
valorizzazione inclusiva; sostenere 
finanziariamente progetti pilota e buone 
pratiche di fruizione democratica.
Regioni ed enti locali: inserire criteri 
di inclusione e accessibilità nei bandi e 
nelle politiche di valorizzazione; favorire 
la collaborazione tra istituzioni culturali, 
scuole, associazioni e gruppi locali.
Comunità locali e soggetti portatori 
di interesse: co-progettare attività di 
valorizzazione e fruizione che riflettano 
le diversità e i bisogni del territorio; 
promuovere la consapevolezza civica e 
culturale intorno ai valori del patrimonio 
comune.

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 65
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio

Asse 3 – Competenze

Dopo aver delineato le cornici concettuali e operative per definire e gestire il 
patrimonio secondo i principi esposti, il terzo asse individua le azioni necessarie 
a sviluppare le competenze interdisciplinari richieste ai futuri professionisti e alle 
comunità coinvolte nei processi di riconoscimento, gestione e valorizzazione del 
patrimonio.

Obiettivo: Professioniste e professionisti adeguatamente formati dovranno 
sostenere i processi di patrimonializzazione e depatrimonializzazione come 
strumenti legittimi della tutela, garantendo pratiche coerenti, partecipate e 
sostenibili.

Ambito: Le raccomandazioni riguardano tutti i soggetti pubblici e privati coinvolti 
nella fruizione del patrimonio e nelle attività formative, promuovendo l’integrazione 
tra competenze professionali e contributi comunitari.

Policy recommendation 6: promozione e sviluppo di nuove 
professionalità e competenze per il patrimonio

È da riconoscersi la necessità di rafforzamento e aggiornamento delle competenze 
necessarie per gestire il patrimonio secondo una prospettiva partecipata e 
sostenibile. Tali obiettivi sono da raggiungere integrando e ampliando le offerte 
formative del sistema scolastico, delle università e dei percorsi di formazione 
professionale, valorizzando non solo le conoscenze tecnico-scientifiche (ricerche, 
inventari, studi di impatto), ma anche le competenze trasversali e interdisciplinari. È 
necessario rendere gli operatori del settore più preparati ad affrontare sfide sociali 
e climatiche, favorendo decisioni più informate.

Linee Guida

•	 Integrare l’educazione al 
patrimonio coinvolgendo scuole, 
università ed enti erogatori di 
formazione.

•	 Promuovere e istituire nuovi 
percorsi ed offerte formative 
dedicate.

•	 Oltre ai livelli minimi e documentati 
di attività conoscitiva (ricerche, 
monitoraggi, inventari, studi di 
impatto), in relazione ad interventi 
di tutela o gestione, valorizzare 
anche le competenze trasversali e 
interdisciplinari dei professionisti 
del patrimonio.

Responsabilità

Ministero della Cultura (MiC): 
promuove, coordina e finanzia 
programmi nazionali di formazione 
specialistica e interdisciplinare per 
operatori del patrimonio; integra nei 
bandi e nelle linee guida ministeriali 
la richiesta di competenze trasversali 
(sociali, ambientali, digitali, 
comunicative) come prerequisito per 
l’affidamento di incarichi di tutela e 
valorizzazione; favorisce sinergie con 
altri ministeri competenti (Istruzione, 
Università, Lavoro, Ambiente) per 
l’aggiornamento continuo dei profili 
professionali del settore.



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 66
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

•	 Integrare nelle istruttorie 
specifiche valutazioni sugli 
impatti climatici e sociali e sulla 
resilienza del bene/contesto.

•	 Valutare costantemente i rischi 
derivanti da fattori naturali, 
sociali e climatici, coinvolgendo 
comunità locali e esperti per 
definire e monitorare le priorità 
di conservazione.

•	 Facilitare percorsi di formazione 
ed educazione che promuovano 
un concetto di patrimonio così 
come descritto nel primo asse di 
queste raccomandazioni.

•	 Integrare queste nuove 
professionalità tra gli operatori 
del patrimonio in modo flessibile, 
ampliandone le possibilità 
operative, tutelandone il lavoro.

Ministero dell’Istruzione e del Merito 
(MIM): integra nei curricula scolastici 
e nei percorsi tecnici e professionali 
moduli dedicati all’educazione al 
patrimonio; favorisce partenariati con 
musei, istituti di ricerca, enti locali e 
organizzazioni culturali per attività 
laboratoriali, tirocini e scambi formativi.
Ministero dell’Università e della 
Ricerca (MUR): promuove la 
creazione di corsi universitari e master 
interdisciplinari dedicati alla gestione 
partecipata e sostenibile del patrimonio; 
finanzia progetti di ricerca che integrino 
dimensioni tecnico-scientifiche e 
socio-culturali.
Regioni ed enti locali: adattano le linee 
nazionali alle specificità territoriali, 
attivando programmi di formazione 
e aggiornamento professionale sul 
campo; collaborano con università, 
scuole, enti del terzo settore e comunità 
locali per sperimentare modelli di 
formazione integrata.

Policy recommendation 7: promozione di un’idea partecipata  
di patrimonio presso le comunità di riferimento

È da riconoscersi il ruolo attivo delle comunità locali come co-protagoniste nei 
processi di patrimonializzazione, depatrimonializzazione e gestione del patrimonio.
Tali percorsi devono essere condotti in forma trasparente e partecipata, valorizzando 
le specificità territoriali e le conoscenze pregresse e diffuse sui territori, offrendo al 
contempo occasioni di formazione informali per l’aumento e l’affinamento delle 
competenze delle comunità in relazione a tali tematiche.

Ciò è necessario per ridurre i conflitti tra esigenze di conservazione e usi pubblici, 
accrescendo la consapevolezza civica e culturale. 

Anna de la Torre Fornell, Matteo Giovanardi, Marco Paladini
Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 67
Think it Big! Heritage Rewind, 57-68

Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio

Linee Guida

•	 Valutare esplicitamente il ruolo 
e il contributo delle comunità 
locali nello sviluppo di strategie 
di adattamento.

•	 Definire procedure chiare 
e trasparenti per la nuova 
patrimonializzazione e per la 
depatrimonializzazione, con 
requisiti istruttori specifici, 
conducendo tali processi in 
forma partecipata, includendo 
la consultazione delle comunità 
interessate e la documentazione 
delle ragioni e degli impatti. 
Contestualmente, prevedere 
meccanismi di ‘facilitazione 
alla perdita’ e precise 
indicazioni di contesto quando 
la depatrimonializzazione è 
razionale e condivisa, nell’ottica 
della sostenibilità culturale.

•	 Garantire che le priorità di tutela 
siano definite in base al contesto 
locale e agli esiti di consultazioni 
interdisciplinari, di cui il Ministero 
è garante.

•	 Valutare costantemente i rischi 
derivanti da fattori naturali, 
sociali e climatici, coinvolgendo 
comunità locali e esperti per 
definire e monitorare le priorità 
di conservazione.

•	 Garantire che gli interventi siano 
eseguiti valorizzando le comunità 
locali e promuovendone la 
partecipazione, facilitando 
percorsi di divulgazione che 
promuovano un concetto di 
patrimonio così come descritto 
nel primo asse di queste 
raccomandazioni.

Responsabilità

Ministero della Cultura (MiC): è 
garante dei processi partecipativi 
relativi alla patrimonializzazione e 
depatrimonializzazione, assicurando 
trasparenza, documentazione e 
tracciabilità delle decisioni; stabilisce 
i criteri nazionali per la partecipazione 
delle comunità, promuovendo 
metodologie di ascolto e consultazione; 
coordina il monitoraggio degli impatti 
sociali e culturali derivanti da processi 
di valorizzazione e trasformazione del 
patrimonio.
Regioni ed enti locali: attivano 
Tavoli territoriali permanenti per 
la co-progettazione delle politiche 
patrimoniali insieme alle comunità 
di riferimento; promuovono percorsi 
partecipativi, forum pubblici e laboratori 
civici per la definizione condivisa delle 
priorità di tutela e valorizzazione; 
facilitano il dialogo tra esperti, cittadini 
e amministrazioni, anche attraverso 
piattaforme digitali e strumenti di 
democrazia partecipativa.
Comunità e organizzazioni 
della società civile: partecipano 
attivamente ai processi decisionali, 
portando conoscenze locali, memorie 
e competenze culturali diffuse; 
collaborano alla definizione delle 
priorità di tutela e alla valutazione degli 
impatti, in un’ottica di responsabilità 
condivisa; promuovono pratiche di 
cura, gestione e comunicazione del 
patrimonio come bene comune.





﻿

Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-999-3

Open access 69
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-999-3/005

Edizioni
Ca’Foscari

Proposte di modifica  
alle disposizioni generali  
del Codice dei beni culturali  
e del paesaggio (d.lgs. 42/2004)

La proposta di modifica delle Disposizioni generali del Codice dei Beni Culturali e del 
Paesaggio nasce come esito provvisorio, ma significativo, del percorso partecipativo 
e di ricerca collettiva avviato all’interno di NextGen Heritage – Think it Big. Si tratta 
del risultato di un processo di confronto interdisciplinare che ha coinvolto giovani 
ricercatori e ricercatrici, professionisti e professioniste del patrimonio culturale, 
operatrici e operatori della cultura, con l’obiettivo di mettere in discussione 
i fondamenti teorici e applicativi della tutela e della valorizzazione in Italia, alla 
luce delle sfide del presente. L’elaborazione del testo non ha avuto l’ambizione 
di formulare una riforma definitiva, ma piuttosto quella di avviare un percorso 
di riflessione condivisa su ciò che il patrimonio rappresenta oggi, e su come la 
normativa possa evolversi per rispecchiare una società più complessa, plurale 
e interconnessa. Questa proposta vuole dunque essere un inizio, un laboratorio 
aperto e inclusivo di scrittura collettiva, fondato sul principio che il patrimonio non 
è una categoria statica ma un campo dinamico di relazioni, pratiche e significati 
in continua trasformazione. L’approccio metodologico adottato rispecchia 
l’impostazione di Think it Big: partire dall’esperienza, dal confronto diretto e dal 
dialogo tra saperi.Le parole chiave emerse nei Tavoli di lavoro –come circolarità, 
interazione, vulnerabilità, adattamento, fruibilità inclusiva, diritto culturale al dubbio, 
negoziazione e responsabilità collettiva– hanno rappresentato la base concettuale 
per la riscrittura degli articoli. Da queste parole è nata una nuova visione del Codice, 
capace di accogliere la dimensione trasformativa e processuale del patrimonio, e 
di riconoscere il ruolo attivo delle comunità patrimoniali nella sua identificazione, 
tutela e gestione.

Il testo proposto mantiene la struttura originaria della Parte I, ma ne aggiorna 
il linguaggio, i principi e gli obiettivi. Introduce, tra gli altri, i seguenti elementi di 
innovazione:

•	 la definizione del patrimonio come ecosistema culturale e ambientale, che 
integra dimensioni materiali e immateriali, naturali e antropiche;

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-999-3/006&domain=pdf&date_stamp=2025-12-22


I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 70
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿ •	 la promozione di forme di gestione partecipata, fondate sulla cooperazione 
tra istituzioni, enti locali e comunità di riferimento;

•	 il riconoscimento della depatrimonializzazione come processo virtuoso e 
consapevole di adattamento e rinnovamento;

•	 l’inserimento del principio di adattamento ai cambiamenti climatici e sociali 
come componente della tutela;

•	 l’esplicita valorizzazione delle professionalità del patrimonio e della necessità 
di un costante aggiornamento delle competenze;

•	 la riaffermazione della fruizione inclusiva, accessibile e sostenibile come 
diritto culturale universale.

La proposta è quindi pensata come strumento di lavoro, aperto a successive 
integrazioni e approfondimenti da parte di giuristi, operatori e comunità di 
patrimonio. Non una riscrittura tecnica, ma una visione politica e culturale del 
Codice, che intende rafforzare il legame tra norma e pratica, tra diritto e società, 
tra patrimonio e futuro. In questo senso, il documento rappresenta un tassello di 
un percorso più ampio: un processo di rinnovamento che non può prescindere 
dalla partecipazione, dall’ascolto e dal riconoscimento delle molteplici forme in 
cui il patrimonio si manifesta oggi. Un invito, dunque, a proseguire il dialogo e a 
continuare a immaginare insieme le forme di un nuovo diritto culturale, fondato sulla 
cura, sulla responsabilità condivisa e sulla capacità di trasformazione.

Le parole chiave

Le parole che seguono costituiscono un vocabolario di riferimento per orientare la 
lettura della proposta di modifica e facilitarne l’interpretazione.

Accessibilità: L’accessibilità, che riguarda la sfera della soluzione, è contenuta 
all’interno del più ampio concetto di inclusione, che riguarda invece la sfera della 
relazione. Essere inclusivi significa, ad esempio, formare il personale perché 
sappia accogliere e relazionarsi con pubblici diversi e conoscere il proprio grado 
di accessibilità e di inaccessibilità, comunicandoli in modo trasparente. È possibile 
essere inclusivi, sebbene non accessibili, ma è anche possibile essere accessibili e 
non inclusivi quando gli sforzi si limitano alla realizzazione di soluzioni accessibili 
e manca la trasparenza e la capacità di accoglienza e relazione (Osservatorio della 
Cultura del Politecnico di Milano, s.d.).

Beni comuni: «Nozione fondamentale, che storicamente rimanda alle vincenti 
rivendicazioni del diritto di appartenenza, proprietà e gestione unitaria da parte 
dell'intera Comunità e, di conseguenza, fa scattare l'impegno collettivo alla tutela, 
alla protezione dal rischio di distruzione e alla valorizzazione dei beni, sia pubblici 
che privati. [...] Si è venuto definendo con chiarezza il concetto di bene culturale 
che si basa sulla consapevolezza di avere davanti a noi un'eredità presente che, 
come risorsa materiale, appartenendo a tutti (come proprietà indivisa e socialmente 
inalienabile e indivisibile) costituisce una ricchezza condivisa che ha il carattere 
dell'unicità e della sua insostituibilità. E che, pertanto, esige l'impegno di tutti ed 
una forte azione pubblica di garanzia di salvaguardia nell'interesse della intera 
collettività produttrice (passata, presente e futura). [...] La nozione, sensibile alle 
esigenze e ai doveri della collettività, rinvia alla condivisione, alla partecipazione 
ed alla cooperazione (tra Stati e cittadini)» (Dezzi Bardeschi 2017).

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 71
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

Cambiamenti climatici e crisi climatica: Dalla sintesi per policy makers del Report 
IPCC (2023) si legge: 

Widespread and rapid changes in the atmosphere, ocean, cryosphere and 
biosphere have occurred. Human-caused climate change is already affecting 
many weather and climate extremes in every region across the globe. This has 
led to widespread adverse impacts and related losses and damages to nature 
and people (high confidence). Vulnerable communities who have historically 
contributed the least to current climate change are disproportionately affected 
(high confidence).

Adaptation planning and implementation has progressed across all sectors 
and regions, with documented benefits and varying effectiveness. Despite 
progress, adaptation gaps exist, and will continue to grow at current rates of 
implementation. Hard and soft limits to adaptation have been reached in some 
ecosystems and regions. Maladaptation is happening in some sectors and regions. 
Current global financial flows for adaptation are insufficient for, and constrain 
implementation of, adaptation options, especially in developing countries (high 
confidence). Climate change is a threat to human well-being and planetary health 
(very high confidence). There is a rapidly closing window of opportunity to secure 
a liveable and sustainable future for all (very high confidence). Climate resilient 
development integrates adaptation and mitigation to advance sustainable 
development for all, and is enabled by increased international cooperation 
including improved access to adequate financial resources, particularly 
for vulnerable regions, sectors and groups, and inclusive governance and 
coordinated policies (high confidence). The choices and actions implemented in 
this decade will have impacts now and for thousands of years (high confidence).

Prioritising equity, climate justice, social justice, inclusion and just transition 
processes can enable adaptation and ambitious mitigation actions and climate 
resilient development. Adaptation outcomes are enhanced by increased 
support to regions and people with the highest vulnerability to climatic 
hazards. Integrating climate adaptation into social protection programs 
improves resilience. Many options are available for reducing emission-intensive 
consumption, including through behavioural and lifestyle changes, with co-
benefits for societal well-being.

Effective climate action is enabled by political commitment, well-aligned 
multilevel governance, institutional frameworks, laws, policies and strategies 
and enhanced access to finance and technology. Clear goals, coordination 
across multiple policy domains, and inclusive governance processes facilitate 
effective climate action. Regulatory and economic instruments can support 
deep emissions reductions and climate resilience if scaled up and applied widely. 
Climate resilient development benefits from drawing on diverse knowledge.

Comunità di patrimonio: La convenzione di Faro, sottoscritta dall’Italia nel 2020, 
afferma che scopo della stessa è che le parti riconoscano «that rights relating to 
cultural heritage are inherent in the right to participate in cultural life as defined 
in the Universal Declaration of Human Rights» e che esiste una «individual and 
collective responsibility towards cultural heritage». La convenzione pone quindi 
delle basi per la creazione di comunità di Patrimonio, come la stessa espone 
nell’articolo 4 comma a, dedicato ai diritti e alle responsabilità riguardanti il 
Patrimonio: «everyone, alone or collectively, has the right to benefit from the 
cultural heritage and to contribute towards its enrichment»; e comma b: «everyone, 
alone or collectively, has the responsibility to respect the cultural heritage of others 



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 72
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿as much as their own heritage, and consequently the common heritage of Europe». 
Nella sezione 2 dedicata al contributo del Patrimonio alla società e allo sviluppo 
umano, le parti si impegnano a «encourage reflection on the ethics and methods of 
presentation of the cultural heritage, as well as respect for diversity of interpretation» 
(articolo 7, Cultural Heritage and Dialogue), «reinforce social cohesion by fostering 
a sense of shared responsibility towards the places in which people live (articolo 
8, Environment, Heritage and Quality of Life». Attraverso le direttive promosse da 
Faro, dunque, ciò che si intende con «comunità di Patrimonio» è l’insieme di persone 
che hanno il diritto di partecipare alla vita culturale della società e che hanno una 
responsabilità individuale ma, soprattutto, secondo una visione ecosistemica del 
Patrimonio (rif. Ecosistema), collettiva nei confronti del Patrimonio, per poterne 
usufruire e per contribuire al suo arricchimento, in un’ottica che tenga conto delle 
diverse interpretazioni del Patrimonio e quindi delle diverse collettività (per etnia, 
genere, orientamento e identità) che fanno parte della società. Le Comunità di 
Patrimonio comprendono anche le comunità locali (Consiglio d’Europa 2005/ratifica 
in Italia 2020). 

Comunità di pratica: Le ‘comunità di pratica’ (CoP) rappresentano un concetto 
significativo nell'ambito dell'apprendimento organizzativo e della gestione della 
conoscenza, definite come gruppi di individui che condividono un interesse o 
una professione comune, impegnati in un processo continuo di apprendimento 
attraverso l'interazione reciproca e la condivisione di pratiche. Il lavoro fondamentale 
di Wenger sottolinea che le CoP sono strutturate attorno a tre elementi chiave: 
un ambito di interesse condiviso, una comunità di individui che si impegnano in 
attività e discussioni congiunte e una pratica condivisa che si sviluppa attraverso 
la collaborazione nel tempo (Wenger 2000). 

Il contesto sociale in cui operano le CoP gioca un ruolo fondamentale nella loro 
efficacia e coesione. Le comunità sono spesso inserite in contesti socio-culturali 
più ampi che ne influenzano le dinamiche. Ad esempio, Handley et al. sostengono 
che la fluidità e la diversità intrinseche nelle comunità rivelano una complessità 
che va oltre la visione semplicistica di esse come unità coese. Essi sottolineano che 
le CoP possono essere caratterizzate da conflitti interni e dinamiche gerarchiche 
che mettono in discussione la nozione di egualitarismo al loro interno (Handley, 
Sturdy, Fincham, Clark 2006). Questa complessità sottolinea l'importanza di 
comprendere le CoP non solo come gruppi funzionali, ma come entità plasmate da 
elementi socioculturali che possono migliorare o ostacolare la loro efficacia nella 
condivisione delle conoscenze e nell'innovazione.

La concettualizzazione delle CoP si è evoluta fino a includere discussioni sulla 
struttura, come le ‘comunità virtuali di pratica’ (VCoP), che sfruttano le piattaforme 
digitali per facilitare la collaborazione a distanza. Questi ambienti virtuali hanno 
dimostrato di migliorare la condivisione delle conoscenze e ridurre l'isolamento 
professionale, soprattutto in settori come la medicina generale (Barnett et al. 
2012). L'adattabilità del quadro delle CoP consente a vari settori di utilizzare questo 
modello per migliorare i percorsi di apprendimento (Trahan, Rockwell, Lipomi 2024).

La ricerca ribadisce costantemente che l'essenza delle CoP risiede nei processi 
di apprendimento sociale che promuovono la comprensione condivisa e l'identità 
collettiva tra i partecipanti. Brown e Duguid osservano che la conoscenza all'interno 
delle organizzazioni emerge spesso attraverso interazioni informali facilitate dalle 
CoP (Brown, Duguid 2001). Allo stesso modo, il ruolo del sostegno tra pari nei 
contesti educativi evidenzia quanto il tutoraggio sia fondamentale per promuovere 
la partecipazione alle CoP (Trahan, Rockwell, Lipomi 2024).

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 73
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

In sintesi, le comunità di pratica sono definite come gruppi strutturati ma dinamici, 
incentrati su interessi condivisi, che facilitano l'apprendimento continuo attraverso 
le interazioni sociali. Sono profondamente radicate nei contesti socioculturali che 
ne influenzano il funzionamento, presentando sia opportunità che sfide per la 
condivisione delle conoscenze e la crescita professionale. La continua evoluzione 
verso CoP virtuali e specifiche per contesto dimostra la loro adattabilità e la loro 
rilevanza duratura nel promuovere un apprendimento efficace e l'innovazione in 
diversi campi.

Cura: «Nella lingua italiana il termine esprime l’occuparsi attivamente, il provvedere 
alle necessità e alla conservazione. [...] La cura del Patrimonio e dell’eredità culturale 
rappresenta ancora un orizzonte sociale e politico da riconoscere, prima di tutto, 
acquisire e configurare istituzionalmente in modo sistematico. A partire dalla 
considerazione crescente assunta dai valori immateriali del patrimonio, compresi 
quelli di conflitto, la cura potrebbe rivelarsi differentemente dalla tutela, più legata 
alla dimensione proprietaria e materiale, maggiormente rispondente alle esigenze di 
fruizione, condivisione e diffusione della conoscenza dell’eredità culturale. [...] agisce 
già nel movimento sociale e politico in difesa dei beni culturali come beni comuni, 
cioè in un orizzonte che svincola la tutela del patrimonio dal regime di proprietà per 
mettere al centro una dimensione collettiva di fruizione diretta di lungo periodo. 
La cura è al centro di questo passaggio a una concezione complessiva, integrale e 
transculturale del patrimonio in tutte le sue espressioni» (Scarrocchia 2017).

Decrescita: Modello politico, economico e sociale informato alla riduzione 
dei consumi. «Modello di sviluppo localistico basato su riduzione dei consumi, 
autoproduzione e autoconsumo dei beni, teorizzato dall’economista e filosofo 
francese Serge Latouche (1940), in contrasto con l’idea universalistica secondo cui 
la crescita trainata dalle economie sviluppate produce sempre e per tutti effetti 
positivi a lungo termine; in senso concreto, diminuzione, riduzione della crescita, 
rinuncia alla crescita. Una decrescita sostenibile – e, se si potesse, felice – significa 
comunque una serie di rinunce che dovrebbero essere decise spontaneamente da 
quella parte del mondo che si avvantaggia dell’attuale situazione, ragione per cui 
appare una possibilità piuttosto remota (Tozzi 2007; Treccani 2012).

La nozione di decrescita può essere osservata anche dal punto di vista del 
paradigma della sostenibilità, definito nel 1987 nella Commissione Brundtland 
delle Nazioni Unite (World Commission on Environment and Development 1987) 
come «meeting the needs of the present without compromising the ability of 
future generations to meet their own needs». Tuttavia, questo paradigma presenta 
delle criticità, poiché «la soddisfazione dei bisogni del presente [...] e l’abilità delle 
future generazioni di poter soddisfare i propri bisogni» può non essere in linea con 
le necessità ecologiche della contemporaneità, in cui migrazione e crisi climatica 
fanno parte di un paradigma decoloniale. In questo senso, dunque, il termine 
‘rigenerazione’ amplia il concetto di ‘sostenibilità’. Esso nasce dagli Agricultural 
Studies (Rodale Institute 1980) e dalla progettazione di quartiere, ponendo al 
centro del paradigma rigenerativo quattro principali assiomi: i) un approccio 
olistico che prenda in considerazione l’intero sistema, ovvero l’interconnessione 
e la co-evoluzione tra dimensione umana e naturale; ii) processi trasformativi e 
procedurali che coinvolgano tutti i portatori di interesse con metodo inclusivo e 
partecipativo; iii) un approccio place-based e il coinvolgimento delle comunità; iv) 
il risultato dev’essere una crescita sana di sistemi socio-ecologici (Du Plessis 2012; 
Robinson, Cole 2015).



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 74
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿De-patrimonializzare e patrimonializzare, riconoscere: Affermando la natura 
trasformativa insita nel patrimonio, siamo consapevoli della sua rilevanza nelle 
sfide contemporanee, prime tra tutte la lotta per la giustizia sociale e climatica. 
È essenziale abilitare le comunità affinché riconoscano il patrimonio che riveste 
importanza per loro, abbandonando l'approccio dominante dall'alto verso il basso 
che predetermina ciò che è da patrimonializzare. La rilevanza del patrimonio non 
può insorgere soltanto quando viene minacciato, ma la costante cura per il territorio 
e per la memoria possono essere volano di decisioni volte alla sostenibilità. Pratiche 
patrimoniali sostenibili prendono forma nei significati politici, ecologici, sociali che 
ad esso si danno, nella possibilità delle comunità di autodeterminarsi e definire 
quello che nel presente vogliamo trasmettere al futuro, e quello che dal passato ci 
insegna ad essere più inclusivi e resilienti al cambiamento. L’attivazione di queste 
pratiche, nella consapevolezza di avere risorse finite, si lega fortemente al concetto 
di patrimonializzare paesaggi e beni culturali nuovi, e de-patrimonializzare quello 
che non si ritiene rilevante per il presente e il futuro, riconoscendo e facilitando il 
processo naturale di perdita culturale, con consapevolezza e responsabilità. Per 
questo, l’elenco che si trova negli attuali art. 10 e 11 del Codice dei beni culturali e 
del paesaggio (d.lgs. 42/2004) non è più adeguato per rispondere alle esigenze di 
tutela e gestione del patrimonio. Né tantomeno il limite di 70 anni per la tutela di 
edifici, che preclude la possibilità di considerare patrimonio a manufatti più recenti, 
se non per comprovato interesse artistico o storico. La fluidità con cui intendiamo 
definire il patrimonio non può essere confinata nei limiti di un elenco o di un periodo 
temporale.

Dissonanza: Il termine ‘dissonanza del patrimonio’ riconosce che ogni patrimonio 
presenta una dissonanza come qualità e che i suoi significati sono contingenti. La 
dissonanza esiste come qualità latente di qualsiasi patrimonio: è presente come 
potenziale passivo. Questa qualità latente diventa attiva solo quando vengono 
articolate nuove voci e sbloccano il discorso già stabilito relativo a quel particolare 
patrimonio. Pertanto, in determinati momenti e contesti, la dissonanza è stata 
risolta e non è una questione attiva, poiché i processi di gestione del patrimonio 
hanno portato all'oggettività o alla sedimentazione di un unico discorso. In altri 
momenti, la dissonanza sblocca il discorso dominante e crea lotte politiche, tensioni 
accese, confusioni, dispute o conflitti che devono essere affrontati e rinegoziati. [...] 
il concetto di dissonanza del patrimonio assume particolare importanza, poiché 
indica un ‘valore di discordia’, un valore che sblocca lo spazio del discorso e induce 
a entrare in una conversazione, che potrebbe denaturalizzare le basi della violenza 
culturale e portare a nuovi modi di comprendere e dare significato. Lo spazio 
discorsivo stabilito attraverso la dissonanza del patrimonio, intesa attraverso un 
discorso inclusivo sul patrimonio, dovrebbe essere stimolante, denaturalizzante, 
non dogmatico e includere narrazioni multivocali (Kisić 2016).

Fruizione: «È l'esito conclusivo di un insieme, anche complesso, di azioni di tutela e 
di valorizzazione. Dunque, è una finalità, una sorta di prodotto finito, che si colloca 
a valle del percorso di riconoscere, proteggere e conservare (tutela) e del rendere 
disponibile la conoscenza (valorizzazione), che sostituisce il termine ‘godimento 
pubblico’ dei beni culturali di cui parlava la l. 1989/39, introducendo un quid di 
dinamicità, che va oltre quell'atteggiamento contemplativo previsto dalla norma 
sulla Tutela delle cose d'interesse artistico e storico del 1939, tipico del momento 
in cui fu concepita» (Capurro 2017). Nonostante questa definizione parli di «esito 
conclusivo», come indica la definizione del termine presente nell’Enciclopedia 
Treccani «fruire früire v. intr. e tr. [dal lat. frui] (io früisco, tu früisci, ecc.; aus. 

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 75
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

avere). – Godere, soprattutto nel senso di avere, giovarsi di qualche cosa o, con sign. 
più recente, di averne la disponibilità: [...] f. di un diritto, di una riduzione, di una 
rendita, di varie agevolazioni» (Treccani, s.v. «fruire»), si può inferire che dal punto 
di vista semantico la fruizione implichi un processo di ‘godimento’ e di ‘disponibilità’ 
di una determinata cosa che rende partecipi sia la parte fruente sia la parte fruita, 
in un processo dialogico e di continuo scambio.

Identità: Identità è il processo dinamico, personale e collettivo, con cui persone e 
comunità costruiscono e riconoscono chi sono, a quali appartenenze si riferiscono 
e quali valori intendono trasmettere, attraverso narrazioni, relazioni sociali, luoghi, 
memorie e pratiche (McMillan, Chavis 1986; Sarason 1974). L’identità integra il 
concetto di sé e l’agentività (autonarrazione, autostima, senso di efficacia), le 
identità sociali (appartenenze, simboli, norme) e la dimensione di luogo/memoria 
(legami affettivi e cognitivi con paesaggi, siti, lingue, rituali), inclusa la place identity 
(Proshansky, Fabian, Kaminoff 1983). Essa si rafforza tramite partecipazione ed 
empowerment – cioè voce, riconoscimento e possibilità di incidere sulle decisioni 
che riguardano il patrimonio – come fondamenti di benessere e giustizia (Rappaport 
1987; Zimmerman 1995; Prilleltensky 2005, 2012; Montero 2009). Poiché plurale, 
relazionale e in evoluzione, l’identità non è contenuta negli oggetti, ma si co-
produce nell’interazione tra persone, comunità e beni (materiali e immateriali); 
di conseguenza, la consapevolezza identitaria è cruciale sia per comprendere 
il patrimonio sia per interagirvi in modo costruttivo, inclusivo e orientato alla 
continuità culturale (UNESCO 2003; Smith 2006; Harrison 2013; Lowenthal 2015, 
Graham, Ashworth, Tunbridge 2016). Con l'introduzione del termine identità, le 
scienze sociali intendono stabilire un nuovo nesso concettuale tra i due elementi del 
problema, capace di mettere a fuoco l'interdipendenza tra la dimensione soggettiva 
dell'azione sociale e quella oggettiva (struttura sociale e culturale), cercando di 
superare la visione tradizionalmente antinomica del rapporto individuo-società. 
Il concetto di identità, in altri termini, è perlopiù usato per descrivere il legame 
esistente tra problematica macro, che riguarda il livello di complessità del sistema 
sociale, e problematica micro, che riguarda il livello di complessità dell'attore sociale 
e del processo decisionale. Nella psicologia sociale, e più precisamente nella teoria 
dell’identità sociale (Tajfel, Hurner 1979), il concetto d’identità viene inteso come 
una complessa interazione tra ‘identità sociale’ e ‘identità personale’. Ciò dunque 
sottolinea che l’identità non è un concetto fisso e immutabile, ma come sia in realtà 
il risultato dell’interazione tra diversi fattori sociali, personali e interpersonali, in 
costante trasformazione. Esempi di tale mutabilità possono trovarsi, ad esempio, 
nell’identità di genere o nella migrazione (Jullien 2021).

In divenire/ in trasformazione: in relazione al patrimonio, fa riferimento alla natura 
trasformativa dello stesso, al ‘diritto al dubbio’ riguardo a cosa patrimonializzare e 
a cosa de-patrimonializzare.

Società post-migratoria: In una società post-migratoria, viene riconosciuta 
l’esistenza, l’importanza e la (possibile) storia migratoria di gruppi, collettività e 
comunità di diverse provenienze, etnie e lingue. Mentre si considera che, dal punto di 
vista socio-culturale e storico-coloniale, alcuni gruppi, possono aver vissuto processi 
di marginalizzazione e razzializzazione, con un conseguente rischio di esclusione. In 
società di questo tipo è quindi necessario riconoscere i processi che hanno prodotto 
gerarchie sociali e ingiustizie, superando al contempo una visione semplicistica e 
oppositiva tra un ‘noi’ maggioritario, riferito alla cosiddetta società ospitante, e un 
‘loro’ minoritario e marginalizzato (Ferdinand 2024). Tale tipo di analisi e rianalisi del 



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 76
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿tessuto sociale e delle collettività presenti in un determinato territorio è contesto-
specifica e può variare nel tempo e nello spazio: per questo motivo è necessario un 
continuo confronto tra le diverse realtà presenti in un determinato territorio.

Patrimonio culturale – Cultural heritage: Il patrimonio culturale comprende 
manufatti, monumenti, complessi architettonici e siti, nonché musei che presentano 
una pluralità di valori di natura simbolica, storica, artistica, estetica, etnologica o 
antropologica, scientifica e sociale. Esso include il patrimonio tangibile – mobile, 
immobile e subacqueo – e il patrimonio culturale immateriale (ICH) incorporato nei 
manufatti, nei siti o nei monumenti di carattere culturale e naturale. La definizione 
esclude le forme di ICH riconducibili ad altri ambiti culturali, quali festival, 
celebrazioni e simili. Rientrano inoltre in tale definizione il patrimonio industriale e 
le pitture rupestri (UNESCO Institute for Statistics, s.d.). 

Paesaggio: «La Convenzione europea del paesaggio (CEP 2000) elaborata dal 
Consiglio d'Europa definisce il paesaggio come il contesto di vita delle popolazioni, 
espressione della diversità del comune patrimonio culturale e naturale delle 
popolazioni e fondamento della loro identità (art. 5a); esso è interrelazione tra 
fattori naturali e/o umani, così come percepiti dalle popolazioni (art. 1); riguarda 
tutti i luoghi di vita, non solo quelli considerati eccezionali, ma anche quelli della 
vita quotidiana e quelli degradati (art. 2). [...] consolida la consapevolezza che tutti 
i luoghi sono il risultato diretto o indiretto dell’azione degli uomini e della natura. 
É pertanto inutile aggiungere il termine ‘culturale’ a ‘paesaggio’ poiché ogni 
luogo, anche fortemente naturale (come una vetta montana), è comunque anche 
percezione culturale di esso. Sono patrimonio culturale, dunque, tutti i luoghi di 
vita, anche se i caratteri dei luoghi e le loro funzioni implicano azioni a volte di 
salvaguardia, a volte di qualificazione e innovazione, a volte di riqualificazione (CEP 
2000, art.5b). [...] il paesaggio è oggetto fisico costruito dalle popolazioni e anche 
sua percezione culturale; coinvolge tutto lo spazio ed è trasformato continuamente 
e inevitabilmente dall'azione di tutti gli attori che con esso hanno un rapporto; non 
può essere attuata nessuna efficace politica che non consideri e non coinvolga tutti 
gli attori, chiamandoli in causa sulle domande chiave (Da quale paesaggio veniamo? 
Quale paesaggio abbiamo? Verso quale paesaggio andiamo? Quale paesaggio 
vogliamo?). L'attività di partecipazione alle scelte e alla gestione dei luoghi è però 
complessa e richiede attività di informazione e di sensibilizzazione dei cittadini, dei 
tecnici, delle amministrazioni e dei politici, affinché scelte e azioni possano essere 
assunte da tutti nella consapevolezza delle implicazioni che esse hanno a breve e a 
lungo termine» (Scazzosi 2017).

Sostenibilità ambientale: si veda la definizione di ‘decrescita’ e in particolar modo 
il concetto di ‘rigenerazione’ (cf. Du Plessis 2012; Robinson, Cole 2015).

Sostenibilità sociale: La sostenibilità sociale si collega concettualmente alla 
definizione di sviluppo sostenibile introdotta dal Rapporto Brundtland (Our Common 
Future; World Commission on Environment and Development 1987), secondo cui lo 
sviluppo deve soddisfare i bisogni del presente senza compromettere la possibilità 
delle generazioni future di soddisfare i propri. In questo quadro, la sostenibilità 
sociale rappresenta la capacità di un sistema, di un progetto o di un'iniziativa, di 
promuovere equità, inclusione e benessere, attraverso la partecipazione attiva e 
consapevole delle comunità locali, la cura del loro patrimonio culturale – materiale, 
immateriale e relazionale – e la garanzia di un accesso equo ai benefici dello 
sviluppo. Essa mira a rafforzare il capitale sociale, la coesione comunitaria e il senso 

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 77
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

di appartenenza, riducendo le disuguaglianze e promuovendo relazioni rispettose 
e durature tra persone e territori. In questo senso, la sostenibilità sociale integra la 
dimensione ambientale ed economica dello sviluppo sostenibile, contribuendo a 
migliorare la qualità della vita dei residenti e l’esperienza dei visitatori, generando 
un impatto positivo e duraturo sul territorio (World Commission on Environment 
and Development 1987).

Valore: Secondo una tradizione più italiana del concetto di valore, «l’importanza 
dei valori nel processo di recupero dell’esistente è essenziale, in quanto la 
conservazione, che assicura il soddisfacimento di un bisogno fondamentale di tipo 
collettivo, trova la sua giustificazione nei valori che si attribuiscono al patrimonio» 
che sono generalmente considerati quali valore della storia, dell’antichità, 
commemorativo, di attualità, di sistema e di tecnica, economico, d’uso sociale, 
simbolico (Pagliuca 2017). Invece, secondo il gruppo di Pereira Roders, i valori 
riguardano i principi o standard di comportamento; il giudizio personale su ciò che è 
importante nella vita o una quantità numerica indicata da un termine algebrico: una 
grandezza, una quantità o un numero. Secondo questo quadro i valori comprendono 
quello ecologico, sociale, economico, di età, politico, scientifico, estetico e storico 
(Spoormans, Pereira Roders 2020).



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 78
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿La proposta di modifica ha comportato una riscrittura delle disposizioni e una nuova 
numerazione degli articoli. Di conseguenza, il numero attribuito agli articoli non 
coincide più con quello del testo vigente: articoli che nel codice attuale condividono 
lo stesso numero possono riferirsi a contenuti diversi nel nuovo testo.

TESTO VIGENTE PROPOSTA DI MODIFICA
Parte I – Disposizioni generali Parte I – Disposizioni generali

Il principio attuativo generale per l’applicazione dei 
seguenti articoli si basa sulla convinzione della necessità 
di coinvolgere ogni individuo nel processo continuo di 
definizione, scelta e gestione condivisa e collaborativa del 
patrimonio. Secondo valori di fluidità e circolarità delle 
risorse; innovazione sociale; coscienza ecologica; fruibilità 
inclusiva; adattamento e funzionalità; sussidiarietà, 
interazione e orizzontalità; diritto culturale al dubbio e 
al cambiamento; interesse pubblico e responsabilità 
collettiva; dissonanza attiva e cura; relazione e 
negoziazione; facilitazione e riconoscimento. Alla base 
delle seguenti linee politiche vi è la concezione della 
natura trasformativa e in divenire del patrimonio. Trattato 
fondativo e programmatico per questa concezione, che è 
espressione della Next Generation EU, è la Convenzione 
quadro del Consiglio d'Europa sul valore del patrimonio 
culturale per la società (2005, 2020). Riferimenti essenziali 
sono altresì: la Convenzione UNESCO sulla protezione e 
la promozione della diversità delle espressioni culturali 
(2005); la Convenzione europea del paesaggio del 
Consiglio d’Europa (2000); e la Dichiarazione sui diritti 
delle persone appartenenti alle minoranze nazionali o 
etniche, religiose e linguistiche dell’Assemblea Generale 
delle Nazioni Unite (1992).

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 79
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

Articolo 1 – Principi 
1. In attuazione dell'articolo 9 della Costituzione, la 
Repubblica tutela e valorizza il patrimonio culturale in 
coerenza con le attribuzioni di cui all'articolo 117 della 
Costituzione e secondo le disposizioni del presente codice.
2. La tutela e la valorizzazione del patrimonio culturale 
concorrono a preservare la memoria della comunità 
nazionale e del suo territorio e a promuovere lo sviluppo 
della cultura.
3. Lo Stato, le regioni, le città metropolitane, le province 
e i comuni assicurano e sostengono la conservazione del 
patrimonio culturale e ne favoriscono la pubblica fruizione 
e la valorizzazione. 
4. Gli altri soggetti pubblici, nello svolgimento della loro 
attività, assicurano la conservazione e la pubblica fruizione 
del loro patrimonio culturale.5. I privati proprietari, 
possessori o detentori di beni appartenenti al patrimonio 
culturale, ivi compresi gli enti ecclesiastici civilmente 
riconosciuti, sono tenuti a garantirne la conservazione. (1) 
6. Le attività concernenti la conservazione, la fruizione e la 
valorizzazione del patrimonio culturale indicate ai commi 
3, 4 e 5 sono svolte in conformità alla normativa di tutela.
(1) Comma così modificato dall'art. 1, comma 1, lett. a), 
d.lgs. 26 marzo 2008, n. 62.

Articolo 1 – Principi 
1. In attuazione dell'articolo 9 della Costituzione, la 
Repubblica riconosce, tutela e cura l’ecosistema dei 
beni culturali e del paesaggio, inclusi i beni comuni, 
le espressioni plurali di identità culturale e linguistica 
collettiva e le attività di promozione culturale e ambientale 
e le pratiche artistiche, noti come ‘patrimonio materiale 
e immateriale’, tenendo in considerazione la sua natura 
trasformativa nella società e nell'ambiente, in coerenza 
con le attribuzioni di cui all'articolo 117 della Costituzione 
e secondo le disposizioni del presente codice.
2. Il riconoscimento, la tutela e la gestione partecipata 
del patrimonio concorrono a preservare le memorie, a 
esprimere il senso delle identità, dei luoghi, delle pratiche 
e delle espressioni individuali e collettive delle comunità 
presenti sui territori e a promuovere lo sviluppo di tutte le 
forme culturali in maniera equa.
3. Lo Stato, le regioni, le città metropolitane, le 
province, i comuni in accordo con le comunità locali 
assicurano e sostengono il riconoscimento, la tutela e la 
gestione partecipata del patrimonio e ne promuovono 
l’educazione e una pubblica fruizione inclusiva, accessibile 
e sostenibile.
4. Gli altri soggetti pubblici, nello svolgimento delle 
loro attività, assicurano la conservazione e la pubblica 
fruizione del loro patrimonio culturale.
5. I privati proprietari, possessori o detentori di beni 
identificabili come patrimonio, ivi compresi gli enti 
ecclesiastici civilmente riconosciuti, sono tenuti a 
garantirne la gestione consapevole, coinvolgendo gli 
attori interessati, comprese le comunità locali. (1)
6. Le attività concernenti la gestione partecipata (indicate 
ai commi 3, 4 e 5), la quale comprende la conservazione, 
la valorizzazione e la fruizione del patrimonio, sono 
svolte con politiche condivise con le comunità locali e in 
conformità alla normativa di tutela. 
7. Le comunità locali presenti sui territori, concorrono 
insieme ai soggetti di cui ai commi 3 e 4 nei processi 
decisionali di identificazione e tutela del patrimonio 
e nella sua gestione, secondo una logica di prevalenza 
dell’interesse collettivo su altri tipi di interessi.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 80
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿Articolo 2 – Patrimonio culturale 
1. Il patrimonio culturale è costituito dai beni culturali e 
dai beni paesaggistici.
2. Sono beni culturali le cose immobili e mobili che, ai 
sensi degli articoli 10 e 11, presentano interesse artistico, 
storico, archeologico, etnoantropologico, archivistico e 
bibliografico e le altre cose individuate dalla legge o in 
base alla legge quali testimonianze aventi valore di civiltà.
3. Sono beni paesaggistici gli immobili e le aree indicati 
all'articolo 134, costituenti espressione dei valori storici, 
culturali, naturali, morfologici ed estetici del territorio, 
e gli altri beni individuati dalla legge o in base alla legge.
4. I beni del patrimonio culturale di appartenenza 
pubblica sono destinati alla fruizione della collettività, 
compatibilmente con le esigenze di uso istituzionale e 
sempre che non vi ostino ragioni di tutela.

Articolo 2 – Patrimonio culturale e del paesaggio
1. Il patrimonio materiale e immateriale è costituito 
dall’ecosistema dei paesaggi e dei beni culturali, delle 
pratiche ed espressioni di identità culturali e linguistiche 
collettive e al contempo plurali, inclusi i gruppi a rischio 
di esclusione, delle pratiche artistiche e delle attività di 
promozione culturale e ambientale.
2. Si definisce paesaggio e bene culturale ciò che 
viene riconosciuto dalle comunità patrimoniali avente 
interesse, varietà di valori e significato sociale, politico, 
scientifico, ecologico, morfologico, artistico, storico, di 
antichità, archeologico, etnoantropologico, archivistico 
e bibliografico, nonché le espressioni di collettività ed 
esperienze condivise. Una comunità patrimoniale è 
costituita da persone che attribuiscono valore ad aspetti 
specifici del patrimonio culturale, che esse desiderano, 
nel quadro dell’azione pubblica, mantenere e trasmettere 
alle generazioni presenti e future.
3. Sono beni intangibili e immateriali le espressioni di 
identità culturale e linguistica collettiva, come quelle 
riconosciute dalle Convenzioni europee ed internazionali 
per la salvaguardia del patrimonio culturale immateriale e 
per la protezione e la promozione delle diversità culturali, 
ai sensi dell’articolo 7bis/2008.
4. Sono considerate 'paesaggio' determinate parti di 
territorio, così come sono percepite dalle comunità che 
vi risiedono, lavorano e operano, il cui carattere deriva 
dall'azione di fattori naturali e/o umani e dalla loro 
relazione ecosistemica, quale componente essenziale del 
contesto di vita delle comunità, espressione della diversità 
e pluralità del loro patrimonio culturale e naturale, e 
fondamento delle loro identità.
5. Il patrimonio di appartenenza pubblica è destinato 
prioritariamente alla fruizione della collettività, 
compatibilmente con le esigenze di uso istituzionale, ma 
secondo prerogative di fruizione e gestione condivisa 
delle comunità locali, e sempre che non vi ostino ragioni 
di tutela.
6. Le istanze di tutela e fruizione del patrimonio devono 
avere come obiettivo il bilanciamento tra le necessità 
degli attori coinvolti, tenendo conto degli impatti sulla 
comunità locale e gli ecosistemi naturali, con gli obiettivi 
primari di difesa della biodiversità e di adattamento ai 
cambiamenti climatici e sociali.

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 81
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

Articolo 3 – Tutela del patrimonio culturale
1. La tutela consiste nell'esercizio delle funzioni e nella 
disciplina delle attività dirette, sulla base di un'adeguata 
attività conoscitiva, ad individuare i beni costituenti il 
patrimonio culturale ed a garantirne la protezione e la 
conservazione per fini di pubblica fruizione. 
2. L'esercizio delle funzioni di tutela si esplica anche 
attraverso provvedimenti volti a conformare e regolare 
diritti e comportamenti inerenti al patrimonio culturale. 
Le funzioni di tutela sono esercitate conformemente 
a criteri omogenei e priorità fissati dal Ministero della 
Cultura. (1)(1) Comma così modificato dall'art. 46, comma 
5, lett. a), D.L. 24 febbraio 2023, n. 13, convertito, con 
modificazioni, dalla L. 21 aprile 2023, n. 41.

Articolo 3 – Tutela del patrimonio
1. La tutela consiste nell'esercizio delle funzioni e nella 
disciplina delle attività dirette, sulla base di un'adeguata 
attività conoscitiva, a riconoscere i beni e le pratiche 
costituenti il patrimonio e a garantirne la conservazione 
o l’adattamento delle politiche e pratiche di gestione, 
in relazione ai mutamenti climatici e sociali – anche 
attraverso la valutazione degli impatti dei cambiamenti 
climatici per lo sviluppo di strategie di adattamento e 
di responsabilizzazione delle diverse comunità che si 
relazionano al patrimonio, per fini condivisi di fruizione 
collettiva consapevole.
2. Nelle strategie di tutela sono incluse sia la nuova 
patrimonializzazione che la depatrimonializzazione, quali 
processi necessari e coerenti con la natura trasformativa 
e adattiva del patrimonio. Entrambe vanno proposte 
secondo una disciplina virtuosa, coerente e partecipata 
che implica anche processi di facilitazione alla selezione, 
da attuarsi secondo precise indicazioni di contesto e 
con intento sempre motivato e condiviso, in un’ottica di 
sostenibilità culturale per le presenti e future generazioni.
3. L'esercizio delle funzioni di tutela si esplica anche 
attraverso provvedimenti volti a conformare e regolare 
diritti e comportamenti inerenti al patrimonio. Le funzioni 
di tutela sono esercitate conformemente a criteri definiti 
in base al contesto locale e a priorità stabilite a seguito 
di un percorso di consultazione interdisciplinare che 
coinvolga la comunità di patrimonio e le istanze di 
interesse collettivo emerse, di cui il Ministero preposto 
è garante.

Articolo 4 – Funzioni dello Stato in materia di tutela del 
patrimonio culturale 
1. Al fine di garantire l'esercizio unitario delle funzioni 
di tutela, ai sensi dell'articolo 118 della Costituzione, le 
funzioni stesse sono attribuite al Ministero per i beni e le 
attività culturali, di seguito denominato «Ministero», che 
le esercita direttamente o ne può conferire l'esercizio alle 
regioni, tramite forme di intesa e coordinamento ai sensi 
dell'articolo 5, commi 3 e 4. Sono fatte salve le funzioni già 
conferite alle regioni ai sensi del comma 6 del medesimo 
articolo 5. (1) 
2. Il Ministero esercita le funzioni di tutela sui beni culturali 
di appartenenza statale anche se in consegna o in uso 
ad amministrazioni o soggetti diversi dal Ministero.(1) 
Comma così modificato dall'art. 16, comma 1-sexies, lett. 
a), D.L. 19 giugno 2015, n. 78, convertito, con modificazioni, 
dalla L. 6 agosto 2015, n. 125.

Articolo 4 – Funzioni dello Stato in materia di tutela 
del patrimonio
1. Al fine di garantire l'esercizio unitario delle funzioni 
di tutela, ai sensi dell'articolo 118 della Costituzione, le 
funzioni stesse sono attribuite al Ministero della Cultura, 
di seguito denominato ‘Ministero’, che le esercita 
direttamente o ne può conferire l'esercizio alle regioni, 
tramite forme di intesa e coordinamento.
2. Il Ministero garantisce le funzioni di tutela sul 
patrimonio di appartenenza statale anche se in 
consegna o in uso ad amministrazioni o soggetti diversi 
dal Ministero.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 82
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿Articolo 5 – Cooperazione delle regioni e degli altri enti 
pubblici territoriali in materia di tutela del patrimonio 
culturale
1. Le regioni, nonché i comuni, le città metropolitane e 
le province, di seguito denominati ‘altri enti pubblici 
territoriali’, cooperano con il Ministero nell'esercizio 
delle funzioni di tutela in conformità a quanto disposto 
dal Titolo I della Parte seconda del presente codice. 
2. (1) 3. Sulla base di specifici accordi od intese e previo 
parere della Conferenza permanente per i rapporti tra 
lo Stato, le regioni e le province autonome di Trento e 
Bolzano, di seguito denominata «Conferenza Stato-
regioni», le regioni possono esercitare le funzioni di tutela 
su manoscritti, autografi, carteggi, incunaboli, raccolte 
librarie, libri, stampe e incisioni, carte geografiche, spartiti 
musicali, fotografie, pellicole o altro materiale audiovisivo, 
con relativi negativi e matrici, non appartenenti allo Stato. 
(2) 4. Nelle forme previste dal comma 3 e sulla base dei 
principi di differenziazione ed adeguatezza, possono 
essere individuate ulteriori forme di coordinamento in 
materia di tutela con le regioni che ne facciano richiesta.5. 
Gli accordi o le intese possono prevedere particolari forme 
di cooperazione con gli altri enti pubblici territoriali.6. Le 
funzioni amministrative di tutela dei beni paesaggistici 
sono esercitate dallo Stato e dalle regioni secondo le 
disposizioni di cui alla Parte terza del presente codice, 
in modo che sia sempre assicurato un livello di governo 
unitario ed adeguato alle diverse finalità perseguite. (3)7. 
Relativamente alle funzioni esercitate dalle regioni ai 
sensi dei commi 3, 4, 5 e 6, il Ministero esercita le potestà 
di indirizzo e di vigilanza e il potere sostitutivo in caso 
di perdurante inerzia o inadempienza. (4)(1) Comma 
abrogato dall'art. 16, comma 1-sexies, lett. b), n. 1), D.L. 
19 giugno 2015, n. 78, convertito, con modificazioni, 
dalla L. 6 agosto 2015, n. 125.(2) Comma così modificato 
dall'art. 1, comma 1, lett. a), n. 2), d.lgs. 24 marzo 2006, 
n. 156 e, successivamente, dall'art. 16, comma 1-sexies, 
lett. b), n. 2), D.L. 19 giugno 2015, n. 78, convertito, con 
modificazioni, dalla L. 6 agosto 2015, n. 125.(3) Comma 
così modificato dall'art. 1, comma 1, lett. a), d.lgs. 24 marzo 
2006, n. 157 e, successivamente, dall'art. 1, comma 1, lett. 
a), d.lgs. 26 marzo 2008, n. 63.(4) Comma così modificato 
dall'art. 1, comma 1, lett. b), d.lgs. 24 marzo 2006, n. 157 e, 
successivamente, dall'art. 16, comma 1-sexies, lett. b), n. 
3), D.L. 19 giugno 2015, n. 78, convertito, con modificazioni, 
dalla L. 6 agosto 2015, n. 125.

Articolo 5 – Cooperazione delle regioni e degli altri enti 
pubblici territoriali in materia di tutela del patrimonio 
1. Le regioni, nonché i comuni, le città metropolitane e 
le province di seguito denominati ‘altri enti pubblici 
territoriali’, devono anch’essi garantire il percorso di 
consultazione interdisciplinare che coinvolga la comunità 
di patrimonio e le sue istanze di interesse collettivo, 
sulla base di accordi e diverse forme di collaborazione 
per i luoghi del patrimonio, cooperando con il Ministero 
nell'esercizio delle funzioni di tutela in conformità a 
quanto disposto dal Titolo I della Parte seconda del 
presente codice.
2. Sulla base di specifici accordi od intese e previo parere 
della Conferenza permanente per i rapporti tra lo Stato, 
le regioni e le province autonome di Trento e Bolzano, di 
seguito denominata ‘Conferenza Stato-regioni’, le regioni 
possono esercitare le funzioni di tutela sul patrimonio non 
appartenente allo Stato.
3. Sulla base dei principi di differenziazione ed 
adeguatezza, possono essere individuate ulteriori forme 
di coordinamento in materia di tutela con le regioni che ne 
facciano richiesta.
4. Gli accordi o le intese possono prevedere particolari 
forme di cooperazione con gli altri enti pubblici e le 
comunità di patrimonio territoriali.
5. Le funzioni amministrative di tutela dei beni 
paesaggistici sono esercitate dallo Stato e dalle regioni 
secondo le disposizioni di cui alla Parte terza del presente 
codice, in modo che sia sempre assicurato un livello 
di governo unitario e adeguato alle diverse finalità 
perseguite.
6. Relativamente alle funzioni esercitate dalle regioni ai 
sensi dei commi 2, 3, 4 e 5, il Ministero esercita le potestà 
di indirizzo e di vigilanza e il potere sostitutivo in caso di 
perdurante inerzia o inadempienza. 

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 83
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

Articolo 6 – Valorizzazione del patrimonio culturale 
1. La valorizzazione consiste nell'esercizio delle funzioni 
e nella disciplina delle attività dirette a promuovere la 
conoscenza del patrimonio culturale e ad assicurare le 
migliori condizioni di utilizzazione e fruizione pubblica 
del patrimonio stesso, anche da parte delle persone 
diversamente abili, al fine di promuovere lo sviluppo 
della cultura. Essa comprende anche la promozione ed il 
sostegno degli interventi di conservazione del patrimonio 
culturale. In riferimento al paesaggio, la valorizzazione 
comprende altresì la riqualificazione degli immobili e delle 
aree sottoposti a tutela compromessi o degradati, ovvero 
la realizzazione di nuovi valori paesaggistici coerenti ed 
integrati. (1)
2. La valorizzazione è attuata in forme compatibili con la 
tutela e tali da non pregiudicarne le esigenze.
3. La Repubblica favorisce e sostiene la partecipazione dei 
soggetti privati, singoli o associati, alla valorizzazione del 
patrimonio culturale.(1) Comma così modificato dall'art. 
1, comma 1, lett. b), d.lgs. 24 marzo 2006, n. 156, dall'art. 2, 
comma 1, d.lgs. 24 marzo 2006, n. 157 e, successivamente, 
dall'art. 1, comma 1, lett. b), d.lgs. 26 marzo 2008, n. 62 e 
dall'art. 1, comma 1, lett. b), d.lgs. 26 marzo 2008, n. 63.
Articolo 7 – Funzioni e compiti in materia di 
valorizzazione del patrimonio culturale
1. Il presente codice fissa i principi fondamentali in materia 
di valorizzazione del patrimonio culturale. Nel rispetto 
di tali principi le regioni esercitano la propria potestà 
legislativa. 2. Il Ministero, le regioni e gli altri enti pubblici 
territoriali perseguono il coordinamento, l'armonizzazione 
e l'integrazione delle attività di valorizzazione dei beni 
pubblici.Articolo 7-bis – Espressioni di identità culturale 
collettiva (1)1. Le espressioni di identità culturale collettiva 
contemplate dalle Convenzioni UNESCO per la salvaguardia 
del patrimonio culturale immateriale e per la protezione e 
la promozione delle diversità culturali, adottate a Parigi, 
rispettivamente, il 3 novembre 2003 ed il 20 ottobre 2005, 
sono assoggettabili alle disposizioni del presente codice 
qualora siano rappresentate da testimonianze materiali e 
sussistano i presupposti e le condizioni per l'applicabilità 
dell'articolo 10.(1) Articolo inserito dall'art. 1, comma 1, lett. 
c), d.lgs. 26 marzo 2008, n. 62.

Articolo 6 – Gestione partecipata del patrimonio
1. La gestione consapevole e partecipata, che 
comprende la conservazione, la valorizzazione e la 
pubblica fruizione inclusiva, accessibile e sostenibile 
con politiche condivise con le comunità locali, consiste 
nell'esercizio delle funzioni e nella disciplina delle attività 
dirette a promuovere la cura, la conoscenza e l'educazione 
al patrimonio in tutte le sue forme, tenendo conto della 
sua fluidità e trasformatività. 
2. La conservazione mira a proteggere, salvaguardare, 
preservare le risorse essenziali delle comunità, inclusi i 
patrimoni materiali e immateriali, identificandosi con 
l’impegno a tutelare, rispettare e custodire un patrimonio 
collettivo di cui si determina in maniera partecipata la 
permanenza. Si traduce nell’esecuzione di un progetto 
applicato alla preesistenza materiale o immateriale, 
compiuto attraverso le operazioni tecniche idonee a 
conservarne la presenza e i valori, a prevenire e ridurre i 
fattori intrinseci e estrinseci di degrado, per consegnarla 
alla fruizione e gestione come strumento di soddisfazione 
dei bisogni sociali e culturali. 
3. La valorizzazione è attuata in forme compatibili con 
la tutela e la conservazione tali da non pregiudicarne le 
esigenze. In riferimento ai paesaggi e ai beni culturali, la 
valorizzazione comprende altresì la riqualificazione degli 
elementi materiali e immateriali e delle aree sottoposte a 
tutela compromesse o degradate, ovvero l’integrazione 
di nuovi valori e aggiunte significative per il presente, 
completando le attività di tutela, coinvolgendo le istanze 
espresse dalle comunità locali, che a livello territoriale 
esprimono l’interazione tra nuovi e vecchi valori.
4. La pubblica fruizione inclusiva collettiva è garantita, in 
conformità con le esigenze di tutela e alla luce degli effetti 
dei cambiamenti climatici e delle trasformazioni sociali 
delle comunità, per assicurare le migliori condizioni di 
accessibilità al patrimonio, senza alcuna distinzione di 
origine, genere, età, status giuridico o capacità fisiche 
e cognitive, promuovendo lo sviluppo delle espressioni 
culturali plurali.

Articolo 8 – Regioni e province ad autonomia speciale 
1. Nelle materie disciplinate dal presente codice restano 
ferme le potestà attribuite alle regioni a statuto speciale 
ed alle province autonome di Trento e Bolzano dagli 
statuti e dalle relative norme di attuazione.

Articolo 7 – Regioni e province ad autonomia speciale
1. Nelle materie disciplinate dal presente codice restano 
ferme le potestà attribuite alle regioni a statuto speciale 
e alle province autonome di Trento e Bolzano dagli statuti 
e dalle relative norme di attuazione.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 84
Think it Big! Heritage Rewind, 69-84

﻿Articolo 9 – Beni culturali di interesse religioso
1. Per i beni culturali di interesse religioso appartenenti 
ad enti ed istituzioni della Chiesa cattolica o di altre 
confessioni religiose, il Ministero e, per quanto di 
competenza, le regioni provvedono, relativamente alle 
esigenze di culto, d'accordo con le rispettive autorità. 
2. Si osservano, altresì, le disposizioni stabilite dalle 
intese concluse ai sensi dell'articolo 12 dell'Accordo di 
modificazione del Concordato lateranense firmato il 
18 febbraio 1984, ratificato e reso esecutivo con legge 
25 marzo 1985, n. 121, ovvero dalle leggi emanate sulla 
base delle intese sottoscritte con le confessioni religiose 
diverse dalla cattolica, ai sensi dell'articolo 8, comma 3, 
della Costituzione.

Articolo 8 – Patrimonio di interesse religioso
1. Per il patrimonio di interesse religioso appartenente 
o che è espressione delle pratiche di enti e istituzioni di 
qualsiasi confessione religiosa, il Ministero e, per quanto 
di competenza, le regioni provvedono, relativamente alle 
esigenze di culto, d’accordo con le rispettive autorità.
2. Si osservano, altresì, le disposizioni stabilite dalle leggi 
emanate sulla base delle intese sottoscritte con le diverse 
confessioni religiose, ai sensi dell’articolo 8, comma 3, 
della Costituzione. Tali disposizioni includono l’articolo 12 
dell’Accordo di modificazione del Concordato lateranense 
firmato il 18 febbraio 1984, ratificato e reso esecutivo con 
legge 25 marzo 1985, n. 121, e ogni altro specifico accordo 
con i rappresentanti di altri enti ed istituzioni religiose.

Articolo 9-bis – Professionisti competenti ad eseguire 
interventi sui beni culturali (1) 1. In conformità a quanto 
disposto dagli articoli 4 e 7 e fatte salve le competenze 
degli operatori delle professioni già regolamentate, gli 
interventi operativi di tutela, protezione e conservazione 
dei beni culturali nonché quelli relativi alla valorizzazione 
e alla fruizione dei beni stessi, di cui ai titoli I e II della 
parte seconda del presente codice, sono affidati alla 
responsabilità e all’attuazione, secondo le rispettive 
competenze, di archeologi, archivisti, bibliotecari, 
demoetnoantropologi, antropologi fisici, restauratori di 
beni culturali e collaboratori restauratori di beni culturali, 
esperti di diagnostica e di scienze e tecnologia applicate 
ai beni culturali e storici dell’arte, in possesso di adeguata 
formazione ed esperienza professionale.(1) Articolo 
inserito dall’art. 1, comma 1, l. 22 luglio 2014, n. 110.

Articolo 9 – Professionisti competenti a eseguire 
interventi sui beni culturali
1. In conformità a quanto disposto dall’articolo 4 e fatte 
salve le competenze degli operatori delle professioni 
già regolamentate, gli interventi operativi di tutela, 
protezione e conservazione del patrimonio, nonché 
quelli relativi alla sua gestione consapevole e partecipata 
e alla facilitazione con le comunità locali, sono affidati 
alla responsabilità e all’attuazione, secondo le rispettive 
competenze, di professioniste e professionisti dei 
beni culturali, in possesso di adeguata formazione ed 
esperienza professionale.
2. Il Ministero, le regioni e gli altri enti pubblici o 
di attivazione territoriale e locale appositamente 
individuate, si impegnano a garantire e facilitare la 
professionalizzazione, e la divulgazione ed educazione 
circolare al patrimonio, che possa garantire eque 
possibilità, sviluppare e consolidare le competenze delle 
persone operanti ed esperte sopracitate, così come quelle 
di nuovi profili che in futuro potranno rientrare nella 
categoria di competenza, ampliando le opportunità sia 
operative che occupazionali, nell’interesse di uno spettro 
composito di ‘praticanti del patrimonio’ nell’ecosistema 
dei beni culturali e del paesaggio.

 
Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio



Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

� 85
 

Edizioni
Ca’Foscari

Ringraziamenti

﻿

I Tavoli 5 e 6 NextGen Heritage – Think it Big sono stati il risultato di un percorso 
collettivo e corale che ha coinvolto ricercatrici e ricercatori, professioniste e 
professionisti del settore, operatrici e operatori culturali, cittadine e cittadini attivi 
nei territori interessati. La pluralità delle esperienze e dei linguaggi ha rappresentato 
la condizione necessaria per affrontare in modo condiviso le sfide delle migrazioni 
e dei cambiamenti climatici, favorendo l’emergere di una riflessione collettiva sui 
paradigmi della tutela e della valorizzazione del patrimonio culturale. Si ringraziano 
le osservatrici e gli osservatori esterni, dottorande e dottorandi del gruppo di ricerca 
coordinato dal professor Giuliano Volpe, che hanno seguito i lavori dei Tavoli e delle 
sessioni itineranti contribuendo al monitoraggio e alla documentazione del processo, 
nonché le e i contributors, attive e attivi nel campo del restauro, della mediazione 
e della gestione culturale, che hanno preso parte alle sessioni itineranti offrendo 
competenze, esperienze e prospettive indispensabili alla definizione delle proposte 
di modifica alle Disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio. 
L’elenco che segue restituisce la complessità e la coralità di un lavoro in cui il dialogo 
tra voci differenti si è tradotto in uno spazio condiviso di innovazione e conoscenza. 
A chi ci ha accompagnato, grazie.



I libri di Ca’ Foscari 30 | 2 86
Think it Big! Heritage Rewind, 85-86

﻿ Partecipanti Tavolo 5 Partecipanti Tavolo 6 Osservatrici e Osservatori

Alessandro Azzolina
Evelina Barbanti
Vittoria Biasiucci
Francesca Bignotti
Mara Carando
Rosanna Carrieri
Donato Ciao
Virginia D’Antonio
Daniela Desantis
Diego Galvalisi
Matteo Giovanardi
Margherita Lia
Elena Missaggia 
Lorenzo Morelli
Giovanna Muraglia
Delia Nicolini
Rosanna Nicosia
Giulia Quaresmini
Francesca Renda
Daphné Reguiessé
Orsola Risato
Francesca Ruzzetta
Giulia Scaparra
Greta Toffanelli Picchi
Elena Trevisanello
Zoë Vandenhende

Rachele Agostinelli
Benedetta Baldassarre 
Michele Pio Basta
Connor Benedict
Alexandra Bivolaru
Carlo Alberto Boux
Benedetto Bramante
Alvise Cecchetti
Caterina Ciccotti
Angela D’Angelo 
Chiara De Bastiani 
Edoardo Fillia
Morris Marranzano
Manuel Martin Gallardo
Marianna Monguzzi
Andrea Porta
Andrea Righetto
Dana Salpina 
Letizia Tegon
Gözde Yildiz

Margherita Autorino
Vincenzo Calderoni
Giuseppe Fraddosio
Ludovica Grillo
Chiara Manieri
Nicolò Montuori
Rosa Piepolo
Delia Saja
Daniela Viesti

Contributors : Policy recommendations Contributors: Sessioni itineranti

Rachele Agostinelli
Evelina Barbanti
Chiara De Bastiani
Mara Carando
Alvise Cecchetti
Caterina Ciccotti
Edoardo Fillia
Angela D’Angelo
Daniela Desantis
Matteo Giovanardi
Luigi Magnini
Morris Marranzano
Elena Missaggia
Marianna Monguzzi
Francesca Renda
Francesca Ruzzetta

Chiara Tomaini
Sara Trevisan
Laura Schiattone
Rhitu Miah
Asian Food

 
Ringraziamenti



﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

Bibliografia

﻿

Barnett, S.; Jones, S.C.; Bennett, S.; Iverson, D.; Bonney, A. (2012). «General Practice Training 
and Virtual Communities of Practice – a Review of the Literature». BMC Family Practice, 
13(1).

Brown, J.S.; Duguid, P. (2001). «Knowledge and Organization: A Social-Practice Perspective». 
Organization Science, 12(2), 198-213.

Capurro, R. (2017). «Fruizione». Dezzi Bardeschi 2017, 77.
Dezzi Bardeschi, C. (a cura di) (2017). Abbeceddario Minimo. Cento voci per il restauro. Firenze: 

Altralinea Edizioni.
Du Plessis, C. (2012). «Towards a Regenerative Paradigm for the Built Environment». Building 

Research & Information, 40(1), 7-22.
Ferdinand, M. (2024). Un’ecologia decoloniale. Napoli: Tamu Edizioni.
Graham, B.; Ashworth, G.; Tunbridge, J. (2016). A Geography of Heritage. London: Routledge.
Handley, K.; Sturdy, A.; Fincham, R.; Clark, T. (2006). «Within and Beyond Communities of 

Practice: Making Sense of Learning Through Participation, Identity and Practice». Journal 
of Management Studies, 43(3), 641-53.

Harrison, R. (2013). Heritage: Critical Approaches. London: Routledge.
Jullien, F. (2021). There Is No Such Thing as Cultural Identity. Cambridge: Polity Press. 
Kisić, V. (2016). Governing Heritage Dissonance. Promises and Realities of Selected Cultural 

Policies. Amsterdam: European Cultural Foundation.
Latouche, S. (2007). «Decrescita felice». La Stampa – Opinioni, 7 giugno.
Lowenthal, D. (2015). The Past Is a Foreign Country – Revisited. Cambridge: Cambridge 

University Press.
McMillan, D.W.; Chavis, D.M. (1986). «Sense of Community: A Definition and Theory». Journal 

of Community Psychology, 14(1), 6-23.
Montero, M. (2009). «Methods for Liberation: Critical Consciousness in Action». Montero, M.; 

Sonn, C.C. (eds), Psychology of Liberation: Theory and Applications. New York: Springer, 
73-91.

Pagliuca, A. (2017). «Valore». Dezzi Bardeschi 2017, 200-3.
Prilleltensky, I. (2005). «Time for a Paradigm Shift in Health and Human Services». Health & 

Social Care in the Community, 13(5), 420-8.
Prilleltensky, I. (2012). «Wellness as Fairness». American Journal of Community Psychology, 

49(1-2), 1-21.
Proshansky, H.M.; Fabian, A.K.; Kaminoff, R. (1983). «Place-Identity: Physical World 

Socialization of the Self». Journal of Environmental Psychology, 3(1), 57-83.
Rappaport, J. (1987). «Terms of Empowerment/Exemplars of Prevention: Toward a Theory 

for Community Psychology». American Journal of Community Psychology, 15(2), 121-48.
Robinson, J.; Cole, R.J. (2015). «Theoretical Underpinnings of Regenerative Sustainability». 

Building Research & Information, 43(2), 133-43.
Sarason, S.B. (1974). The Psychological Sense of Community: Prospects for a Community 

Psychology. San Francisco: Jossey-Bass.
Scarrocchia, S. (2017). «Cura». Dezzi Bardeschi 2017, 49-51.



I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 88
Think it Big! Heritage Rewind, 87-88

﻿Scazzosi, L. (2017). «Paesaggio». Dezzi Bardeschi 2017, 141-4.
Smith, L. (2006). Uses of Heritage. London: Routledge.
Spoormans, L.; Pereira Roders, A. (2020). «Methods in Assessing the Values of Architecture in 

Residential Neighbourhoods». International Journal of Building Pathology and Adaptation, 
39(3), 490-506. https://doi.org/10.1108/IJBPA-10-2019-0095

Tajfel, H.; Turner, J.C. (1979). «An Integrative Theory of Intergroup Conflict». Austin, W.G.; 
Worchel, S. (a cura di), The Social Psychology of Intergroup Relations. Monterey (CA): Brooks/
Cole, 33-47.

Tozzi, M. (2007). «Decrescita felice». La Stampa – Opinioni, 7 giugno.
Trahan, L.; Rockwell, D.M. & Lipomi, D.J. (2024). «Social Community in Action: How Two 

Undergraduate Engineering Scholar Programs Facilitated Involvement in Communities 
of Practice». Studies in Engineering Education, 5(1).

UNESCO (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Paris: 
UNESCO.

Wenger, É. (2000). «Communities of Practice and Social Learning Systems». Organization, 7(2), 
225-46.

Zimmerman, M.A. (1995). «Psychological Empowerment: Issues and Illustrations». American 
Journal of Community Psychology, 23(5), 581-99.

Fonti e documenti ufficiali

ACRI (2023). «Comunità: parola, esercizio, possibilità». https://www.acri.it/
comunita-parola-esercizio-possibilita/.

Consiglio d’Europa (2000). Convenzione Europea del Paesaggio (CEP). Firenze: Consiglio 
d’Europa. https://www.coe.int/en/web/landscape.

Consiglio d’Europa (2005). Council of Europe Framework Convention on the Value of Cultural 
Heritage for Society (Faro Convention). Faro: Consiglio d’Europa. Ratifica italiana 2020. 
https://www.coe.int/en/web/culture-and-heritage/faro-convention.

IPCC (2023). AR6 Synthesis Report. Summary for Policymakers. https://www.ipcc.ch/report/
ar6/syr/downloads/report/IPCC_AR6_SYR_SPM.pdf. 

Osservatorio della Cultura del Politecnico di Milano (s.d.). Linee guida per l’accessibilità e 
l’inclusione nei luoghi della cultura. Milano: Politecnico di Milano. 

Treccani (2012). «Decrescita». Neologismi. https://www.treccani.it/vocabolario/
decrescita_(Neologismi)/.

UNESCO Institute for Statistics (s.d.). «Cultural Heritage – Glossary Term». https://
databrowser.uis.unesco.org/resources/glossary/2488. 

World Commission on Environment and Development (1987). Our Common Future. United 
Nations. http://www.un-documents.net/our-common-future.pdf.

 
Bibliografia

https://doi.org/10.1108/IJBPA-10-2019-0095
https://doi.org/10.1108/IJBPA-10-2019-0095
https://www.acri.it/comunita-parola-esercizio-possibilita/
https://www.acri.it/comunita-parola-esercizio-possibilita/
https://www.coe.int/en/web/landscape
https://www.coe.int/en/web/culture-and-heritage/faro-convention?utm_source=chatgpt.com
https://www.ipcc.ch/report/ar6/syr/downloads/report/IPCC_AR6_SYR_SPM.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.ipcc.ch/report/ar6/syr/downloads/report/IPCC_AR6_SYR_SPM.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.treccani.it/vocabolario/decrescita_(Neologismi)/
https://www.treccani.it/vocabolario/decrescita_(Neologismi)/
https://databrowser.uis.unesco.org/resources/glossary/2488
https://databrowser.uis.unesco.org/resources/glossary/2488
http://www.un-documents.net/our-common-future.pdf


33

Se il pianeta è a rischio, i beni culturali lo sono ancora di più.  
Sono più vulnerabili, e sovente si trovano anche nei luoghi  
più fragili, perché storicamente più favorevoli alla vita: lungo  
le coste e i fiumi, nelle lagune, nei fondivalle montani. Ad aggravare 
la situazione, l’inquinamento aumenta a dismisura il degrado  
degli edifici storici. Insomma, i beni culturali sono ‘in prima linea’ 
nella battaglia per il futuro del pianeta, e costituiscono dei perfetti 
casi-studio per testare possibili soluzioni innovative. In verità è 
la cultura tutta a trovarsi ‘in prima linea’ perché il cambiamento 
climatico può essere affrontato solo a partire da un cambiamento 
culturale.

B
E

R
G

A
M

O
, B

R
A

V
A

G
LIE

R
I, D

E
 L

A
 T

O
R

R
E

 FO
R

N
E

LL, FE
R

R
O

, 
P

A
IA

N
O

, P
A

L
A

D
IN

I, P
E

R
A

T
E

LLO
. V

IE
Z

Z
O

LI, Z
U

C
C

H
E

LLI
T

H
IN

K
 IT

 B
IG

!  
H

E
R

ITA
G

E
 R

E
W

IN
D


	Introduzione: NextGen Heritage
	La sfida
	La grande scommessa di ricercatrici e ricercatori della cultura
	Marco Paladini
	Duna Viezzoli


	Il discorso
	Analisi del discorso
	Dalle esperienze ai paradigmi del patrimonio contemporaneo

	Raccomandazioni di policy per la riforma del Codice dei beni culturali e del paesaggio 
	Proposte di modifica alle disposizioni generali del Codice dei beni culturali e del paesaggio (d.lgs. 42/2004)
	Bibliografia
	1	Sessioni itineranti: Marghera e Venezia
	2	Marghera itinerante: newcomers, identità e beni culturali
	3	Venezia itinerante: conservazione, conflitti simbolici e responsabilità condivise
	4	Sessioni plenarie
	5	Considerazioni conclusive – Parole chiave e riflessioni finali
	Pagina vuota



