
I l
ib

ri
 d

i C
a’

 F
os

ca
ri

  2
9

 
 

N
ex

tG
en

 H
er

it
ag

e.
 L

a 
na

tu
ra

 tr
as

fo
rm

at
iv

a 
de

i b
en

i c
ul

tu
ra

li 
pa

rt
ec

ip
at

i 1
e-

IS
S

N
 2

6
10

-9
5

0
6

	
IS

S
N

 2
6

10
-8

9
17

29

Citizen science  
e partecipazione
La partecipazione 
dei cittadini alla ricerca 
e alla governance 
dei beni culturali
a cura di  
Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

C
A

LC
A

G
N

O
, LO

 V
E

R
S

O
C

IT
IZ

E
N

 S
C

IE
N

C
E

 E
 P

A
R

T
E

C
IP

A
Z

IO
N

E





I libri di Ca’ Foscari
NextGen Heritage. La natura trasformativa  
dei beni culturali partecipati

29 | 1

Citizen science e partecipazione



I contenuti di questo volume sono frutto del tavolo di lavoro «Citizen science e partecipazione» di:
NextGen Heritage
La natura trasformativa dei beni culturali partecipati
Tavoli di lavoro: soluzioni di comunità e strumenti di co-design per la gestione sostenibile del 
patrimonio

Venezia, 29 gennaio-1° febbraio 2025, Università Ca’ Foscari Venezia

Direzione scientifica 
Diego Calaon, Monica Calcagno

Comitato di indirizzo CHANGES 
Tiziana Lippiello, Ilaria Manzini, Giuliano Volpe, Diego Calaon, Monica Calcagno

Comitato Scientifico
Diego Calaon, Monica Calcagno, Giovanna Barni, Sara Bonini Baraldi, Eugenio Burgio, Marina 
Buzzoni, Francesco Capone, Raissa De Gruttola, Franz Fischer, Andrea Carlo Lo Verso, Luigi Magnini, 
Paola Peratello, Elisabetta Ragagnin, Fabio Saggioro, Graziano, Serragiotto, Samuela Simion, 
Donatella Strangio, Elisabetta Zendri, Margherita Zucchelli

Team CREST – Think it Big
Anna De la Torre Fornell, Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello, Duna Viezzoli, 
Margherita Zucchelli

Consulenza scientifica
Cinzia Dal Maso, Daniela Pavan

Segreteria 
Claudia Pizzinato

Progetto grafico
Giulia Brolese

Segreteria tecnica e amministrativa
Lisa Botter, Alessandra Bonesso, Sara Codognotto, Cristina Manente, Ilaria Pampagnin, Christian Pianca

Il Progetto CHANGES – Cultural Heritage Active Innovation for Next-Gen Sustainable Society (cod. 
progetto PE00000020 – CUP H53C22000850006), è stato realizzato con i fondi del Piano Nazionale 
di Ripresa e Resilienza (PNRR) – Missione 4 “Istruzione Ricerca”, Componente 2 “Dalla ricerca 
all’impresa”, Investimento 1.3 “Creazione di Partenariati estesi alle università, ai centri di ricerca, 
alle aziende per il finanziamento di progetti di ricerca di base”.



Venezia
Edizioni Ca’ Foscari - Venice University Press
2025

Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini  
alla ricerca e alla governance dei 
beni culturali

a cura di  
Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso



Citizen science e partecipazione. La partecipazione dei cittadini alla ricerca e alla governance 
dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e  Andrea Carlo Lo Verso

© 2025 Monica Calcagno, Andrea Carlo Lo Verso per il testo
© 2025 Edizioni Ca’ Foscari per la presente edizione

cb
Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

Qualunque parte di questa pubblicazione può essere riprodotta, memorizzata in un sistema di recupero 
dati o trasmessa in qualsiasi forma o con qualsiasi mezzo, elettronico o meccanico, senza autorizzazio-
ne, a condizione che se ne citi la fonte.
Any part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any form 
or by any means without permission provided that the source is fully credited.

Edizioni Ca’ Foscari
Fondazione Università Ca’ Foscari
Dorsoduro 3246 | 30123 Venezia
edizionicafoscari.unive.it/ | ecf@unive.it

1a edizione dicembre 2025
ISBN 978-88-6969-994-8  [ebook]

Progetto grafico di  copertina: Lorenzo Toso
Visual di progetto: Giulia Brolese
Fotografie © Studio Magoga

e-ISSN  2610-9506
     ISSN  2610-8917 

URL  edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/i-libri-di-ca-foscari/ 
URL  edizionicafoscari.unive.it/en/edizioni/libri/978-88-6969-994-8
DOI   doi.org/10.30687/978-88-6969-994-8

Citizen science e partecipazione. La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali / a cura di Monica Calcagno, Andrea Carlo Lo Verso— 1. ed. 
— Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2025. — viii + 72 p.; 25,5 cm. — (I libri di Ca’ Foscari; 29, 1). — ISBN 
978-88-6969-994-8.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/i-libri-di-ca-foscari/
https://edizionicafoscari.unive.it/en/edizioni/libri/978-88-6969-657-2/
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-656-5


Citizen science e partecipazione 
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

Sommario

1	 Introduzione: NextGen Heritage� 3

2	 La sfida� 7
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali

3	 Il discorso� 15

4	 Analisi del discorso� 57
Partecipazione come processo complesso
Monica Calcagno, Andrea Lo Verso, Francesca De Simone

5	 Raccomandazioni� 63

6	 Gli attori del discorso� 67





Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini  
alla ricerca e alla governance  
dei beni culturali





I libri di Ca’ Foscari 29 | 1
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-994-8

Open access 3
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-19
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-994-8/001

Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Introduzione:  
NextGen Heritage

﻿

I beni culturali – oggetti e luoghi – non sono importanti di per sé, non basta la loro 
materialità o la loro antichità per giustificarne la cura, ma sono importanti per i 
significati e gli usi che le persone attribuiscono loro e per i valori che rappresentano. 
I beni culturali, per definizione, hanno una natura trasformativa: le società nel tempo 
decidono e negoziano come definirli, valorizzarli e trasmetterli alle generazioni 
future. Questo dice la Convenzione di Faro del Consiglio d’Europa. Ma è davvero 
questo il theoretical discourse prevalente sul patrimonio culturale in Italia? E, 
soprattutto, qual è lo stato dell’arte delle pratiche di partecipazione intorno al 
patrimonio culturale nazionale?

Attraverso ricerche sullo stato dell’arte e tecniche di analisi testuale 
computazionale, abbiamo individuato le convergenze e divergenze tra tre diversi 
livelli del discorso sul patrimonio: istituzionale, professionale, accademico. Tali 
analisi sono state argomento di discussione a Venezia in specifici tavoli di lavoro 
(29 gennaio-1° febbraio 2025) a cui sono state chiamate a partecipare personalità 
che si occupano di cultura provenienti dal mondo delle istituzioni, universitario, 
della libera professione e del terzo settore, privilegiando la NextGeneration EU.

I dibattiti su quattro temi caldi (Citizen science e partecipazione, 
Liberalizzazione di dati e immagini dei beni culturali, De-patrimonializzazione, 
Esseri umani, natura, paesaggio) e su due sfide globali del presente (Migrazioni e 
Climate Change) hanno proposto idee per policy innovative.

Un tavolo aperto alla cittadinanza si è concentrato sulla città di Venezia (NextGen 
Venice), scelta come test case per verificare l’applicabilità dei modelli partecipativi.

Le raccomandazioni proposte dai tavoli, rielaborate dai ricercatori del progetto, 
sono qui pubblicate al fine di aprire un dibattito pubblico sinceramente partecipato.

Dalla Convenzione di Faro a oggi

La Convenzione quadro del Consiglio d’Europa sul valore del patrimonio culturale 
per la società, o Convenzione di Faro (adottata nel 2005; ratificata dall’Italia 
con la legge 133/2020), ha vent’anni ormai, ed era stata pensata per un mondo 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-994-8/001&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 4
Citizen science e partecipazione, 3-6

﻿che cominciava a mostrare crepe evidenti, rispetto alle monolitiche certezze del 
XX secolo, e per far sentire forte la sua pluralità di voci.  

Ha affermato che quelle voci contano e devono essere protagoniste della 
fruizione e gestione dei beni culturali. Ha chiarito cioè che i beni culturali – oggetti 
e luoghi – non sono importanti di per sé, ma per i significati e gli usi che le persone 
attribuiscono loro e per i valori che rappresentano. È un’idea forte, diffusa in molte 
società civili europee: Faro ha inteso che anche i beni culturali sono beni pubblici 
ed elemento distintivo della democrazia e dei diritti umani. Faro è perciò un punto 
di non ritorno. Definitivo.

In vent’anni, però, tutto è cambiato. Migrazioni, cambiamenti climatici, guerre 
locali dalle ricadute globali, rivendicazioni sociali di massa, hanno trasformato 
le crepe della società novecentesca in voragini non più rimarginabili. Hanno 
relativizzato tutto, privando di fondamenta ogni certezza. Persino la fiducia 
nella capacità di internet di costruire una democrazia realmente partecipata 
si sta sgretolando di fronte al dilagare delle fake news, di algoritmi invadenti e 
di un’intelligenza artificiale troppo complicata per coglierne a pieno gli sviluppi 
futuri. Preoccupazioni etiche oscurano la visione di un futuro, tra reale e digitale, 
più sostenibile e umano per tutti.

In questo scenario incerto e in evoluzione continua, l’insistenza di Faro sulle 
comunità e sulle società è più necessaria che mai. Ma come metterla in pratica 
affinché offra indicazioni utili a navigare il presente e a individuare le possibili rotte 
future? Quando si parla di beni culturali, la definizione di comunità non è scontata. 
Vivere vicino a un bene culturale o avere tradizionalmente ereditato un bene 
culturale dalle generazioni passate, non sono elementi sufficienti per comprendere 
le ‘comunità di patrimonio’ di cui parla Faro. 

Le società complesse e globali del presente impongono nuove riflessioni teoriche, 
ma anche nuovi strumenti di valorizzazione e protezione dei beni culturali. Come 
cittadini del mondo noi viaggiamo, consumiamo cultura, esportiamo e importiamo 
importanti significati culturali, creiamo nuovi mercati turistici e ci confrontiamo 
costantemente con mondi nuovi e complessi.

Rischiamo però di scordare che le tradizioni non sono monolitiche e anche in 
passato si sono trasformate e ibridate costantemente. La migliore fedeltà alla 
tradizione, quindi, è proprio l’innovazione. È pertanto necessario e urgente chiedersi 
cosa sia una ‘comunità di patrimonio’ del XXI secolo e cercare una risposta più fluida 
rispetto alle solide istanze identitarie e nazionalistiche dei secoli passati. Dobbiamo 
poi capire quali dinamiche questa comunità debba mettere in atto per il vantaggio 
e il benessere fisico, culturale, sociale ed economico di tutti.

Infine, dobbiamo chiederci come ripartire davvero dalle comunità per individuare 
soluzioni sostenibili di cittadinanza attiva e turismo.

 
Introduzione: NextGen Heritage



 
Introduzione: NextGen Heritage

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 5
Citizen science e partecipazione, 3-6

I tavoli di discussione:
•	 Citizen science: partecipazione dei cittadini alla ricerca e alla governance 

dei beni culturali;
•	 Liberi tutti: vivere la cultura attraverso il libero accesso a dati e immagini 

dei beni culturali;
•	 De-patrimonializzare?: Il ruolo dei privati nella conservazione e la valutazione 

sui beni culturali seriali a vantaggio della sostenibilità;
•	 Esseri umani, natura, paesaggio: abitare gli ambienti naturali adottando 

‘regole’ fluide.

Tavoli ‘Think It Big’ riservati alla NextGeneration EU (under 35):
•	 Heritage Rewind: newcomers, migrazioni e patrimoni culturali nazionali;
•	 Climate Change e beni culturali: dialoghi (im)possibili?

Tavolo Venezia:
•	 NextGen Venice: idee di cittadinanza per un futuro sostenibile dei beni 

culturali.





I libri di Ca’ Foscari 29 | 1
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-994-8

Open access 7
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-994-8/002

Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

La sfida
La partecipazione dei cittadini  
alla ricerca e alla governance  
dei beni culturali

È un dovere, per chi fa ricerca, condividere i risultati con i cittadini e coinvolgerli nelle 
decisioni sul destino della ricerca stessa. Nella moderna società della conoscenza, 
democrazia significa garantire a ciascuno il diritto alla ‘cittadinanza scientifica’. Ma 
come? In quali modi e con quali regole coinvolgere i cittadini nella ricerca sui beni 
culturali, affinché sia la comunità nel suo divenire a ragionare collettivamente sul 
proprio passato, in rapporto dinamico col presente? E la partecipazione dei cittadini 
può giungere a modificare la governance stessa dei beni culturali?

1	 I temi di discussione del tavolo 

Il tema ‘citizen science e partecipazione’ è strettamente connesso alla definizione 
del concetto di comunità. La Convenzione di Faro attribuisce alle comunità una 
responsabilità diretta nel definire cosa siano i beni culturali, ma in Italia i beni 
culturali sono definiti in primo luogo dalle norme del Codice dei beni culturali e, 
quindi, dal Ministero della Cultura. A partire da questo primo conflitto, il dibattito 
sulla partecipazione e sulla citizen science si snoda fra obiettivi ambiziosi (forse 
troppo?) e una realtà in cui il patrimonio rimane ancorato alla tradizione e a temi di 
identità che ci pongono oggi di fronte a nuove sfide.

Come conciliare, quindi, il nostro Codice con il recepimento, da parte dello 
Stato italiano, dei principi della Convenzione di Faro? E siamo sicuri che quei 
principi siano ancora attuali, visti i cambiamenti intervenuti in questi ultimi 20 
anni? Nella Convenzione di Faro, infatti, si fa riferimento a un patrimonio europeo 
che fotografa una popolazione omogenea, rappresentativa in qualche modo 
della civiltà occidentale. Tuttavia noi, oggi, stentiamo a riconoscere la cosiddetta 
‘civiltà occidentale’ come identificativa del mondo in cui viviamo, attraversato da 
migrazioni che hanno contaminato le nostre culture.

Il mondo di Faro, poi, sembra essere esso stesso inadeguato a cogliere le sfide che 
oggi la tutela dei beni culturali ci pone. Faro parla di comunità in termini monolitici, 

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-994-8/002&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 8
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿ma quali e quante sono oggi le comunità, e come possiamo riferirci ad esse se sono 
esse stesse in evoluzione continua? Da una visione al singolare siamo approdati 
a una visione plurale dei concetti di beni culturali e di comunità, e oggi possiamo 
cogliere l’opportunità di ripensare in maniera critica i principi che hanno informato 
la nostra azione come professioniste e professionisti culturali, ma anche come 
cittadine e cittadini.

Leggendo poi la Convenzione di Faro, sorgono molte domande: come si riconosce 
e definisce una ‘comunità di patrimonio’ nella società fluida di questo nostro XXI 
secolo? Le ‘comunità di patrimonio’ possiedono gli strumenti concreti per ragionare 
collettivamente sul proprio passato e sul suo rapporto dinamico col presente? 
Può una ‘comunità di patrimonio’, generata su base volontaria e su una costante 
negoziazione di significati tra le sue varie parti, fornire i presupposti concettuali 
per la costruzione di nuove forme di cittadinanza attiva e di comunità, capaci di 
adattarsi rapidamente alle mutevoli esigenze delle nostre società?

A valle di queste domande, però, si colloca forse la questione più critica che 
riguarda la natura strategica, e non solo gestionale, del processo partecipato. Se 
apriamo, infatti, uno spazio decisionale alle comunità, quale sarà la natura delle 
decisioni che le comunità possono e devono assumere? Si tratta di partecipare per 
gestire, o stiamo chiamando a raccolta le comunità per decidere cosa è patrimonio e 
cosa va tutelato e come? Sono domande che aprono la strada a una riflessione sulla 
natura dinamica del concetto stesso di beni culturali, liberato da nozioni statiche, 
proprietarie e identitarie che si manifestano in un uso politico e strumentale dagli 
esiti spesso nefasti. Al posto di tali nozioni, ci chiediamo se (e come) abbracciare 
l’idea di appartenenza, di responsabilità collettiva, e di beni culturali come spazi 
da vivere, dove ognuno di noi può sentirsi ‘a casa’.

In questo quadro, le professioni dei beni culturali sono chiamate a un 
cambiamento profondo: dovranno rinunciare all’abituale atteggiamento didattico e 
quasi paternalistico per capire come lavorare in un dialogo a più voci con le comunità. 
Nella ricerca di questo dialogo, le comunità dovranno avere spazi e strumenti che 
facilitino la partecipazione attiva. La discussione del tavolo si articolerà affrontando 
alcuni temi portanti e ponendo delle domande specifiche ai partecipanti.

La sfida



La sfida

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 9
Citizen science e partecipazione, 7-14

TEMA 1  Lo stato dell’arte della partecipazione fra il Codice dei beni 
culturali  e la Convenzione di Faro: cosa cambiare?

È un dovere, per i professionisti dei beni culturali, mettere mano al Codice per 
superare la sua visione centralizzata e, come chiede la Convenzione di Faro, aprire 
alla partecipazione dei cittadini, come singoli e come comunità?

•	 Il processo di partecipazione è democratico perché apre a tutte e tutti. 
Partecipare è quindi un diritto acquisito?

•	 Esiste (o è necessario introdurre) una distinzione tra ambiti che si aprono 
alla partecipazione e ambiti che non possono essere partecipati?

•	 Esistono beni culturali che non possono essere soggetti alle decisioni delle 
comunità? (es. il Colosseo può cessare di diventare uno dei simboli di una 
cultura che ha avuto un grosso peso nel territorio nazionale e non solo?)

•	 Esiste un conflitto tra il valore universale dei beni culturali come ‘beni 
comuni’ (in quanto funzionali all’esercizio dei diritti fondamentali e al 
libero sviluppo delle persone) e il valore che, secondo Faro, le comunità vi 
attribuiscono attraverso la partecipazione ‘dal basso’?

La Convenzione quadro del Consiglio d’Europa sul valore del patrimonio culturale 
per la società, è stata ratificata come legge dello Stato italiano a ottobre 2020, 
esattamente quindici anni dopo la sua adozione, avvenuta nella città di Faro in 
Portogallo. Secondo la Convenzione, il patrimonio culturale è definito innanzitutto 
da quelle persone che ritengono che certe «risorse ereditate dal passato» 
siano «riflesso ed espressione dei loro valori, credenze, conoscenze e tradizioni». 
Applicando pienamente un principio di democrazia e di rispetto dei diritti 
fondamentali degli esseri umani, la Convenzione – in teoria – delega alle cosiddette 
‘comunità di patrimonio’ il compito di indicare quali tra queste ‘risorse del passato’ 
siano parte del proprio patrimonio culturale. In linea con questa visione democratica, 
la Convenzione pone l’enfasi sulla necessità di implementare meccanismi che 
massimizzino l’accesso e la partecipazione attiva al patrimonio culturale (vedi per 
esempio l’art. 12). In tal senso, la Convenzione segue, e allo stesso tempo rinforza, 
il discorso internazionale sulla gestione del patrimonio e delle attività culturali che 
da anni ruota intorno all’importanza di aprire i processi decisionali e organizzativi 
alla società civile (vedi Simon 2010; Bonet, Négrier 2018).

Tuttavia in Italia, data la prevalente attenzione del nostro Codice dei beni 
culturali alla materialità dei beni culturali piuttosto che al loro valore immateriale, 
una piena attuazione dei principi di Faro potrebbe scontrarsi con una concezione 
del patrimonio culturale ancorata a una visione centralizzata e poco aperta alle 
valutazioni dei cittadini.

Le esperienze di partecipazione alla vita dei beni culturali nel nostro paese 
riguardano in gran parte processi di promozione e valorizzazione del patrimonio 
immateriale legato a tradizioni, rappresentazioni, saperi, etc. Per esempio, la recente 
legge sulle rievocazioni storiche riconosce esplicitamente il valore «identitario 
e storico» del patrimonio culturale immateriale costituito attraverso queste 
manifestazioni, e promuove la «salvaguardia di detto patrimonio garantendo la più 
ampia partecipazione delle comunità praticanti» (legge n. 152 del 7 ottobre 2024). 

Più complesso risulta, invece, il coinvolgimento attivo della cittadinanza 
nella gestione del patrimonio materiale, anche se le buone pratiche si stanno 
diffondendo sempre più, mentre è sempre molto limitata la diffusione di progetti 
di citizen science che l’amministrazione statale stessa non favorisce: si veda, per 
esempio, la circolare ministeriale 4/2019 che stabilisce chiaramente il divieto di 
partecipazione da parte dei cittadini agli scavi archeologici.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 10
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿TEMA 2  La comunità di patrimonio: un concetto plurale e dinamico?

È possibile immaginare una norma che identifichi con esattezza le comunità di 
patrimonio, per consentire ai funzionari di gestirle?

•	 Se definiamo le comunità in modo dinamico, e le comunità definiscono il 
patrimonio, possiamo definire il patrimonio in modo dinamico?

•	 In un contesto di uso partecipato dei beni culturali, dove sono le comunità 
a prendersene cura, i relativi costi di gestione a chi sarebbero associati?

•	 La convenzione di  Faro è ancora attuale? Va modificata? Se sì, come?
•	 Quali strumenti sono necessari per la governance delle comunità che 

cambiano?
•	 Può una comunità di patrimonio, generata su base volontaria e su 

una costante negoziazione di significati tra le sue varie parti, fornire i 
presupposti concettuali per la costruzione di nuove forme di cittadinanza 
attiva di comunità, capaci di adattarsi rapidamente alle mutevoli esigenze 
delle nostre società?

Il concetto di comunità è centrale nella Convenzione di Faro e negli approcci critici 
degli ‘heritage studies’. L’enfasi crescente posta sull’idea di comunità segnala 
l’importanza di associare i processi di riconoscimento dei beni culturali al senso 
di appartenenza che i membri di determinati gruppi sociali possono provare nei 
confronti dei beni stessi. Inoltre, l’idea di comunità rende più ‘locale’ il concetto 
stesso di bene culturale, segnando un’innovazione rispetto all’approccio universale 
dell’UNESCO, che invece ne enfatizza l’eccezionalità e l’universalità. 

Tuttavia, un’applicazione troppo letterale del concetto di comunità rischia 
di diventare essenzializzante, reificando e cristallizzando i connotati culturali di 
certi gruppi sociali che diventerebbero gli unici ad avere il diritto di esprimersi 
sulle risorse patrimoniali. In altri termini, presumere l’esistenza di una comunità 
‘chiusa’ di patrimonio che abbia diritto a valutare e gestire i beni culturali del proprio 
territorio, potrebbe dare adito a pericolose dinamiche identitarie e all’esclusione dei 
gruppi sociali meno rappresentati dai processi decisionali riguardanti il patrimonio. 
Alla luce delle crescenti complessità sociali causate da migrazioni, invecchiamento 
della popolazione, spopolamento delle aree interne, diventa dunque necessario 
riconoscere la natura sempre mutevole e plurale delle comunità che abitano i 
territori. 

Adottando tale concezione dinamica e plurale dell’idea di comunità, emergono 
però potenzialmente dei problemi di carattere organizzativo: se la comunità 
cambia, allora cambiano anche i relativi beni culturali, e dunque le pratiche di 
conservazione e valorizzazione devono potersi mantenere fluide. Inoltre, l’apertura 
verso il multiculturalismo, benché possa certamente generare dinamiche virtuose 
dall’incontro e dialogo tra comunità diverse, spesso ha l’effetto opposto di generare 
chiusura e isolamento dei diversi gruppi sociali che abitano un territorio. Se, dunque, 
siamo convinti che il patrimonio sia veramente di tutti e non solo di alcuni gruppi 
sociali privilegiati, dobbiamo necessariamente trovare il modo di colmare queste 
distanze tra comunità. 

La sfida



La sfida

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 11
Citizen science e partecipazione, 7-14

TEMA 3  Dal processo partecipato alle decisioni strategiche  
sul patrimonio

È possibile che le decisioni sul destino di ricerca, conservazione e valorizzazione dei 
beni culturali, vengano prese in accordo con i cittadini tutti? E’ realmente garantito 
a ogni cittadino il diritto alla ‘cittadinanza scientifica’? E fino a che punto?

•	 La Convenzione di Faro (art. 2 comma b) parla di ‘azione pubblica’ della 
comunità: cosa significa? Quali forme strutturate di partecipazione 
possono funzionare in ambito culturale?

•	 Quali decisioni strategiche e quali pratiche possono favorire la costituzione 
di comunità di patrimonio (cioè comunità in cui attori a diverso 
titolo – cittadini, imprese, terzo settore – scelgono di prendersi cura, con 
diverse modalità, dei beni culturali)? È possibile regolamentarle?

•	 È possibile (e se sì, in che modo) costruire un rapporto virtuoso con gruppi 
(o comunità) di cittadini attivi e competenti in settori specifici – come gli 
archeologi amatoriali o i metal detectorist – così da farne dei veri e propri 
citizen scientist alleati delle attività di ricerca, tutela, valorizzazione?

•	 Per la ricerca archeologica sul campo, possiamo finalmente superare le 
proibizioni contenute nella circolare ministeriale 4/2019?

•	 Possiamo fare una distinzione tra ruoli riservati ai professionisti dei beni 
culturali e ruoli aperti al volontariato?

•	 Con quali azioni e agevolazioni si potrebbe meglio diffondere il mecenatismo 
culturale, a partire dall’Art Bonus, in modo da renderlo veramente capillare 
sia in termini di progetti che di mecenati?

La Convenzione di Faro illustra un principio, quello della partecipazione dei 
cittadini alle decisioni sui beni culturali, ma non dà indicazioni sulla sua applicazione, 
lasciando ai singoli paesi ratificanti il compito di redigere ciascuno il proprio ‘decreto 
attuativo’. Ciò è sicuramente in linea con le prerogative del Consiglio d’Europa, ma 
tradisce una concezione statica e proprietaria della cultura come patrimonio 
di una nazione ed elemento fondante dell’identità nazionale, che andrebbe forse 
ripensata.

Il nostro paese sta effettivamente crescendo nella direzione indicata da Faro: 
sono sempre più gli addetti ai lavori che sanno ascoltare i cittadini e mettere le 
proprie conoscenze al loro servizio, e aumentano anche i cittadini desiderosi di 
partecipare sempre più apportando valore con le proprie idee, saperi e competenze 
professionali. Tuttavia, ad oggi, è ancora ridotta la partecipazione dei cittadini 
alla ricerca, la cosiddetta citizen science, che molti professionisti della cultura 
promuovono da tempo, seppur incontrando resistenze a livello istituzionale. Un 
esempio fra tutti è rappresentato dalla circolare ministeriale 4/2019 che proibisce 
ai non addetti ai lavori di partecipare alle ricerche archeologiche. Per incoraggiare 
pratiche virtuose di coinvolgimento dei cittadini nella ricerca, sarebbe opportuno 
quindi, innanzitutto, stabilire regole chiare per distinguere i compiti riservati ai 
professionisti da quelli aperti ai cittadini volontari, nella direzione di costruire un 
vero e proprio diritto alla ‘cittadinanza scientifica’. Così facendo si potrà garantire 
la partecipazione dei cittadini alle decisioni sul destino di ricerca, conservazione 
e valorizzazione dei beni culturali. 



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 12
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿TEMA 4  Una professione culturale in divenire: ruoli e formazione  
di fronte alle sfide della partecipazione

Cambia il ruolo delle professioni dei beni culturali nei processi partecipati? Devono 
guidare le attività partecipate oppure limitarsi a trasferire la conoscenza intorno ai 
beni culturali? Il ruolo dei professionisti dei beni culturali deve trasformarsi in un 
ruolo di ‘mediazione’ e ‘accompagnamento’? Quali soft skills possono supportare 
questo ruolo?

•	 Formare i professionisti dei beni culturali con filologie o sociologie? Quali 
competenze devono avere i professionisti dei beni culturali?

•	 Come attivare le comunità di patrimonio by doing (ovvero le comunità di 
patrimonio che si formano con la pratica intorno ai beni culturali)? Da dove 
dovrebbero arrivare le risorse per tali azioni, e quali sarebbero i doveri dei 
professionisti dei beni culturali riguardo al problema della ‘partecipazione 
attiva’?

•	 Quali sono gli spazi per la negoziazione intorno ai beni culturali? Ci sono 
limiti alla negoziazione? Quale ruolo devono avere i professionisti dei beni 
culturali nei processi di negoziazione?

•	 Concorsi o Scuole del patrimonio? Modalità di reclutamento, learning by 
doing, long-life learning per la multifunzionalità degli operatori culturali.

I professionisti del patrimonio culturale, che lavorano con le comunità, devono 
possedere un insieme integrato di competenze tecniche, interpersonali e contestuali 
per garantire un approccio efficace, etico e sostenibile. 

Lavorare in un contesto ‘rovesciato’, dove il ruolo delle professioni dei beni 
culturali sarebbe quello di mettersi al servizio della comunità per raggiungere 
obiettivi di cittadinanza partecipata, sposta il posizionamento delle professioni 
stesse: ‘fare ricerca in sé’ o ‘restaurare’ assumono infatti ruoli complementari ad 
altre azioni. È un capovolgimento copernicano, soprattutto nel nostro paese dove 
la ricerca intorno ai beni culturali (soprattutto a livello accademico) viene per lo 
più percepita come un lusso, e chi la pratica viene considerato bravo ma anche un 
‘fortunato’ che, nonostante tutto, ce l’ha fatta. La torre d’avorio della pratica di 
studio esiste davvero, anche nella mente di chi fa tutela e che spesso desidererebbe 
piuttosto fare ricerca.

L’apertura alla società civile, e la definizione del ruolo del professionista dei 
beni culturali come qualcuno in prima battuta al servizio delle comunità e non al 
servizio dei beni culturali stessi (che esistono solo se esiste la comunità), impone 
una definizione ampia delle professioni del patrimonio. 

È fondamentale che questi operatori abbiano una conoscenza approfondita del 
contesto locale, delle pratiche tradizionali e delle strutture sociali che caratterizzano 
le comunità con cui interagiscono. Ci si deve chiedere, dunque, quanto una 
prospettiva nazionale debba essere affiancata da una prospettiva regionale delle 
competenze. Inoltre, le competenze culturali devono essere accompagnate da 
un’educazione al rispetto per la diversità e dalla capacità di navigare attraverso le 
differenze culturali senza imporre la propria prospettiva. 

Deve essere valorizzata la capacità di coinvolgere attivamente la comunità nei 
processi decisionali. Le comunità di patrimonio si formano con esperienze attive 
di partecipazione: ciò richiede abilità di facilitazione per mediare discussioni, 
incoraggiare la partecipazione e favorire il dialogo. L’ascolto attivo diventa essenziale 
per comprendere le esigenze, le preoccupazioni e le aspirazioni della comunità, così 
come la capacità di costruire consenso e fiducia. È necessario inoltre un approccio 

La sfida



La sfida

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 13
Citizen science e partecipazione, 7-14

adattivo capace di valorizzare le conoscenze locali e incorporare le esperienze e le 
intuizioni della comunità nella propria ricerca.

Competenza imprescindibile è anche la consapevolezza etica e legale. Gli 
operatori devono aderire a principi etici solidi, rispettando il consenso della comunità 
e promuovendo la trasparenza in tutte le fasi del progetto. La familiarità con le 
normative nazionali e internazionali legate al patrimonio culturale è essenziale.

La comunicazione efficace rappresenta un altro aspetto fondamentale. I 
professionisti devono essere in grado di trasmettere concetti complessi in modo 
accessibile, adattando il linguaggio al contesto e, quando possibile, utilizzando le 
lingue locali per rafforzare il legame con la comunità. 

Aspetto strategico è la capacità di rafforzare le competenze locali attraverso 
attività di formazione e trasferimento di conoscenze. Gli operatori devono essere 
in grado di formare i membri della comunità su tecniche di conservazione, 
documentazione e gestione del patrimonio, favorendo un senso di responsabilità 
e autonomia.

Dal punto di vista tecnico, i professionisti devono avere una solida preparazione 
nella gestione, conservazione e interpretazione del patrimonio culturale, sia esso 
tangibile che intangibile. Devono però anche essere in grado di documentare le 
evidenze culturali attraverso metodi accurati, inclusi la raccolta di storie orali, la 
ricerca etnografica e la documentazione architettonica. 

Elemento fondamentale della professione dovrebbe essere un approccio 
orientato all’apprendimento permanente (Lifelong Learning, LLL). Un numero 
crescente di professionisti del patrimonio ha ricevuto la propria formazione e 
avviato la carriera in settori diversi da quello della ‘gestione dei beni culturali’ (per 
cui non basta una laurea in archeologia o storia dell’arte tout-court). Il miglioramento 
e l’aggiornamento delle competenze nell’ambito dei beni culturali hanno spesso 
costituito il percorso per entrare nelle professioni legate ai beni culturali. Il Lifelong 
Learning è quindi essenziale per rendere il sistema educativo e formativo per il 
patrimonio a prova di futuro.

È anche cruciale possedere competenze di advocacy e capacità di influenza 
politica. I professionisti devono rappresentare gli interessi della comunità nei 
dibattiti politici e collaborare alla creazione di politiche che promuovano la gestione 
sostenibile dei beni culturali. Intelligenza emotiva, empatia, pazienza e sensibilità 
sono tratti che paiono indispensabili.

In tutto ciò l’elemento chiave è sempre l’approccio interdisciplinare. 



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 14
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿TEMA 5  Dalla citizen science alla governance partecipata

Una partecipazione dei cittadini o di altri attori rappresentativi dei loro legittimi 
interessi che diventi prassi consolidata, può giungere a trasformare ‘dal basso’ la 
governance stessa dei beni culturali?

•	 Quali sono le condizioni abilitanti di natura normativa, economica e sociale, 
affinché le molte esperienze virtuose diventino prassi consolidata?

•	 Ed è possibile renderle sufficientemente fluide da non tarpare le ali alle 
spinte innovative che le caratterizzano?

•	 Se, come ha dimostrato il premio Nobel per l’economia Elinor Ostrom, 
il governo collettivo dei beni comuni funziona quando la comunità si 
dà regole di cooperazione precise (tra cui la definizione dei ruoli e delle 
responsabilità dei soggetti più rappresentativi), è possibile individuare tali 
regole anche per la governance collettiva e sostenibile dei beni culturali?

•	 Le attuali pratiche di amministrazione condivisa possono estendersi a 
tutto il patrimonio culturale -inclusi i cosiddetti ‘luoghi della cultura’ 
ritenuti costituenti l’identità nazionale- magari declinate in forme diverse 
e/o applicate solo a specifici aspetti?

I beni culturali, riconosciuti come «risorsa sia per lo sviluppo sostenibile che per la 
qualità della vita», rientrano a pieno titolo nella sfera dei beni comuni e dei diritti.

I beni culturali come ‘beni comuni’ non sono né beni pubblici né beni privati, e 
quindi le loro regole di governance non possono essere né solo di tipo pubblicistico 
né solo di tipo privatistico, come attualmente sembra prevedere il Codice dei beni 
culturali e del paesaggio con le due forme di gestione diretta e indiretta. Soprattutto, 
le scelte strategiche relative ai modelli di governance non dovrebbero dipendere 
dalla titolarità del bene, in senso patrimoniale, ma dalla massimizzazione della 
‘utilità’ della risorsa culturale al fine dell’interesse generale, e ciò è in contrasto 
evidente con il Codice dei beni culturali non solo nell’art. 115, ma anche nell’art. 112, 
comma 6: «in assenza degli accordi di cui al comma 4, ciascun soggetto pubblico è 
tenuto a garantire la valorizzazione dei beni di cui ha comunque la disponibilità».

Alla definizione dei bisogni delle comunità, sia nella fase di indirizzo che in quelle 
successive di organizzazione, gestione e monitoraggio delle governance culturali, 
concorrono necessariamente tutti i soggetti costituzionalmente individuati a questo 
scopo: i cittadini e le loro rappresentanze istituzionali ai diversi livelli, le imprese 
e le loro rappresentanze, in particolare quelle che, come la cooperazione, sono 
costituzionalmente riconosciute. L’art. 114 (inattuato tanto quanto i primi commi del 
112) indica nelle Università, per esempio, i soggetti con cui concertare gli standard 
di valutazione.

Le buone pratiche sulla gestione partecipata dei beni culturali sono sempre più 
diffuse, in forme diverse e talvolta anche troppo estemporanee, però continuano 
a essere frammentate e marginali rispetto alle politiche sul patrimonio culturale, e 
spesso neppure sostenibili e cioè fragili, eccessivamente sartoriali e poco scalabili 
perché prive di una governance ‘trasparente’.

Tuttavia oggi, con qualche decennio di sperimentazioni alle spalle, è forse 
possibile valutare complessivamente queste esperienze, individuare i valori positivi 
e quelli negativi, e redigere una sorta di roadmap che indichi procedure e paletti certi 
nel percorso di costituzione (e mantenimento nel tempo) di una gestione partecipata 
di beni culturali. 

La sfida



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-994-8

Open access 15
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-994-8/003

Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Il discorso

﻿

 Cambiare il Codice dei Beni Culturali può favorire la partecipazione?
Marco Cammelli

Scusate, ma obiettivamente la domanda se sia opportuno modificare il Codice non si presta a 
mio avviso a una risposta secca, sì o no. Spiego subito il perché: toccare le leggi e toccare i codici 
comporta problemi di metodo e problemi di merito. In primo luogo, per quanto sia un esercizio 
diffuso, modificare le norme (in questo caso quelle contenute nel Codice dei beni culturali) non 
dà alcuna garanzia che il risultato finale sia poi quello sperato: aprire il percorso di modifica del 
Codice, significherebbe iniziare un processo dall’esito quanto meno incerto. Questa è la mia 
obiezione generale sulla possibilità in sé di modificare il Codice. Poi però non sono contrario 
a che naturalmente venga toccato il Codice, ma in un momento successivo. Bisognerebbe 
prima affrontare il problema di quali siano gli spazi specifici della partecipazione. (A parte che 
è necessario specificare se intendiamo la partecipazione dei singoli, dei professionisti, o delle 
collettività). Successivamente, bisognerebbe chiedersi quali sono le difficoltà concrete che si 
incontrano. Altrimenti si rischia di lavorare su un piano puramente astratto. Infine, bisogna 
domandarsi quali sono gli strumenti a disposizione che permettono di risolvere tali difficoltà. 
A quel punto ci si può domandare quali di questi strumenti abbiano bisogno di un aggancio 
normativo per essere consolidati. É qui che si può capire se e come possa essere utile una modifica 
delle norme, altrimenti non so che valore abbia la domanda, grazie.

Prima di modificare il codice 
è necessario individuare le 
difficoltà concrete che vanno 
superate e quali strumenti 
necessitano realmente di un 
aggancio normativo.

James Bradburne
Io vorrei concordare al 100% con Marco Cammelli, perché se la domanda è ‘come cambiare le 
leggi’ per raggiungere scopi che non abbiamo ancora definito, la risposta a questo non può essere 
sì o no. A mio avviso, non dobbiamo cominciare la discussione pensando alle leggi. Punto. Questa 
domanda io non credo che sia ben fondata per le ragioni enunciate dal nostro collega.

Prima di decidere se cambiare il 
Codice bisogna decidere quali 
siano gli obiettivi.

Alessandro Garrisi
Apparentemente il Codice ha compiuto l’anno scorso 20 anni, ma è un’apparenza perché in realtà 
fra una decina d’anni compirà un secolo. Perché la verità è che il Codice in gran parte riprende la 
legge del 1939. Infatti, si discute di una modifica al Codice già da vent’anni, cioè da quando è stato 
approvato il nuovo Codice. Quindi c’è già una discussione molto avviata. All’interno di questa 
discussione, secondo me, è perfettamente ragionevole inserire anche questo argomento di cui 
stiamo parlando. Credo sia necessario rimetterci mano ma sempre con prudenza.

Si discute da molto tempo di 
una modifica del Codice poiché 
risulta obsoleto. Va modificato, 
seppur con prudenza.

Pierpaolo Forte
Io sinceramente non ho capito che bisogno abbiamo di dire sì o no. Questa è la prima cosa che 
non ho capito. Poi, visto che stiamo cominciando a commentarla, che mi sembra più interessante 
come approccio, dicendomi d’accordissimo con quello che diceva il professor Cammelli, vorrei 
solo sottolineare delle sue parole anche il fatto che la normativa è più larga del Codice, cioè 
le norme che abbiamo a disposizione, ivi compreso quelle relative alla partecipazione, non 
si esauriscono nel Codice. Ci sono tantissime norme che abbiamo già a disposizione, quindi 
probabilmente noi oggi, senza neanche toccare il Codice, siamo in grado già di mettere in moto 
tanti meccanismi e dobbiamo vedere quanto e se ci convenga aggiungere una norma che magari 
già c’è in un altro testo, in un’altra disposizione, in un’altra legge. Ciò potrebbe infatti complicare 
la vita all’interprete, o a chi deve applicare o utilizzare la norma. Dunque, appunto per questo, è 
veramente un po’ strano, che ci chiediate sì/no. È chiaro che se siamo tutti qui, siamo d’accordo 
che la Convenzione di Faro debba essere irrobustita. Quindi, se questa è la domanda, la risposta 
l’abbiamo data venendo qui.

Più che cambiare il Codice 
bisogna valutare quali altre 
norme consentano o meno 
di fare partecipazione. La 
convenzione di Faro va 
irrobustita.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-994-8/003&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 16
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿

Renato Quaglia
Io leggo la domanda come una domanda retorica, rispetto alla quale la mia risposta (che 
sarebbe: ‘Sì, il Codice va modificato’), non presuppone che questo tavolo si trasformi in 
quello che non è. Tranne pochissimi forse qui, non siamo un gruppo di giuristi o di estensori di 
normative e regolamenti. Siamo un gruppo di persone che riflettono in base a esperienze, studi, 
osservazioni. Allora, la risposta ‘sì’ non invita ad avviare un processo costituente del Codice, 
ma è la risposta indispensabile a consentire la prosecuzione del lavoro di questo tavolo, cioè 
la considero strumentale a giustificare il fatto che siamo qui perché, se dicessimo tutti ‘No, la 
partecipazione’ – che è il tema di questo secolo– ‘non ci interessa’, ovviamente dovremmo alzarci 
tutti e trasferirci nella sale del ‘coffee break’, per chiacchierare amabilmente d’altro.

Se il Codice debba essere 
modificato è una domanda 
retorica. Il nostro compito non 
ritengo sia produrre normative, 
ma riflettere su come 
queste influenzano le nostre 
esperienze.

Claudio Gnessi
Io mi schiero nella ‘tavulella spartata’, perché trovo la domanda assolutamente legittima, e non 
ci vedo troppi ghirigori dietro: è una scelta di campo. Ci chiedete di fare una scelta di campo, così 
come si fa nei laboratori partecipati: si spacca con l’accetta, ed è così che si comincia. Poi, per 
quanto riguarda la mia risposta, io avrei risposto di no, per il semplice motivo che cambiare le 
cose partendo da categorie che non sono disambiguate come ‘partecipazione’, ‘comunità’ e via 
discorrendo, vuol dire andarsi a infilare in un ginepraio che potrebbe infine condurre a un vicolo 
cieco, se non praticamente a buttarci dalla rupe.

Cambiare il Codice potrebbe 
creare più problemi che 
soluzioni se si usano categorie 
non disambiguate quali 
‘comunità’ e ‘partecipazione’.

Pierluigi Feliciati
Mi chiedevo quale possa essere il ruolo che i professionisti dei beni culturali possano svolgere 
per intervenire sulle norme. Perché le leggi vengono scritte dal Parlamento o dal governo. Quindi 
cosa possiamo fare noi?

Fare leggi è compito del 
Parlamento e non dei 
professionisti.

Diego Calaon, Monica Calcagno (coordinatori e membri del comitato scientifico di NextGen Heritage)  
e Valeria Pica (moderatrice del Tavolo 1)

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 17
Citizen science e partecipazione, 15-56

Cristina Loglio
Condivido completamente che le norme le fa il Parlamento, e che prima di fare una norma è 
il caso di pensarci. Siccome ci stiamo pensando da un secolo, mi trovo veramente a disagio 
con questa formulazione. Segnalo anche che, a partire dal Libro bianco dei beni e delle attività 
culturali dell’Unione europea, che è del 2011 ormai, il perimetro che riguarda la citizen science 
è enormemente più vasto di quello previsto dal Codice dei beni culturali. Infatti, tutte quelle 
categorie che attualmente includono l’artigianato artistico, la moda, l’audiovisivo, le performing 
arts, rappresentano mondi che del Codice dei beni culturali direbbero: ‘Che cos’è? Non mi 
riguarda, non l’ho mai incontrato nel mio percorso’. Eppure, tutti questi mondi intercettano, 
per varie ragioni, la necessità di dimostrare la propria validità sociale e la propria volontà nel 
riaffermare l’ alleanza tra la società e la cultura. Questa istanza, che viene molto dall’Europa, è 
ormai in gran parte integrata nella nostra legislazione. Quindi, il tema della relazione tra cittadino 
e dimensione culturale e artistica è assolutamente attuale. Pensare di affrontare la questione 
attraverso il Codice dei beni culturali è ristretto. E aggiungo una cosa che non si è ancora detta: 
pensare di intervenire sulla Convenzione di Faro è irrealistico. È vero che ha vent’anni, ma il 
Consiglio d’Europa credo non abbia nessuna idea di toccarla, perché ciò si ripercuoterebbe su 
tutto il processo di apposizione delle firme. Il Consiglio d’ Europa piuttosto direbbe: ‘Ogni paese 
nella sua applicazione’ – e l’Italia ci ha messo 15 anni – ‘deve trovare la formula’. Quindi io trovo 
questa domanda, così impostata, fuorviante da più punti di vista. Però credo di averne colto il 
senso, che condivido.

Oggi le attività di 
partecipazione e citizen science 
travalicano il perimetro definito 
dal Codice. Il tema da affrontare 
non è la modifica del Codice 
ma l’applicazione reale della 
Convenzione di Faro.

Laura Barreca
Volevo aggiungere, rispetto a questo primo giro di consultazione, che la domanda in realtà, 
secondo me, è interessante. Una delle questioni di cui avevo discusso tempo addietro anche con 
Monica Calcagno e Diego Calaon era proprio l’ipotesi di scrivere di una Carta del metodo; non di 
cambiare il Codice, ma di scrivere una carta che risponda alla domanda: come dobbiamo fare?

Più che intervenire sul Codice, 
servirebbe scrivere una carta 
del metodo.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 18
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿

Marco Cammelli
Bisognerebbe partire dai problemi, dalle esigenze, dagli intoppi, dai colli di bottiglia. Tre quarti 
dei colli di bottiglia non sono norme, non provengono dai Codici, ma dalle prassi amministrative, 
dalla contabilità e da mille altre cose. Invece, partendo dai problemi, si può meglio vedere dove si 
urta, dove sono gli spigoli, e quindi si vede anche come superare gli spigoli e quale parte di questi 
superamenti richieda toccare le norme. Procedendo con questo metodo, il giurista arriva solo alla 
fine. È un atto d’umiltà del giurista, le leggi ben fatte nascono così. Quindi ecco perché la procedura 
che state mettendo in moto è preziosa se riesce a raccogliere e far emergere questi dati.

Bisogna partire dai problemi 
e non dalle norme poiché la 
maggior parte dei problemi 
sono di ordine amministrativo e 
non giuridico.

Francesco Mannino
Io non parlo da esperto, o da giurista, ma più che altro da operatore che in questi anni si è trovato 
a collaborare con enti pubblici in virtù, oltre che dell’interesse reciproco alla co-gestione, delle 
norme che permettevano questo rapporto. Ad oggi, mi sembra che la normativa vigente permetta 
abbondantemente la partecipazione dei cittadini alla gestione. Capisco che forse è un po’ 
dirompente questa affermazione, perché partiamo tutti dall’idea che la partecipazione non è 
così favorita, e in fondo sono d’accordo, ma in realtà io credo che le norme la permettano. Ne cito 
due o tre che conosco, giusto perché poi mi è capitato di firmare i contratti che le riportavano: il 
Codice dei beni culturali di cui stiamo parlando permette, oltre alla collaborazione tra pubblico 
e privato, forme di concessione di alcune attività e spesso succede che dalla parte del privato 
non ci siano soltanto aziende che hanno un interesse economico prevalente, ma anche gruppi di 
cittadini o enti del terzo settore che hanno interesse alla valorizzazione. Il codice, mi correggano 
i tecnici, lo consente. Esistono tutta una serie di istituti che partono proprio dal Codice come, 
ad esempio, la più recente forma del partenariato speciale pubblico-privato. In Italia ci sono 
decine di casi di organizzazioni del terzo settore, e non solo, che stanno collaborando con enti 
pubblici in una forma innovativa di collaborazione in cui non si usa più l’istituto della concessione 
(cioè, il pubblico dispone e il privato esegue). Ci sono invece forme di gestione innovative 
come i tavoli tecnici e le cabine di regia. Mi spingerei a dire che anche la co-progettazione e 
co‑programmazione del terzo settore sta cominciando a fare delle sperimentazioni. Tutte queste 
norme sono applicabili ed esistono a partire dal Codice.

Il Codice consente la 
partecipazione attraverso 
varie forme tra cui quella dei 
partenariati pubblici-privati.

Da sinistra verso destra: Federica Armiraglio, James Bradburne, Willeke Wendrich

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 19
Citizen science e partecipazione, 15-56

Edoardo Meacci
Io mi trovo nell’ambigua posizione di non essere un professionista dei beni culturali: rappresento, 
nella fattispecie, il cittadino che partecipa, o che vorrebbe partecipare, e il Codice a me impedisce 
molto, perché rende, nella sua complessità, illegale tante delle cose che vorrei fare. Sono un 
detectorista e quando cerco di esprimere il mio desiderio di partecipare alla cultura attraverso il 
mio hobby, in realtà trovo degli ostacoli, soprattutto a causa della rigidità del Codice. Quindi per 
me è importante sottolineare che bisognerebbe adottare una visione olistica delle problematiche. 
La mia archeologa, la direttrice di scavo con cui ogni tanto coopero, quando le chiedo: ‘ma oggi 
posso stare qua?’, capita di sentirmi rispondere ‘oggi viene il sovrintendente, cortesemente non 
farti trovare’. Magari se sto presso uno scavo è perché faccio comodo, perché sono utile, perché 
partecipo in modo sano e responsabile, ma allo stesso tempo la legge non permette che io stia 
lì o, comunque, il Ministero non approva che ci sia un detectorista che non ha nessuna qualifica 
professionale, per quanto possa avere una sua cultura, una sua preparazione, eccetera. Non è 
consentito o, comunque, l’operato attraverso il metal detector da parte di ‘cittadini partecipativi’, 
non è ben visto Questo è un aspetto importante. Non so se sbaglio, ma l’obiettivo di questo 
Congresso dovrebbe essere forse quello di analizzare la partecipazione di più entità, e non solo 
guardare la sfera dei professionisti del settore. Bisogna forse guardare anche ad altro, perché la 
partecipazione del cittadino può comportare delle vere e proprie opportunità.

Per i non professionisti il Codice 
può rappresentare un ostacolo 
che rende illegali alcune 
pratiche di partecipazione e 
collaborazione spontanea.

Federica Armiraglio
Quando, a fine 2023, il Ministero del turismo, in solitaria, cioè senza il Ministero dei beni culturali 
e senza il Ministero dell’istruzione, ha emanato la normativa sulle guide turistiche, ha di fatto 
ostacolato vari tipi di attività. La partecipazione non è garantita, come suggerito dalla vostra 
domanda, ma è solo consentita in qualche caso. Qui torna quindi il tema della legge. Infatti questa 
legge, dopo oltre un anno ancora priva di un decreto attuativo, sul fatto che nei luoghi di cultura 
dovrebbero fare i narratori soltanto le guide professioniste, risulta spesso inapplicabile nella 
realtà: un conto sono i grandi musei, o luoghi a essi assimilabili, dove ci sono una struttura e una 
regolarità di frequentazione che lo permettono, ma noi abbiamo moltissime richieste di apertura 
da parte di molti per le Giornate FAI di Primavera e di Autunno – quattro giorni l’anno in totale, 
non certo una concorrenza al lavoro delle guide che giustamente deve essere retribuito – che 
dobbiamo rigettare. Ad esempio è successo così per l’Archivio di Stato di Modena, un posto 
frequentato da studiosi e ricercatori: la direttrice ci ha chiesto di aprire per le Giornate FAI, per 
avere invece un accesso di pubblico, e noi abbiamo dovuto dire di no, perché le Giornate FAI sono 
una manifestazione di raccolta fondi e non possiamo permetterci di pagare guide professionali 
in centinaia di luoghi, altrimenti la Fondazione non si potrebbe sostenere. Quindi c’è un tema di 
legge molto cogente.

Certe leggi hanno 
materialmente bloccato 
il coinvolgimento dei non 
professionisti nelle attività 
legate ai beni culturali.

Alessandro Garrisi
Ritengo che ci sia una cucitura da fare fra professionisti e volontari. Sono circa 13 anni che 
personalmente predico questa pratica in un campo, quello dei professionisti, che è stato (ma 
non più) particolarmente ostile al coinvolgimento dei volontari e generalmente ostile ad aprire 
ad altri. Questo atteggiamento, almeno nel caso degli archeologi, è cambiato nel momento in cui 
è stata introdotta una norma, la legge 110 del 2014, che ha modificato il Codice dei beni culturali 
e che di fatto ha creato le condizioni per proteggere la professione degli archeologi e di tutti i 
professionisti dei beni culturali.

Ci sono casi in cui degli 
interventi normativi sul 
Codice hanno risolto rapporti 
altrimenti conflittuali tra 
professionisti e volontari.

Alessandra Gariboldi
Vorrei spezzare una lancia a favore della legge: è chiaro che le leggi arrivano quando le sensibilità 
si sono già create; è anche vero che essere agganciati a una norma permette che le cose accadano 
per cui è anche vero che di fatto non esiste il diritto alla partecipazione culturale. I paesi che 
hanno messo il diritto culturale al centro, così come il diritto alla salute, sono obbligati quindi, 
da questo punto di vista. Poi è vero anche che bisognerebbe intervenire sulle politiche, a partire 
da quelle europee.

Le norme consentono che 
le cose accadano, quindi 
aiuterebbe che, come in altri 
Paesi, venisse formalmente 
garantito il diritto alla 
partecipazione.

Alessandra Ferrighi
Avrei risposto di no alla domanda, ma non con le mie parole, non con il mio no, ma con 
l’esperienza legata alla ricerca che abbiamo condotto alla Scuola nazionale del patrimonio e 
delle attività culturali dal 2021 al 2023 sulla partecipazione alla gestione del patrimonio culturale. 
I professionisti della cultura coinvolti effettivamente non hanno mai enunciato in nessun modo la 
volontà di voler modificare il Codice per favorire le pratiche partecipative. 



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 20
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿

Vi è però la volontà di una modifica al Codice, con una proposta di legge presentata il 30 ottobre 
2023, in discussione presso la Commissione Cultura, volta a introdurre altre disposizioni concernenti 
la valorizzazione sussidiaria, attraverso la creazione di una lista dei luoghi della cultura – l’hanno 
chiamata ‘l’Italia in scena’ – che dovrebbe favorire poi anche la possibilità di dare ai soggetti privati 
la gestione indiretta di questi luoghi della cultura. È in discussione, come dicevo, alla Commissione 
Cultura e non so a che punto sia oggi. Recentemente, c’è stata un’audizione e l’onorevole Mollicone 
la sta promuovendo. Non so dove voglia portare questa richiesta, però quando io ho letto il testo di 
proposta di modifica al Codice, titolata articolo 121 bis, che dovrebbe istituire un’anagrafe digitale 
degli istituti, dei luoghi della cultura di appartenenza pubblica, ho avuto qualche perplessità: i 
luoghi della cultura e gli istituti culturali sono già stati censiti. Non c’è bisogno di fare una nuova 
anagrafe: sono circa 4600 (pubblici e privati) e sono quelli che vengono indicati dall’indagine 
Istat Indagine sui musei e le istituzioni similari, andrebbe semmai implementata con nuovi dati e 
non resa triennale la sua rilevazione, così come purtroppo recentemente è stato deciso. Esiste 
già anche l’elenco degli enti del terzo settore, grazie al Registro Unico del Terzo settore (RUNTS), 
attraverso il quale è possibile individuare le organizzazioni iscritte che hanno selezionato come 
attività di interesse generale la lettera f), ex art. 5 del Codice del terzo settore, ‘gli interventi di tutela 
e valorizzazione del patrimonio culturale e del paesaggio’, ai sensi del Codice dei beni culturali.

Non serve modificare il Codice, i 
professionisti della cultura non 
hanno questa esigenza. Casi 
recenti di proposte di modifica 
del Codice hanno creato delle 
ridondanze poco utili.

Paolo Verri
Per me non è un problema di leggi, è un problema di bilanci dello Stato e degli enti che ancora 
programmano annualmente e danno i soldi solo alla fine dell’anno della spesa corrente. Quindi 
lo Stato, al di là del lavorare sulle leggi, deve lavorare sull’amministrazione, non può chiederci 
le tasse in anticipo e pagare in ritardo di un anno o di due anni. E questo le aziende lo sanno.

Oltre che le questioni 
normative, andrebbero 
discusse anche le questioni 
amministrative.

Da sinistra verso destra: Alessandra Gariboldi, Bertram Niessen, Paola Demartini

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 21
Citizen science e partecipazione, 15-56

Pierpaolo Forte
Morale della favola: a mio avviso non c’è bisogno, almeno su questo, di toccare il codice. Il codice 
ha tante ruggini e tante sono le cose che devono essere ritoccate, per carità, se vogliamo fare una 
discussione su questo è certo interessante, ma dobbiamo azzerare tutto e ricominciare da capo. 
Io vorrei proporvi invece uno strumentino che, nel nostro mondo scientifico è assai discusso e 
Marco Cammelli lo confermerà. Non tutti sono d’accordo che serva davvero alla bisogna, ma in 
questo caso a mio avviso potrebbe essere utile: le linee guida. Immaginate uno strumento di 
linee guida che non solamente mette in fila tutti gli strumenti utilizzabili, ma anche orientamenti 
e indirizzo. Questo conforta i funzionari, questo dà tranquillità alle delibere, questo consente 
motivazioni e consente di lavorare. Immaginate se io possa, sulla base delle linee guida, andare 
nel prossimo Consiglio d’Amministrazione nel parco archeologico di Pompei e dire: ‘dobbiamo 
aggiungere allo statuto del parco questa norma in attuazione delle linee guida’. Perché non 
dimenticate che la Convenzione di Faro è anch’essa una legge della Repubblica, cioè non è 
estranea, dunque da lì possiamo trarre la conseguenza della necessità delle linee guida che 
possano cucire il tessuto normativo.

Non c’è bisogno di modificare 
il Codice, sarebbe più utile 
disporre delle linee guida 
anche per l’applicazione della 
Convenzione di Faro.

Da sinistra verso destra: Claudio Gnessi, Don Giuseppe Bucaro, Laura Barreca



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 22
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿

Libertà e spazi di azione concessi dall’attuale normativa
James Bradburne
Invece di valutare se dobbiamo cambiare la legge, bisogna capire quanto la legge nei fatti influenzi 
il nostro lavoro attuale. In 8 anni a Brera, credo che nessuno, pur conoscendoli, abbia guardato al 
Codice o alla Convenzione di Faro, né come ispirazione né come timone, ma abbiamo sempre agito 
secondo la missione della nostra istituzione e il codice etico che guida la nostra professione. Io mi 
chiederei piuttosto quanto questi due documenti, Convenzione e Codice, abbiano un impatto e, 
se questo impatto fosse negativo, su cosa dovremmo intervenire. Però la maggior parte di quello 
che abbiamo fatto non è stato né ostacolato né favorito dal Codice. Ciò che abbiamo fatto non ha 
tenuto conto del Codice, semplicemente. Si tratta di framework che non toccano più di tanto il 
nostro lavoro. Se qualcuno qui, invece, ha voluto fare una rivoluzione, coinvolgere la comunità, 
eccetera, e però il Codice dei Beni Culturali non glielo ha permesso, ovviamente io sono molto 
interessato a discuterne. Ma io mai nella mia vita, né in Italia, né in Olanda, né in Inghilterra, né in 
un museo pubblico in Germania, ho trovato che la legge scritta avesse un’influenza così rilevante 
sulle rivoluzioni che abbiamo apportato. Piuttosto, i fattori rilevanti sono di tipo ambientale, 
come la mentalità delle persone e la formazione dei professionisti. Ci sono tante ragioni per 
cui non possiamo fare certe cose, ma non perché c’è un benedetto Codice dei beni culturali, ma 
perché viviamo in un ecosistema di idee che spesso frenano l’innovazione. Io direi che la nostra 
sfida è di comprendere da dove vengono questi ostacoli e poi capire come poterli superare.

Il Codice non influenza 
più di tanto le pratiche di 
partecipazione, quindi non 
serve modificarlo. Gli ostacoli 
maggiori sono culturali.

Giacomo Zaganelli
Infatti, io che mi occupo personalmente di progetti in maniera attiva, cioè li sviluppo e li realizzo, 
quindi non in maniera scientifica li osservo o li monitoro, non ho mai sentito parlare del Codice dei 
beni culturali né tantomeno della Convenzione di Faro, a parte nei titoli di giornale. Inoltre, trovo 
che la questione dell’incasellamento all’interno di ambienti a volte troppo scientifici, troppo 
accademici, fa sì che si perda di vista un po’ di visione sperimentale, un po’ di azzardo, un po’ di 
capacità di andare oltre. Questo, secondo me, è l’aspetto più interessante: i vincoli, le difficoltà 
che di volta in volta si creano, così come è stato con il Covid, sono per sviluppare progetti nuovi, 
con metodologie diverse, capaci di andare oltre i limiti imposti da contesti temporanei. Quindi, 
vorrei sottolineare l’importanza della parte operativa cioè dove si realizzano le cose. 

Chi fa partecipazione attiva 
si concentra sulla parte 
operativa e spesso non tiene in 
considerazione la normativa.

Da sinistra verso destra: Willeke Wendrich, Giovanna Barni, Renato Quaglia

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 23
Citizen science e partecipazione, 15-56

Ci si riempie spesso la bocca di comunicazione, di comunità, di partecipazione, spesso capita di 
leggere ‘creiamo comunità’, ma non c’è cosa più sbagliata e demagogica, dal mio punto di vista. 
Tutt’al più si può ambire a creare delle occasioni, dei dispositivi, delle situazioni che possano 
favorire o facilitare la partecipazione.
Willeke Wendrich
Mi sembra che ci sia una situazione incoerente dal punto di vista legale e mi chiedo quindi quali 
possano essere le conseguenze di ciò. Molto probabilmente ognuno di noi conduce una qualche 
forma di lavoro con la comunità. Nel mio caso, sono stata chiamata dalla Soprintendenza a 
lavorare nell’area di Torino in virtù della mia esperienza con le comunità in Egitto e Etiopia. 
L’Italia non rappresenta un caso isolato in tal senso. Quando lavoravo in Egitto, sono riuscita a 
farlo con le comunità soltanto grazie a due contingenze: primo, eravamo isolati e non c’era un 
riconoscimento ufficiale di ciò che stavamo facendo. Non che fosse un segreto, ma il tutto era 
tacitato. Secondo, abbiamo assunto la popolazione locale come forza lavoro. Dopo averli assunti, 
li abbiamo formati e abbiamo lavorato insieme a loro, ottenendo un loro input. Dunque, tutto 
ciò è stato possibile perché eravamo fermamente convinti che questo lavoro con la comunità 
fosse necessario anche in assenza di una forma legale per farlo. Perciò, penso che la domanda 
che dovremmo realmente porci sia: Quale forma possiamo dare al lavoro con la comunità, per 
risolvere questa situazione incoerente? Specialmente nei casi in cui la Convenzione di Faro sia 
stata sottoscritta, ma la legge nazionale non ne consenta la piena attuazione.

Spesso per lavorare realmente 
con le comunità è necessario 
muoversi al di fuori di un 
framework normativo. Come 
risolvere questa incoerenza?

Paolo Verri
Ha ragione chi dice che a noi operatori, del Codice, non c’è ne può fregare di meno, ma ha anche 
ragione nel dire: ‘Attenzione, che le leggi servono’. Nella mia pratica la legge non solo non mi 
interessa, ma è anche capitato che fosse inutile. In particolare, l’esperienza relativa al piano 
strategico di Torino, cioè di 2.500 persone che per un anno si sono incontrate in maniera volontaria 
per cambiare la propria città; e poi Fabrizio Barca fa una legge per fare i piani strategici in tutto il 
sud Italia e non accade niente...

Non sempre gli interventi 
legislativi hanno il potere di 
cambiare le cose, più della 
pratica sul campo. Tuttavia, 
dal punto di vista culturale, la 
norma è utile.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 24
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Nella mia esperienza, mi viene da dire che l’approccio volontaristico è l’unico che fa sì che le 
cose accadano. Se questa tendenza alla partecipazione non dovesse poi rientrare in una norma, 
qualcuno potrebbe dire ‘sì, però questa cosa non c’è nessun obbligo di farla e se la fai, te la 
fermo’. Quindi nella mia esperienza di urban practitioner e di operatore culturale, la norma non è 
importante, ma è la volontà della collettività a essere fondamentale. Senza quella non succede 
nulla. Capisco però che per una cultura la norma sia utile.
Renato Quaglia
Il mio punto di vista parte dall’esperienza napoletana di FOQUS, la fondazione che dirigo nei 
Quartieri Spagnoli. Non voglio alimentare stereotipi, ma devo dirvi che una certa dimensione 
di anarchismo istituzionale, caratteristico di quella città, ha consentito e a volte aiutato lo 
sviluppo di alcuni processi. La Soprintendenza di Napoli e molte istituzioni pubbliche in diverse 
occasioni hanno avuto l’intelligenza di far prevalere sulla lettura asettica delle normative, la 
comprensione delle finalità di azioni che interessavano i beni culturali. Se approcciate senza 
averle comprese e valutate in tutte le prospettive che comportavano (sociali, di coesione, 
educative, di valorizzazione…), tali azioni avrebbero potuto inibire i decisori riguardo a interventi 
e attività di oggettivo interesse per la città. C’è stata invece, una saggia apertura alla possibilità 
di queste azioni. Non cito solo la mia esperienza nei Quartieri Spagnoli, ma soprattutto quella del 
rione Sanità, dove la Chiesa riorganizza e reinventa letteralmente la partecipazione giovanile alla 
gestione di beni storico-culturali e religiosi come le Catacombe di San Gennaro, il cui recupero al 
patrimonio pubblico è sotto gli occhi di tutti. In quel caso si ridefiniscono le priorità tra i diversi 
temi che interessano il bene e determinano le scelte del decisore: in questo caso, che portiamo 
ad esempio, il rispetto pedissequo del codice è un tema che è risultato sopraffatto dal valore 
sociale, culturale, occupazionale, di nuova legalità che quella azione svincolata dalle rigide norme 
avrebbe e ha effettivamente comportato.

Ci sono casi in cui le istituzioni 
prescindono dal riferimento 
pedissequo alla norma se viene 
riconosciuto un più alto valore 
socio-culturale dell’attività di 
partecipazione.

Alessandra Gariboldi
Il modo giusto per intervenire non è sulla norma ma sui vincoli, poi da quelli si lavora sul possibile. 
La maggior parte dei vincoli non sono normativi, lo condivido, la maggior parte dei vincoli che io ho 
riscontrato nella mia esperienza sono al massimo di ordine amministrativo, ma soprattutto culturali.

Prima che sulle norme, si 
deve intervenire sui vincoli 
amministrativi e culturali.

Paola Demartini
Sulla base delle mie competenze, posso affermare che l’agire umano, sia organizzato che 
individuale, si muove in un contesto caratterizzato da fattori normativi, culturali, sociali, politici 
che lo influenzano. Ho condotto diverse ricerche proprio sulla logica della partecipazione in città 
come Urbino, Roma, Matera, Catania, Torino e Genova. Un elemento importante, che è a monte 
di quello normativo, è proprio l’aspetto culturale. L’aspetto culturale ha una grande influenza. 
Per cultura, intendo ciò che deriva dalle nostre conoscenze, dal nostro patrimonio conoscitivo. 
Quindi, la domanda se i professionisti debbano cercare spazi di azione nell’attuale normativa, 
andrebbe piuttosto riformulata rispetto ai cittadini e a coloro che vivono il patrimonio culturale. 
La questione fondamentale consiste nel promuovere un dibattito, prima ancora di individuare 
tutti i possibili vincoli che possono in qualche modo limitare le azioni concrete di partecipazione. 
Tra questi vincoli, secondo me, c’è il fatto che talvolta alcuni esperti – esclusi i presenti – proprio 
perché hanno un background culturale molto strutturato, fanno fatica a utilizzare tutti gli 
strumenti a disposizione per poter applicare al meglio la Convenzione di Faro. Quindi, lavorare 
sulle norme va bene, ma credo che sia ancora più importante diffondere una logica di visione 
partecipata del patrimonio culturale, sulla cui definizione non tutti, probabilmente anche qui 
dentro, abbiamo la stessa concezione e la stessa idea.

I vincoli che oggi ostacolano 
la partecipazione sono molto 
più di natura culturale che 
normativa. Andrebbe quindi 
diffusa una logica di visione 
partecipata del patrimonio.

Comunità di patrimonio: ambiguità del concetto e implicazioni pratiche

Willeke Wendrich
Penso di poter dire cosa sia una comunità: una comunità si forma attorno a tutto ciò che può unire 
le persone in un certo posto e per un certo periodo di tempo. In ogni momento ciascuno appartiene 
a diverse comunità ed è anche possibile che queste comunità e le persone al loro interno siano in 
conflitto tra loro. Si potrebbe anche appartenere contemporaneamente a due comunità che non 
si possono affatto amalgamare.

Si può appartenere 
contemporaneamente a diverse 
comunità, anche in conflitto 
tra loro.

Claudio Gnessi
Il termine ‘comunità’ è un termine che si declina al plurale e va contestualizzato, così come il termine 
‘partecipazione’. La comunità nel mio quartiere ha un senso e nel quartiere a fianco, vi assicuro, 
ha completamente un altro senso. E questa differenza è un valore assoluto, è un patrimonio da 
proteggere con la massima attenzione, perché, altrimenti, il passo successivo è che tra i diversi 
territori, e quindi tra le diverse persone che li vivono, l’unica differenza sia l’arredo urbano.

Comunità è un termine plurale 
la cui connotazione cambia 
a seconda del territorio di 
riferimento.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 25
Citizen science e partecipazione, 15-56

Cristina Loglio
La comunità è un bene prezioso, è relazione, è famiglia: è una parola preziosa che è frutto di 
intenzioni, di interesse sincero, e di un’etica, per un verso addirittura religiosa.

La comunità ha una 
connotazione relazionale che 
ne sottolinea il valore etico.

Flavia Barca
La Comunità per definizione è un luogo anche di profonde diversità. Può diventare in questo 
senso un terreno interessante di lavoro, in quanto spazio di negoziazione, spazio agonistico. 
Sappiamo come il patrimonio sia molto spesso oggetto di tensioni e quindi negoziazione: intorno 
al patrimonio ci si scontra, ma si negoziano anche significati, e quindi si costruiscono competenze, 
e nuove modalità di relazione.

La comunità è uno spazio di 
profonde diversità che attivano 
processi di negoziazione di 
significato.

Alessandra Ferrighi
Intervengo cercando di rispondere alla domanda ‘che cos’è una comunità?’. E rispondo, forse in 
modo parziale, attraverso il progetto di ricerca che abbiamo condotto sulle forme di partecipazione 
dei cittadini nella gestione del patrimonio culturale. Quando ci siamo trovati a dover costruire la 
cornice della ricerca, abbiamo dato una nostra definizione di comunità, intendendo con questo 
termine tutti quei soggetti che si riuniscono in maniera formale o informale, che possono poi 
costituirsi come ETS, Fondazioni, Associazioni o altro, ma che sono comunque legati da un 
intento comune, condividendo quindi una strategia per la gestione del patrimonio culturale. I 
dati che sono emersi da questa ricerca indicano che la quasi totalità delle comunità che hanno 
partecipato – comunità intese come sopra – non sapevano nemmeno di essere delle comunità di 
partecipazione e non conoscevano la Convenzione di Faro. Non conoscevano neanche il Codice 
dei beni culturali o comunque spesso non sapevano che il patrimonio che avrebbero voluto 
prendere in gestione era vincolato. Lo hanno fatto trainati da una volontà, dall’obiettivo di curare 
quel bene che identificavano come loro patrimonio. La maggior parte di queste comunità da noi 
studiate si sono riuscite a mantenere nel tempo, alcune si sono costituite anche negli anni Sessanta e 
Settanta. Si tratta solitamente di comunità di cittadini che volendo studiare quel bene (solitamente 
patrimonio architettonico, archeologico, urbano ecc), hanno svolto delle ricerche storiche. La 
curiosità rappresenta quindi l’elemento attraverso il quale si sono potute costruire delle solide basi 
di conoscenza e di esperienza, sottese alle diverse forme di cura e di gestione di un bene.

Una comunità è identificata da 
quei soggetti che si riuniscono 
in maniera formale o informale, 
e che sono legati da un intento 
comune per la gestione del 
patrimonio.

Valeria Pica



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 26
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿

Quindi la nostra ricerca parte da una nostra definizione di comunità che risponde alla domanda: 
quale cornice dare al fenomeno della partecipazione dal basso nella cura e gestione del patrimonio 
culturale. Si tratta ovviamente di una visione parziale, perché ‘comunità’ può significare molte altre 
cose. Nel nostro caso specifico, abbiamo guardato a come i cittadini si possano riunire, formalmente 
o no, intorno a un obiettivo specifico. Uno dei problemi maggiori rilevati da questi cittadini è la 
difficoltà nel dialogo con la pubblica amministrazione che, nella maggior parte dei casi, ha la 
proprietà del bene preso in gestione.
Francesco Mannino
Una possibilità per affrontare queste domande è partire dal valore che le persone attribuiscono 
ai beni culturali. Ad esempio, esistono comunità di patrimonio che attribuiscono un determinato 
valore a un certo patrimonio, soprattutto architettonico o di paesaggio storico urbano, lo tutelano, 
si preoccupano che sia trasmesso al futuro e poi magari la sera vanno a bruciare il campo rom 
del quartiere accanto, oppure si preoccupano del fatto che nessuno di una certa etnia entri 
in quello spazio urbano. Quindi le comunità di patrimonio non per forza sono buone, ma c’è il 
rischio di attribuire sempre un valore positivo alle comunità di patrimonio. La conservazione e la 
trasmissione del patrimonio non è un valore positivo in sé, ed è possibile che ci sia molto rancore 
anche nelle comunità patrimoniali. Di contro ci sono comunità che non sono rancorose, ma anzi 
sono porose che si organizzano attorno a beni o edifici con un certo valore storico, per essere 
accoglienti. Per fare un esempio, a Catania c’è un edificio del Settecento, un ex reclusorio per donne 
gravide, ma senza casa e senza famiglia, che negli anni Venti divenne una palestra della gioventù 
italiana del Littorio, corredando un edificio settecentesco con una serie di interventi architettonici 
che ricordano moltissimo la ginnica prestanza fisica dell’uomo fascista (e che tuttora ancora sono 
lì, delle statue molto imponenti). Questo edificio poi ha avuto delle trasformazioni, è diventato 
una scuola, poi un cinema, poi il cinema è stato abbandonato, poi è stato occupato per 17 anni, 
diventando un centro sociale. Questo edificio è molto emblematico di come i valori che vengono 
attribuiti a un bene culturale possano essere molto diversi, in alcuni casi anche contrastanti. 
Oggi quell’edificio è osannato da una parte di comunità di destra estrema, che si ritrova lì a fare 
il saluto romano, e che attribuisce un certo valore a questo edificio. E forse farebbero di tutto, 
comprensibilmente, perché questo edificio venisse tutelato e trasferito alle generazioni future.

Le comunità di patrimonio si 
distinguono anche dal valore 
simbolico che danno ai luoghi 
di patrimonio. Comunità 
diverse possono attribuire 
valori diversi e questo consente 
di comprendere comunità e 
patrimonio di riferimento come 
entità dinamiche.

Da sinistra verso destra: James Bradburne, Willeke Wendrich, Giovanna Barni, Renato Quaglia

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 27
Citizen science e partecipazione, 15-56

La comunità che invece occupò quel posto per 17 anni aveva un’altra concezione dell’edificio: se ne 
prendeva cura, l’ha conservato e di fatto ne ha preservato le condizioni materiali almeno nella parte 
del cinema. Però ne faceva un uso sociale attraverso iniziative di aggregazione. E poi c’è il terzo uso, 
quello della scuola: per molti bambini, ragazzini e ragazzine diplomati in quella scuola media, quello 
non è né l’edificio fascista, né l’edificio settecentesco, né il centro sociale, ma il posto dove hanno 
preso il diploma. Anche quella è una comunità perché gli otto anni di scuola elementare e media, si 
fa gruppo, e ci si inizia a proiettare anche nella vita adulta. Quindi credo che riflettere sul tema del 
valore d’uso e del valore simbolico ci aiuta innanzitutto a capire come dare una lettura dinamica 
delle comunità. Il valore del bene culturale o del patrimonio è un valore dinamico perché appunto è 
dinamico anche il valore che gli attribuiamo noi.
Claudio Gnessi
Per me la comunità è un processo prima di essere un fatto. È un processo che si sviluppa nel corso 
del tempo, così come lo stesso patrimonio che è una manifestazione continua di queste cose, ed 
è un processo anche la partecipazione. Di conseguenza lavoriamo su dinamiche e non su fatti 
statici. Partendo da questo, è logico che dal nostro punto di vista, consideriamo le comunità 
semplicemente degli aggregati di elementi, non degli oggetti fattualmente definiti. L’ontologia 
della comunità, secondo noi è vicina a quella di una tavolozza o di un framework, cioè un aggregato 
di elementi che trovano la loro composizione a seconda del contesto. Quindi parliamo di persone, 
parliamo di legami, parliamo di obiettivi, parliamo di tempo, parliamo di luoghi, che si manifestano 
secondo questi elementi che si compongono. Magari possono essere anche sempre uguali questi 
elementi o possono essere diversi fra di loro. Però prendono una forma e si manifestano a seconda 
dei contesti. Per esempio, prendono la forma della comunità di diaspora islamica bengalese nel 
quartiere di Torpignattara, o la forma della comunità di diaspora calabrese a piazza Bologna, 
eccetera. E che cosa producono queste comunità? E qui c’è il tema chiave: il patrimonio non è 
un oggetto di un soggetto, ma è nel soggetto; cioè il patrimonio, in quanto processo, produce la 
sua comunità come nell’esempio che si faceva prima, il palazzo di cui parlava Ciccio, ha prodotto 
quattro comunità diverse. Però quelle non sono tutte comunità di patrimonio, perché la comunità 
di patrimonio esiste non solo dopo che si compone, ma quando condivide un manifesto di valori 
che è fatto di pratiche, tradizioni e cose scritte e lo fa per piacere, convenienza, dovere e per fare. 
Lo fa per questo, cioè questa è la dinamica e usa uno strumento solo: far partecipare altre comunità 
all’azione pubblica, pretendendo di essere riconosciuta come ente che ha un minimo di diritto 
d’uso sull’oggetto della sua attività di partecipazione. In questa dinamica qua che succede? Tutte 
le comunità, quindi, partecipano con l’intento di dare senso e negoziare il senso di quella cosa che 
è dentro la comunità stessa, e di conseguenza accrescono la comunità e ne accrescono le capacità. 
Quindi è logico che serva creare degli strumenti che sappiano interpretare le dinamiche e che 
non si attacchino alle forme, perché la comunità si manifesta come cavolo gli pare, come un ETS, 
come un comitato spontaneo, come un gruppo che sta sopra il muretto e si racconta le storie dalla 
mattina alla sera. Non c’è bisogno di alcun cappello istituzionale sopra.

La comunità è un aggregato di 
elementi che si ricompongono a 
seconda del contesto e spesso 
è il patrimonio stesso che 
produce la sua comunità.

Alessandra Gariboldi
Accettando il punto di vista secondo cui comunità, persone, cittadini, si aggregano e decidono 
che una certa cosa sia patrimonio, dovremmo convenire che un esempio di patrimonio sia, non 
San Marco, ma quella fabbrica, quella fontana, quella mensa, quel posto che mi hanno tolto e che 
per me significa tantissimo. Ciò si lega al concepire il patrimonio come un processo e non come 
un oggetto. Portando alle estreme conseguenze, anche il Colosseo, inteso come patrimonio da 
tutelare, può essere messo in discussione se perde rilevanza per le persone.

La comunità è quella che 
decide che una certa cosa sia 
patrimonio. Il patrimonio è un 
processo e non un oggetto e 
quindi può essere messo in 
discussione.

Willeke Wendrich
Una mia collega del Politecnico di Torino, Rosa Tamborrino, è parte di un grande progetto europeo 
che analizza il patrimonio culturale-naturale per la resilienza di aree disastrate. In questo progetto 
molto si sta discutendo su che cosa sia patrimonio in questi territori, ed è emerso che il patrimonio 
per le persone non è il tempio o il parco naturale, ma la casa della nonna. Quindi dobbiamo 
considerare che passione e responsabilità possano implicare priorità molto diverse, per diversi 
gruppi di persone.

Per gruppi di persone diverse 
il patrimonio può essere 
costituito da elementi diversi e 
anche apparentemente banali.

Don Giuseppe Bucaro
È chiaro che, quando si parla di comunità, io faccio riferimento a quando ero parroco di un 
quartiere dove c’era una comunità. In quel quartiere ho creato un centro di recupero in cui ragazzi 
del carcere o in grossa difficoltà partecipavano a un’orchestra. Dopo due anni di lavoro la comunità 
l’ha accettato, ma era una situazione collocata in un territorio specifico dove si è potuto fare leva 
sulla comunità. Oggi che mi trovo in un’altra situazione, a Santa Caterina un monastero che per 700 
anni è rimasto chiuso e che si trova al centro della città di Palermo. Volete che là io possa parlare di 
comunità? Assolutamente, non è possibile. Anche perché un’opera di così alto valore artistico, può 
diventare proprietà di una piccola comunità, fosse essa territoriale oppure comunità di elezione? 
Probabilmente, quando parliamo di comunità nell’ambito dei beni culturali, dovremmo essere 
un po’ cauti.

Certi luoghi di patrimonio 
hanno chiaramente una 
comunità di riferimento; altri 
invece non possono essere 
riferiti solo a una comunità 
circoscritta territorialmente.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 28
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Pierluigi Feliciati
Vorrei provare a mettere in discussione il legame tra il patrimonio e lo spazio o gli spazi, tema che è 
già emerso in qualche modo e che non credo sia univoco e riguarda il patrimonio materiale, ma in 
parte anche il patrimonio immateriale. Per capirci, il patrimonio di Capodimonte è dei napoletani? 
Soltanto dei napoletani? Che legame può esserci tra il patrimonio di Capodimonte e i cittadini di 
Parma o i cittadini di Roma, visto che la collezione principale è quella farnesiana? Lo stesso vale per 
il MANN o per la Biblioteca Nazionale di Napoli. Sul patrimonio immateriale è molto più chiaro che 
le connessioni delle comunità con i luoghi sono significanti, ma nel caso del patrimonio materiale, 
la consapevolezza, il senso della cessione di proprietà dev’essere progettata partendo da reti 
non da singole comunità. Nel caso del patrimonio archeologico è apparentemente più semplice 
attribuire a chi appartenga; ma le connessioni tra quel patrimonio e quello del quartiere accanto, 
ma anche della città accanto e della città lontana, devono essere evidenziate.

Non è scontato identificare 
una comunità di patrimonio 
con una comunità definita 
territorialmente.

Pierluigi Feliciati
Io conosco diversi casi in cui non è lo specialista che identifica qualcosa come patrimonio, ma è la 
comunità che per qualche motivo scatenante se ne appropria e deve essere messa nelle condizioni 
di dare il nome alle cose, cioè di collocare e contestualizzare. Il catalogo dei beni culturali, che 
ormai è del secolo scorso ma resta spesso sullo sfondo, resta uno strumento che può insieme 
tutelare e servire a valorizzare. Nel caso in cui il flusso non sia dallo specialista alla comunità, è 
la comunità che si attiva per dare valore a un patrimonio. Successivamente, si può innescare il 
meccanismo di tutela in collaborazione con gli specialisti.

La comunità si deve 
appropriare del patrimonio, 
identificarlo e dargli un valore, 
in collaborazione con gli 
specialisti.

Federica Armiraglio
Volevo intervenire per dire cosa sono le nostre comunità, nel caso dei Luoghi del Cuore. Negli 
anni abbiamo lavorato con circa 1500 soggetti che facciamo noi stessi fatica a definire: se c’è una 
cosa che accomuna le nostre comunità di patrimonio, è l’assoluta eterogeneità. Queste nostre 
comunità di patrimonio possono essere: un gruppo di studenti, le signore che frequentano la 
parrocchia, dei professionisti che hanno a cuore un bene, un gruppo di amici che si sono messi 
d’accordo al bar, la pro loco, o addirittura i Comuni. Però, proprio perché c’è un’eterogeneità così 
grande, queste comunità non possono fare le stesse cose; quindi è importante capire quale ruolo 
si può assegnare alle singole comunità per farle crescere, e non tutte possono arrivare a gestire un 
bene o a fare dei progetti. Perciò serve la capacità di stare in ascolto per raccogliere tutta questa 
creatività, e dare un po’ di freedom within a framework, che aiuti i diversi soggetti a crescere nelle 
loro potenzialità, lasciando spazi in cui l’intervento di questi soggetti, a volte destrutturati, non 
vada perso e possa anzi risultare fecondo.

Spesso è difficile definire le 
comunità di patrimonio data la 
loro intrinseca eterogeneità.
Data la loro eterogeneità, non 
tutte le comunità hanno le 
stesse facoltà di gestire progetti 
e luoghi.

Pierpaolo Forte
Vorrei richiamare la definizione di comunità patrimoniale recata dalla Convenzione di Faro e dalla 
legge italiana del 2020. A qualcosa ci dobbiamo pur aggrappare! La conoscete tutti, dunque non 
ve la rammento, ci sono delle ambiguità in questa definizione, ma c’è un punto fermo, seppur in 
negativo: le comunità non possono essere formate da chiunque. Converrete che tale definizione 
di comunità impedisca di poterle considerare come gruppi formati da chiunque, perché ci sono 
dei requisiti che le persone che decidono di aderire a quelle comunità devono soddisfare. Inoltre, 
è necessario che sia data una finalità per la quale quelle persone si uniscono: non si tratta di una 
finalità esclusivamente curativa, ma in primo luogo selettiva. Cioè si tratta di poter selezionare gli 
argomenti culturali da consegnare alle generazioni successive. Questo è sempre successo nella 
storia degli umani. Nel nostro Paese lo possiamo vedere benissimo perché ci siamo da sempre 
appoggiati alle esperienze dei Comuni e delle comunità lì presenti per fare le operazioni che oggi 
chiamiamo di comunità patrimoniale. Il grande tramando del patrimonio, che abbiamo ricevuto 
così abbondante dai secoli passati, è avvenuto fondamentalmente per dinamiche istituzionali 
imputabili ai Comuni e alle istituzioni, cioè a quelle comunità che affidano le decisioni a degli 
organi rappresentativi eminenti. Però, la differenza è che le comunità sottostanti ai comuni, 
faccio notare, sono formate da chiunque abbia almeno 18 anni cioè, da qualunque cittadino che 
abbia diritto di voto e di partecipazione alle dinamiche elettorali. Allora su questo, secondo me, 
dobbiamo lavorare perché non è un tema irrilevante.

Secondo la Convenzione di 
Faro le comunità di patrimonio 
non possono essere formate da 
chiunque: devono soddisfare 
dei requisiti e avere una finalità 
comune di selezione e tutela.

Claudio Gnessi
Siamo diventati una comunità di pratica riconosciuta ai sensi della Convenzione di Faro e stiamo 
costruendo una rete di comunità patrimoniali perché riconosciamo negli altri quello che hanno 
riconosciuto in noi. Quindi abbiamo creato una rete di 45 organizzazioni che sul territorio si 
occupano, a vario titolo, di patrimonio culturale, materiale e immateriale, il parchetto, il gioco, 
la tradizione, il pane, quello che vuoi, e che fanno riferimento a questo territorio. L’obiettivo qual 
è? È che la prossima volta che si fa una riunione dell’associazione Faro Italia io me li porto dietro 
tutti e 45 e dico: ‘oh, tu mi hai riconosciuto a me? Ma c’erano questi altri 45 che stanno in coda. 
Vedi che devi fa’?’ Perché questa è la dinamica. E ci sono comitati spontanei, associazioni, amici 
del baretto. Se adottiamo quest’ottica, forse riusciamo un pochettino a entrarci dentro meglio 
alle comunità e riusciamo forse anche a capirle un pochettino di più. Poi ripeto, questo è come 
la vedo io dal mio osservatorio e come la vediamo noi che facciamo parte della nostra comunità.

Le comunità di patrimonio 
possono riconoscersi a vicenda 
e creare reti relazionali.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 29
Citizen science e partecipazione, 15-56

Willeke Wendrich
Mettendo in contrapposizione professionisti e cittadini, ci si scontra col fatto che i professionisti 
sono anche cittadini. E quindi chi è la comunità? Come professionisti siamo, simultaneamente, 
parte della comunità, e a parte rispetto alla comunità.

Il professionista è parte della 
comunità, sebbene abbia 
anche una posizione esterna. 
Le due posizioni non si devono 
contrapporre.

James Bradburne
Al termine comunità si lega la questione politica su chi abbia diritto di definire un ‘noi’? È molto 
difficile. Parlo da straniero in Italia, io non posso dare questa definizione e non posso fare politica 
quasi, perché a chi mi potrei riferire? Noi museologi, noi anglo-canadesi? Ma il ‘noi’ è il cuore delle 
comunità, anche con grandi diversità, dato che una stessa persona potrebbe definire un ‘noi 
avvocati’, o ‘noi professionisti’, però questa è una grande domanda che dobbiamo approfondire 
quando avremo tempo. Spesso l’implementazione della partecipazione è nelle mani della 
direzione o dei vertici delle organizzazioni: decidiamo noi chi dovrebbe rappresentare la comunità 
e in che modo. Se per esempio, dovessi organizzare una mostra sull’arte giapponese, cercherei i 
rappresentanti dei giapponesi di Milano e chiederei alla presidente dell’associazione di venire per 
rappresentare l’interesse dei giapponesi nelle scelte degli oggetti. Questo soggetto però potrebbe 
forse essere un avvocato, o una madre di tre bambini, o una ginnasta, chissà. Il problema è che poi non 
possiamo mai dire con certezza se questa persona rappresenti la comunità di ginnaste o di madri o 
dei giapponesi a Milano: tutte le persone appartengono a molteplici comunità. Quindi questo criterio 
di rappresentanza, che è molto utilizzato, per me conduce su una pista falsa. Dovremmo invece 
pensare un approccio bottom up, attraverso cui dare autonomia alle persone che si presentano come 
membri o soci di una certa comunità. Di recente a Brera abbiamo creato un canale TikTok chiedendo 
agli studenti di un liceo tecnico di supportarci in questa operazione e dando loro piena autonomia 
decisionale. Il risultato è stato sorprendente. Seguendo questo principio di autonomia bottom 
up, per contrastare il tipico sistema improntato ad approccio fortemente piramidale, top down, 
dovremmo chiederci come poter creare le condizioni attraverso cui gli utenti possano autodefinirsi 
come comunità e fare un progetto. Ma chi è quindi la Comunità? Se facessi domani un museo in 
Québec, questo apparterrebbe ai canadesi, ai quebecois, ai First Nations, o a chi? Ci sono tutti questi 
livelli che, troppo spesso, sono utilizzati strumentalmente per giustificare forme di imperialismo (o 
campanilismo) culturale a diverse scale. Credo che questa sia quindi una delle domande più difficili, 
a cui non so dare nessuna risposta, a parte il suggerimento generale di affidarsi alle scelte di persone 
che sembrano valide e dargli il massimo grado di autonomia nell’autodefinirsi.

La comunità si identifica 
con un ‘noi’ collettivo. Però 
è difficile stabilire quale 
sia il ‘noi’ più rilevante di 
caso in caso. Ciascuno è 
contemporaneamente 
parte di più gruppi. Bisogna 
abbandonare il criterio di 
rappresentanza e implementare 
un approccio bottom-up con cui 
la comunità possa autodefinirsi.

Bertram Niessen
Sul termine comunità si fa spesso uno shortcut, un’abbreviazione: diciamo di fare progetti 
community-based. Però le comunità sono una cosa molto precisa. Invece, la maggior parte delle 
cose che intendiamo come esperienze di gestione beni culturali community-based, in realtà non 
hanno a che fare con comunità in senso stretto. Ci sono dentro comunità di pratiche, comunità di 
luogo, scene, pubblici attivi o audiences, e vari tipi di realtà che non sono comunità e che non si 
sentono tali. Per tornare alla domanda puntuale ‘se possiamo pensare alla comunità di patrimonio 
con un soggetto anche dinamico’, rispondo di sì, nella misura in cui si adotti una logica generativa 
dal punto di vista degli strumenti, delle competenze, dei costi generali e dei tempi.

Le attività cosiddette 
community-base in realtà 
contengono connotazioni di 
comunità e di gruppi che non 
si definiscono comunità. Le 
comunità di patrimonio sono 
soggetti dinamici.

Paolo Verri
Mi sembra che dovremmo fare delle demarcazioni semantiche forti rispetto al rapporto tra 
comunità, beni culturali e società. Far partecipare alle decisioni i corpi intermedi e, per il loro 
tramite, le comunità di riferimento, fino ad arrivare alle micro-progettazioni rendendo chiara 
la scalabilità della dimensione comunitaria. Infatti, ci sono più comunità di riferimento per lo 
sviluppo di un territorio e ciascuna ha una rappresentanza. Poi ci sono delle comunità più piccole, 
alcune verticali, alcune riferite ai territori e ai sotto-territori, e incrociando tutte queste comunità, 
risulta che l’empowerment dello sviluppo è molto più forte, efficace e conveniente, se partecipato.
È vero però che, se la comunità quando riferita alla manutenzione e alla cura del bene culturale è 
di certo importantissima, in un altro senso è fortemente tradizionale. Esiste dal Medioevo, dalle 
confraternite, e riguarda una simbiosi identitaria con il territorio di appartenenza. Ci sono stati dei 
signori nel ‘45, al termine della guerra, stimolati dal testo All’Europa di Thomas Mann, che hanno 
cominciato a pensare che bisognasse fare una Costituzione mondiale per il riferimento. Adesso 
ci troviamo in una situazione di scontro culturale perché guardiamo alle cose principalmente in 
ottica identitaria e individualista, per cui ciascuno vorrebbe sicurezza sul fatto che certa cosa 
appartenga alla comunità in quel luogo, in quel momento. Sono ottimista sulla possibilità che fra 
tre generazioni si capisca che questa cosa è totalmente assurda, e auspico che ci sia uno scontro su 
questo tema: solo da tale divario potremmo arrivare a una nuova forma di comunità, più allargata 
e tale per cui nessuno possa dire ‘questo mi appartiene’, non ci appartiene niente!

La comunità è un concetto 
multi-scala perché si può 
riferire a territori, sotto-territori, 
fino a un livello di micro 
progettazione. Storicamente 
il concetto di comunità segna 
una simbiosi con il territorio 
di appartenenza. Questo però 
rischia di favorire una visione 
identitaria e individualista 
secondo cui la comunità è 
proprietaria dei luoghi.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 30
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿È esattamente questo concetto di proprietà che le comunità in qualche misura dovrebbero 
mettere in discussione, non per essere più ricche o per riconoscersi, ma per mantenere nel tempo 
un qualcosa che possa essere di tutti. Senza questa concezione di modello societario, non è 
interessante riflettere sulla definizione di comunità. Bisogna superare il modello dell’ Ottocento-
Novecento, che concepiva la società come inscatolata verticalmente nei settori agricolo, 
industriale e commerciale. Questa divisione fra cinquant’anni non ci sarà più.
Cristina Loglio
Vorrei portare un attimo l’attenzione sui beni culturali immateriali, così come vengono 
prevalentemente definiti eventi tipo il Palio di Siena, le infiorate, eccetera. Questi eventi sono 
spesso legati a una fossilizzazione del passato, operata dalle comunità che continuano a lavorarci. 
Molto spesso, questo pezzo di passato viene interpretato come un fatto identitario, per cui la 
comunità si chiude in una memoria che in parte è estinta, in parte no, ma che non viene coltivata 
come una memoria in prestito, una memoria verso il futuro. Va detto però che in alcune di queste 
rappresentazioni, ad esempio nelle Natività della provincia di Bergamo quasi tutti i Gesù bambini 
sono neri... cioè ci sono comunque degli elementi di ibridazione che sono più forti dell’idea di 
chiusura che spesso sta a monte di queste cose. Però mi chiedo se questa modalità ha a che 
fare con il modo in cui le nostre comunità si formano oggi? Io penso e vedo che molto spesso la 
forma attraverso cui si crea aggregazione è legata a una necessità, a un bisogno. Se si formano le 
comunità delle madri dei bambini che vanno a scuola insieme, è perché c’è una finalità concreta 
e temporanea, perché ho bisogno di un servizio, contribuisco e do anche parte del mio tempo e 
della mia volontà.

Le comunità possono sia essere 
legate da fatti identitari che 
fossilizzano il passato, che da 
bisogni e necessità concrete e 
temporanee.

Paola Demartini
A me sembra importante fare delle distinzioni. Premetto che non sono una sociologa, quindi non 
è mia materia di studio, è più materia di esperienza, di ricerca o di attività che ho fatto sul campo. 
Esiste un concetto di comunità come oggetto, cioè di definizione, e di comunità come soggetto che 
agisce sulla base di sollecitazioni o spinte. Partendo dalla definizione di comunità come oggetto, 
mi è piaciuto molto il riferimento al termine ‘felicità’, perché una comunità se è coinvolta nella 
valorizzazione di un bene culturale o di un’attività culturale, lo è per un motivo utilitaristico, cioè 
esiste una spinta al soddisfacimento di un bisogno. La felicità anche individuale rientra in questo 
motivo. Quindi, secondo me, le comunità come ‘oggetto’ si riconoscono in un’ottica individualista. 
Il professor Volpe ha parlato ad esempio di mindscape per definire le comunità e il rapporto delle 
comunità con i beni culturali, cioè quando il bene culturale in cui ci si identifica entra in comunione 
con la nostra essenza più profonda. Ma l’ attaccamento o interesse può essere anche in certa 
misura distruttivo, può trattarsi di una tensione distruttiva: eros e thanatos. Gli Hooligans hanno 
una loro comunità di riferimento, il bene culturale per loro è il gioco del football che richiama una 
storia antica di clan, di lotte e di scontro. Poi c’è la definizione di comunità come ‘soggetto’, cioè 
di soggetti che ritrovano legami di partecipazione profonda e finalizzati a ottenere obiettivi che 
possono essere sociali, di governance, di identità, di educazione, di conoscenza, di prosperità, o 
di protezione di un bene culturale. Quindi le comunità nascono e si aggregano dal basso e la loro 
vitalità è incanalata da soggetti che operano come orchestrator, finalizzando quindi il governo 
dell’attività culturale, verso obiettivi comuni, che però possono mutare nel tempo. Così è come si 
generano le comunità che si aggregano intorno a un determinato patrimonio culturale, sulla base 
di quello che ho potuto analizzare e studiare.

La comunità come 
oggetto si riconosce in 
un’ottica individualistica di 
soddisfacimento utilitaristico 
dei bisogni. La comunità come 
soggetto riguarda coloro che si 
legano per perseguire obiettivi 
di natura sociale.

Bertram Niessen
Dal punto di vista della sociologia, parlare di comunità non ha automaticamente una connotazione 
positiva. Quando penso alla ‘comunità’, penso a ‘Un tranquillo weekend di paura’ oppure a ‘La 
casa delle finestre che ridono’, cioè alle micro-comunità di villaggio dove tutti fanno le stesse 
cose, pensano le stesse cose e vivono allo stesso ritmo. La società ci ha liberato dalle comunità, 
rendendo il tutto più complesso, più articolato. Ad esempio, quando mi capita di domandare 
ai soggetti collettivi di definirsi, tutti dicono subito ‘siamo una comunità’. In realtà poi questa 
definizione è facile da smontare, perché i soggetti possono riferirsi a molte cose diverse. Secondo 
me ci dobbiamo interrogare sul perché serva definire dei soggetti collettivi che dialoghino in modo 
generativo col patrimonio. Per me la risposta è una sola: se fatto coerentemente, è un percorso 
che fa crescere il capitale sociale generativo dei territori. Questo capitale sociale poi può essere 
messo a sistema con altre forme di capitale: quello economico, quello culturale, eccetera. Nei 
progetti tendo ad adottare un uso tattico del concetto di comunità: è quello che ci serve in un dato 
momento per ragionare, ma è importante pensare di poterlo superare.

Il termine comunità può avere 
anche un’accezione negativa 
che riguarda gruppi chiusi e 
omologanti. Sarebbe meglio 
usare il termine in modo tattico 
quando ci sia pragmaticamente 
bisogno di definire un soggetto 
collettivo che si occupa di 
patrimonio culturale per 
costruire capitale sociale 
generativo.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 31
Citizen science e partecipazione, 15-56

Giacomo Zaganelli
Io vorrei fare, anche in relazione alle osservazioni che sono state fatte ieri, la proposta di prendere 
le distanze da termini come comunità e partecipazione, per volgere invece lo sguardo a principi 
come la pluralità e l’azione. Perché, di fondo, il tema stesso della comunità rappresenta un 
qualcosa di chiuso, la comunità è definita da –anche a livello etimologico – il communis, lo stare 
insieme con un obiettivo comune. Io invece penso che la nostra riflessione debba essere rivolta 
alle persone. Abbiamo parlato molto poco di persone, anche se sono state menzionate, e proprio 
in relazione al tema dell’agire, contrapposto a quello del partecipare.

Più che di comunità che 
partecipano dovremmo parlare 
di persone che agiscono.

Soggetti, ambiti e meccanismi della partecipazione
Francesco Mannino
Vorrei ricordare che in Italia ci sono anche visioni molto diverse di cosa si intenda per 
‘partecipazione’: per l’Istat la partecipazione culturale è quante persone varcano la soglia di un 
museo, prendono un libro e lo leggono, indipendentemente da cosa fanno dentro quel museo, 
di cosa c’è scritto in quel libro, e così via. La stessa Istat quando tratta di partecipazione civica o 
partecipazione sociale parla invece di persone che prendono voce e partecipano, per esempio, 
attraverso l’associazionismo, e così via. Quindi se già per l’Istat è una cosa e per altri è tutt’altro, 
allora forse mi vengono dei dubbi su quello che state intendendo, e che intende Faro rispetto 
agli strumenti per la partecipazione. Allora dobbiamo disambiguare altrimenti non ne usciamo, 
perché potremmo anche arrivare alla conclusione che è tutto a posto. Disambiguiamo e, forse, 
cominceremo a chiarire cosa intendiamo per partecipazione e cosa significa avere un ruolo e non 
soltanto essere ascoltati, ma poter decidere. Inoltre, bisogna chiarire soprattutto ‘chi’ è chiamato 
a partecipare: i singoli cittadini, le organizzazioni che li rappresentano, il terzo settore? Perché, 
per esempio, in Faro questa questione è trasversale.

Bisogna disambiguare il 
termine partecipazione per non 
confonderlo con la fruizione o 
il consumo di cultura. Bisogna 
anche definire chi sono i 
soggetti chiamati a partecipare: 
cittadini singoli, associazioni, 
organizzazioni del terzo settore, 
eccetera.

Claudio Gnessi
Dov’è che si può applicare la partecipazione? Allora, provo a disambiguare, dal mio punto di 
vista, il termine partecipazione identificandolo come l’azione di negoziazione fra diversi corpi 
che condividono uno spazio, condividono un interesse, o condividono un obiettivo. Quindi è 
semplicemente una pratica di conflitto. Il conflitto è il primo patrimonio di cui dobbiamo 
appropriarci quando facciamo un’attività di questo tipo, cioè il conflitto va generato, creato, 
curato, approfondito. Perché da lì poi gemma il senso. La negoziazione dei sensi e dei significati è 
principalmente un contrasto. Quindi, se facciamo una cosa di questo tipo, ovviamente, ci avviamo 
verso un processo lungo, lunghissimo. Siamo prima di tutto noi stessi i beneficiari di questo 
processo, di conseguenza accogliamolo e abbracciamolo felicemente. Questa dinamica afferisce 
a ogni ambito del fare attività col patrimonio culturale: si partecipa per creare le procedure, 
che servono poi a evitare i personalismi, ovvero il fatto che oggi può esserci un direttore del 
dipartimento che è bravo, illuminato e sveglio e domani ho una capra.

La partecipazione è una pratica 
di conflitto in cui più corpi 
sociali entrano in una dinamica 
di negoziazione dei significati. 
Quindi si tratta di processi 
potenzialmente molto lunghi.

Renato Quaglia
Ora vorrei tornare al sottotitolo del nostro incontro ‘Partecipazione dei cittadini alla ricerca e 
alla governance sui beni culturali’. Mi interessa soprattutto la dimensione della governance, 
anche perché, quando parliamo di diritto alla cittadinanza scientifica, è evidente che, per chi 
come me viene da esperienze in aree di fragilità urbana e sociale, ci si sta ponendo innanzitutto 
il problema del diritto alla cittadinanza. Poi, che quella cittadinanza possa diventare anche 
scientifica, dipenderà dal grado di informazione e di strumenti che si è capaci di condividere con 
i cittadini. Seguendo questa impostazione, che ha a che fare con il potere, possiamo traslare la 
nostra riflessione sui modi in cui si gestiscono i progetti che coinvolgono beni pubblici o anche 
parti di città. Il potere appartiene in primis a chi gestisce e conduce progetti. La partecipazione 
è una conseguenza dello spazio e degli strumenti che si è disposti a cedere. La partecipazione 
è soprattutto l’esercizio del diritto di cittadinanza: non è il diritto in sé, ma l’esercizio di quel 
diritto. E quel diritto dipende dai limiti di azione (di partecipazione, appunto) che concediamo 
alla comunità o ai singoli cittadini. Io ritengo che in ogni progetto ci siano due momenti: il primo 
è il momento dell’innesco. L’innesco è un termine che ha a che fare con la polvere esplosiva; 
quindi, è un processo delicato, che richiede molta attenzione, cura, concentrazione. Poi c’è un 
secondo momento, che è quello dell’innesto. L’innesto è un termine botanico che comporta 
invece la condivisione, principia dalla possibilità e dalla necessità di una correlazione attiva tra 
parti diverse. Ecco, è nel momento dell’innesto che si determinano le condizioni possibili della 
partecipazione: i progetti che solamente nel loro incipit annunciano partecipazione, decisioni 
comuni, assemblearismo partecipato, spesso rappresentano delle velleità. 

La partecipazione è l’esercizio 
del diritto di cittadinanza. È un 
processo che si articola in due 
fasi: 1) l’innesco che serve per 
attivare i progetti 2) l’innesto 
che riguarda la sostenibilità nel 
tempo dei progetti partecipati 
che è possibile solo quando si 
lascia un vuoto che i cittadini 
possano riempire.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 32
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Non è all’inizio, nella fase degli annunci, che si produce la partecipazione: è invece nella fase di 
innesto che si creano le possibilità di partecipazione reale, che avviene solo quando i protagonisti 
del processo (che sia di rigenerazione, di gestione, di costruzione di progetto) si spostano dal 
centro della scena, accettano di rinunciare al potere decisionale esclusivo, determinano un vuoto 
che consente al cittadino di riempirlo partecipando, di assumere un ruolo effettivo e produrre 
un’azione responsabile. Ma non sempre chi conduce un progetto è disposto a togliersi dal centro 
della scena, a rinunciare al proprio protagonismo e a spostarsi per produrre un vuoto.
Federica Armiraglio
Parto dalla nostra esperienza ventennale dei Luoghi del Cuore FAI, che è nata nel 2003, anche 
prima di Faro quindi; la riassumo brevemente perché non so se sapete tutti come funziona: 
l’iniziativa ha un andamento biennale, negli anni pari si fa un censimento attraverso cui le 
persone votano i loro luoghi del cuore, singolarmente o aggregandosi. Quando un luogo abbina 
un bisogno al valore identitario, spesso si attivano delle comunità di patrimonio che raggiungono 
anche 10, 20, 50 mila voti. L’anno successivo, attraverso un bando, si sostengono progetti di 
restauro e valorizzazione. Ne abbiamo sostenuti 163 in vent’anni, in tutta Italia. Abbiamo visto 
che i modi per coinvolgere le comunità sono due: uno è top down, come fa Zuchtriegel chiedendo 
ai ragazzini di Pompei di fare teatro all’interno del Parco archeologico; l’altro invece è bottom 
up, cioè con una volontà che emerge dal basso. Entrambi i modi funzionano e non ci sono leggi 
che li impediscano, anche se è vero che avere una norma che favorisca lo svilupparsi di una 
consuetudine sarebbe certamente d’aiuto. Ciò che notiamo di più è proprio la mancanza di 
una consuetudine dei processi top down. Ad esempio, come ha fatto Fabrizio Barca con la SNAI 
(Strategia Nazionale Aree Interne), in cui c’è stata una puntuale consultazione delle comunità 
proprio per creare dei processi partecipati. Si tratta di un approccio molto utile, tanto quanto 
quello bottom up, soprattutto nelle aree periferiche e nei centri minori, dove ci sono minori 
disponibilità economiche, ma spesso una maggiore disponibilità di energie da canalizzare in 
progetti che le rendano efficaci.

Il coinvolgimento dei 
cittadini può avvenire sia 
top-down – chiedendo 
direttamente alla comunità di 
partecipare – che bottom‑up 
quando la volontà di 
partecipare emerge dal basso. 
Entrambi i metodi possono 
essere validi.

Flavia Barca
Negli ultimi anni le politiche nazionali ed europee si sono riempite dalla parola ‘partecipazione’. Ma 
dietro a questo termine, alla fine, non c’era niente. In moltissimi bandi nazionali si utilizza questa 
parola, ma quando poi vai a vedere, rendicontare, valutare, monitorare, ti rendi conto che dietro 
non c’è nulla. Noi siamo convinti che la partecipazione sia un valore, però dobbiamo decidere che 
struttura debba avere questo valore: quali finalità, che obiettivi, che strumenti? E penso che, a 
questo fine, ragionare insieme in questi due giorni possa essere estremamente rilevante.

Spesso il termine 
partecipazione è un termine 
vuoto. Sta a noi dargli valore 
definendo finalità, obiettivi e 
strumenti della partecipazione.

Federica Armiraglio
Ritengo che gli ambiti, al di là probabilmente delle scelte di tutela, siano quasi tutti possibili. 
Senza però, ovviamente, derogare alcune competenze fondamentali, perché certe forme 
di partecipazione possono essere bellissime, però chiaramente ci deve anche essere una 
competenza specifica. Questo è quello che abbiamo visto essere il salvacondotto, per portare al 
successo i progetti che vengono avviati. Faccio un esempio perché è sempre più facile da capire: 
a Roma, a piazza Vittorio, nel rione Esquilino, abbiamo finanziato con ‘I luoghi del cuore’ un piano 
di gestione partecipata perché Piazza Vittorio aveva dei problemi sociali grandissimi; in questo 
caso parliamo quindi di temi sociali e non solo di tutela. 

Potenzialmente non c’è limite 
agli ambiti del patrimonio 
che possono essere gestiti in 
maniera partecipata, a patto 
che si riescano a mobilitare le 
competenze necessarie alla 
gestione.

Il bisogno è emerso da un comitato civico spontaneo, il quartiere si è mosso in maniera partecipata, 
ma ha poi lavorato insieme a Cittadinanzattiva che gli ha fornito la competenza necessaria per poter 
concorrere a un bando e ottenere risorse; questo è stato il punto di partenza, che ha poi permesso 
di incontrare, anche grazie al supporto del FAI, un assessorato che si è dimostrato sensibile, oltre 
che competente, e alla fine il Comune ha stanziato due milioni di euro per la realizzazione dei lavori 
di riqualificazione. Il finanziamento del programma Luoghi del Cuore è invece servito a pagare, 
oltre al piano di progettazione partecipata che ha coinvolto tutte le diverse comunità del Rione 
Esquilino, anche un agronomo e un botanico. Si è creato dunque un circolo virtuoso, che ha unito 
competenze professionali e gestionali diverse: il Comune ha reso possibile l’intervento concreto, 
che ha positivamente trasformato l’ambiente fisico, e che a sua volta si è coniugato con una 
comunità che continua tuttora a presidiare il progetto sul piano sociale.
Bertram Niessen
Se guardiamo agli ambiti dei beni culturali materiali, virtualmente non ci sono limiti alla 
partecipazione. Ma soltanto se vengono rispettate una serie di condizioni, perché al crescere 
della complessità del bene e del rapporto che si sviluppa col bene, crescono esponenzialmente 
i costi della partecipazione. Questi costi riguardano sia chi gestisce il bene a vario titolo sia tutti 
quelli che partecipano: sono costi di ordine economico, sociale e politico. Quindi, se questi costi 
crescono, bisogna capire chi e a quale condizione è disposto, interessato e trae vantaggio dal 
fatto di sopportarli. 

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 33
Citizen science e partecipazione, 15-56

Da una parte c’è un discorso di ratio costi-benefici. Perché, anche se non è impossibile pensare 
a delle forme di partecipazione sui beni culturali materiali, i percorsi di mediazione e traduzione 
che devono portare a una decisione informata hanno dei costi stratosferici. Cioè, c’è un tema 
legato a quali soggetti e in quali condizioni convenga la partecipazione. Allo stesso tempo c’è 
un altro tema: se intendiamo la partecipazione come un diritto da esercitare, possiamo anche 
sostenere che abbia senso spendere 5 milioni di euro – o un miliardo di ore – per una mattonella 
che sta da qualche parte, se gli impatti in termini di esercizio del diritto alla partecipazione, sono 
sufficienti a sviluppare capabilities, a esercitare cittadinanza, possiamo anche dirci che ha senso. 
Quindi virtualmente non c’è una risposta, ma tutto dipende dalle condizioni abilitanti. Invece, nel 
caso del patrimonio immateriale, negli ultimi 15 anni vige sostanzialmente uno stato brado poiché 
si sta esercitando una nuova forma di enclosure di beni che sono stati prodotti in modo collettivo. 
Uso volutamente i termini bene comune, cioè prodotto collettivamente, e enclosure nel senso di 
recinzione, che viene chiusa per estrarre valore dal bene e metterlo a profitto in un luogo lontano da 
quello comunitario. In questo caso, quindi, molto più che nell’altro, la valutazione è sostanzialmente 
di economia politica applicata, dato che bisogna chiedersi ‘se’, ‘come’ e ‘a che condizioni’ vogliamo 
provare a blindare queste cose e poi darle in gestione in senso comunitario.

Potenzialmente i processi di 
partecipazione possono essere 
applicati a ogni ambito del 
patrimonio culturale. Il limite 
maggiore di applicazione 
è dato dai costi economici, 
sociali e politici legati alla 
partecipazione. E’ necessario 
poi fare attenzione alle 
enclosure private dei beni 
culturali immateriali prodotti 
collettivamente.

Laura Barreca
Quando intraprendiamo o adottiamo approcci partecipativi, il fine dovrebbe essere la 
costruzione di piattaforme di collaborazione e non di strumenti di potere e/o dispositivi (nel 
senso di Foucault). Il fine è infatti di ingaggiare la comunità nella sua segmentazione, perché le 
comunità sono fatte da persone, innanzitutto. Le persone sono il primo dei 17 goal dell’agenda 
globale 2030, questo lo sappiamo tutti. Chi partecipa sono le scuole, i bambini, le bambine, i 
cittadini, le cittadine, l’associazionismo civico, ma anche, per esempio, gli artisti e chi incarna 
quella creatività necessaria ai mediatori e alle istituzioni culturali, per poter raccontare, narrare, 
interpretare e trasmettere il patrimonio al futuro. Le strategie partecipative devono essere 
scalabili, cioè replicabili su scale diverse, dato che il territorio italiano è costellato da centinaia 
e migliaia di piccoli, grandi e medi musei con comunità di riferimento diverse le une dalle altre. 
Inoltre, la partecipazione delle comunità dovrebbe servire a ripensare le produzioni culturali in 
funzione ecologica e non più come fini a sé stesse. Viviamo nell’era del cambiamento climatico 
e dobbiamo porci questo problema: certi strumenti e organismi, come i musei per esempio, 
possono servire anche per attivare processi di empowerment delle comunità sui temi ambientali. 
Riprendendo la questione sugli ambiti che possano essere oggetto di partecipazione, si inserisce 
anche il tema dell’ecologia e dell’ambiente. Per farvi un esempio, da 10 anni dirigo un piccolo 
museo di comunità in cui nel 2020 ho creato un dipartimento dei progetti partecipativi affinché 
questi non fossero occasionali, ma diventassero un asset del museo. Tutte le attività culturali 
seguono questa strategia di partecipazione della Comunità su più livelli e più strati, poiché non 
si può pensare di coinvolgere tutta la comunità, tutta insieme. Si può invece pensare di farlo, di 
volta in volta, in modo segmentato.

Le strategie di partecipazione 
devono poter essere scalabili.

Flavia Barca
Diventa fondamentale nella valutazione di come, dove e quale partecipazione, capire anche a 
che livello e a quale tipologia di partecipazione facciamo riferimento. Un tema chiave di cui non 
abbiamo ancora discusso, è il tema dell’empowerment. Cioè, la costruzione di competenze su cui 
la cultura può avere un ruolo fondamentale. Chiunque abbia lavorato in aree marginali e difficili, 
sa quanto la cultura possa diventare potenzialmente uno strumento di cambiamento territoriale 
e di empowerment delle comunità. Che però rappresenta un livello completamente diverso, 
per esempio, rispetto alla costruzione di governo. Anche se le cose possono essere fortemente 
collegate, perché entrare nella governance dei processi è anche chiaramente un processo di 
empowerment esso stesso.

La cultura è una forma 
di empowerment delle 
comunità che può innescare la 
partecipazione ai processi di 
cambiamento e di governance 
dei territori.

Alessandro Garrisi
Ora, io cittadino o io comunità, come intervengo quando voglio influire sui processi decisionali? 
Chiaramente, un cittadino italiano ha delle possibilità che sono molto diverse dai cittadini di altri 
paesi, mentre la Convenzione di Faro tende un po’ a essere generica ed è per questo che noi ci 
troviamo così in difficoltà nel capire come poter ottenere quello di cui stiamo parlando. Per prima 
cosa è quindi importante considerare il luogo in cui operiamo, che è l’Italia, con le sue peculiarità, 
che funziona in una determinata maniera. Poi possiamo pensare a come consentire ai cittadini 
e comunità di cittadini di intervenire su questi processi, ed è chiaramente in questo senso che 
dobbiamo ripensare le forme di rappresentanza.

Le possibilità di partecipazione 
di cittadini e comunità variano a 
seconda del contesto nazionale.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 34
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Cristina Loglio
Europa Nostra da molti anni assegna un premio per la partecipazione e la consapevolezza delle 
comunità nella gestione del loro patrimonio. Chi partecipa a questo premio rappresenta una 
casistica molto interessante su cui sarebbe bello discutere maggiormente a livello italiano. Vedo 
in questi casi molte comunità che si riuniscono intorno ad aspetti locali, ad esempio un quartiere 
che vuole riabilitare un certo spazio, un certo luogo attorno a cui raccogliersi; in qualche altro caso 
ci sono comunità invece legate al tema della migrazione rispetto a luoghi in cui, post terremoto o 
cose del genere, ci sono state delle emigrazioni o delle immigrazioni forti. Qui emerge un tema di 
salvaguardia, per interrogarsi su che cosa vada mantenuto, eccetera; in altri casi ci sono dei temi 
specifici, o c’è un luogo, un documento che ci sta a cuore su cui si crea un’unità.

La partecipazione si può 
sviluppare sia per attivare 
processi di salvaguardia che 
processi di selezione di cosa 
debba essere mantenuto 
e trasmesso alle future 
generazioni.

Laura Barreca
Il Danish Welfare Museum in Danimarca è un museo che da anni pratica il coinvolgimento degli 
homeless, cioè dei senza casa, all’interno di una poor house, mettendo insieme la parte fragile 
di comunità di cui tutti spesso si dimenticano e che invece diventa centrale nella narrazione del 
patrimonio. Perché anche quello è un patrimonio, un patrimonio umano, un patrimonio culturale. 
Questo discorso si richiama al principio dell’interdipendenza che è un principio che fa capo al 
concetto di mutuo soccorso, che è un concetto anarchico, se vogliamo, che però mette insieme 
l’idea dell’approccio partecipato, della collaborazione e del patto di collaborazione. Sarebbe 
anche utile dismettere la nostra idea paternalistica di gestione del patrimonio e dei rapporti con 
la comunità; per sollecitare effettivamente un rapporto, una relazione equa, dovremmo pensare 
che la nostra azione attui una dinamica aperta e non verticistica.

La partecipazione deve essere 
equa per dare voce a tutti 
e richiamarsi al principio di 
interdipendenza piuttosto 
che alla gestione verticistica e 
paternalistica del patrimonio.

Francesco Mannino
Secondo me, esistono tre tipi di persone che si rapportano con la partecipazione. Primo, il gruppo 
di coloro che certamente vogliono partecipare, ritenendo che la partecipazione sia un loro diritto. 
Questi soggetti sono quelli che meglio incarnano i principi della Convenzione di Faro. In questi 
casi, il grande tema è come garantire – soprattutto in riferimento al nostro Paese – l’esercizio 
della partecipazione attraverso le leggi che già esistono. Servirebbe a tal proposito fare un 
ragionamento sulla percezione dei decisori di che cosa voglia dire partecipazione e che questa 
partecipazione sia una cosa da consentire. In secondo luogo, c’è una categoria di persone che 
magari vorrebbe partecipare, ma non sa di poterlo fare, perché non è messa nelle condizioni di 
potere o di sapere partecipare, anche se avrebbe quello stimolo. Quante persone vediamo attorno 
alle iniziative di cui parla il Fai, di cui parlano i casi di Giuliano Volpe, di persone anche singole 
che vorrebbero dare una mano? Queste cose succedono regolarmente ed è molto importante. 
Infine, c’è una terza categoria costituita dalle persone che non vogliono partecipare. Costoro 
sono le persone che attribuiscono un valore d’uso a luoghi della cultura, beni culturali, spazi 
pubblici, beni comuni: vogliono andare lì serenamente, usare questi spazi, ma senza la fatica 
della partecipazione. Partecipare infatti è faticoso, e allora c’è anche chi non vuole partecipare. 
Come ci comportiamo nei confronti del fatto che ci sono persone che magari i beni culturali, i 
musei, le biblioteche, le vorrebbero semplicemente andare a visitare, si vorrebbero sedere su una 
poltrona, vorrebbero annusarne l’aria, o vorrebbero solo leggersi un libro.

Per parlare di partecipazione 
bisogna distinguere tre 
categorie di soggetti che 
implicano diverse modalità 
di coinvolgimento; 1) coloro 
che vogliono partecipare 
attivamente e sono consapevoli 
che sia un loro diritto; 2) coloro 
che vorrebbero partecipare, ma 
non sono messi nelle condizioni 
di sapere come fare; 3) coloro 
che non vogliono partecipare 
attivamente, ma soltanto fruire 
dei beni culturali in modo 
passivo.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 35
Citizen science e partecipazione, 15-56

Partecipazione e cessione del potere
Bertram Niessen
‘Partecipazione come accesso’ è un’altra cosa rispetto a ‘partecipazione come interazione’. 
C’è un tema di cessione del potere che metterei sul tavolo perché altrimenti ci giriamo intorno.

‘La partecipazione come 
accesso’ è diversa dalla 
‘partecipazione come 
interazione’.

Renato Quaglia
La partecipazione concreta da parte di cittadini e comunità avviene, infatti, quando si propone 
loro un vuoto che chiede e consente di essere riempito e quei cittadini, quella comunità, quel 
gruppo organizzato o informale, occupa quel vuoto con la propria presenza e il proprio attivismo, 
si appropria letteralmente del lavoro prodotto da chi ha costruito le condizioni perché quella 
nuova azione civica potesse accadere. Molte volte ci capita di assistere a iniziative che non 
vengono poi abbandonate dai loro promotori, iniziative che, in molti casi, diventano anche 
progetti di vita di chi le ha promosse. Ci si affeziona a un punto tale al proprio progetto da non far 
capire più se il beneficiario è qualcuno fuori da te o sei tu stesso che in realtà stai cercando una 
consolazione e forse, nel caso di rigenerazioni urbane, stai rigenerando te stesso. Ma dopo la fase 
di innesco, quando comincia l’innesto, ci si dovrebbe spostare dal centro. In quel momento, si 
dovrebbe essere capaci di determinare una rinuncia al dominio e al controllo sul progetto. In quel 
momento, la conquista deve diventare una rinuncia a quella conquista. Solo così, probabilmente, 
si possono determinare le condizioni vere di partecipazione. Successivamente, ci si può porre 
il problema se quel processo venga effettivamente attivato, se quel vuoto venga riempito, ma 
se non si determina prima un vuoto, la partecipazione rimarrà solo un’intenzione o, peggio, una 
dichiarazione ideologica o di mera convenienza.

Per avere partecipazione 
vera, bisogna creare un vuoto, 
rinunciando alla titolarità 
esclusiva di un progetto, 
per consentire la piena 
appropriazione da parte dei 
cittadini, la coprogettazione e 
co-conduzione.

James Bradburne
Vorrei tornare all’idea del vuoto, che è molto forte e pregnante. C’era un famoso architetto 
olandese, Herman Hertzberger, che ha sempre detto di non programmare tutti gli spazi, e di 
lasciare sempre uno spazio senza scrivervi sopra ‘stanza per…’. Spazi che poi venivano appropriati 
col tempo. Anni di appropriazione. Il vuoto è un vuoto non finto, ma basilare. Aggiungo una piccola 
cosa: dobbiamo sempre creare le condizioni per alimentare l’idea di partecipazione attraverso la 
visibilità. Una cosa che abbiamo sempre nominato a Reggio, è l’apprendimento visibile; a Palazzo 
Strozzi, l’ascolto visibile. Se lasciamo un vuoto, dobbiamo anche dare prova di essere in ascolto; 
non dire soltanto ‘sì, è vostro lo spazio’, ma anche ‘vi ascoltiamo’. Dobbiamo ascoltare le voci, 
lasciandole libere di cambiare e di essere perturbanti, anche nel caso in cui vadano in opposizione 
a ciò che abbiamo voluto o aspettato. Un esempio di questo, da un’esperienza internazionale, 
era un museo per adolescenti a Minneapolis in cui hanno lasciato vuoto uno spazio grande, quasi 
quanto Ikea, e hanno detto agli adolescenti: ‘fate quello che volete’. Loro hanno deciso di fare 
degli studi di musica, lavorando in nero, cosa che ha ovviamente spaventato gli adulti e comitati. 
Però hanno avuto il coraggio di dire: ‘Ok, avanti, questo è il vostro spazio’. Dobbiamo avere il 
coraggio di fare il vuoto, di rendere visibile il nostro impegno e che il vuoto non sia finto, cioè in 
cui si realizzino soltanto le cose desiderate, che già ci aspettiamo.

La cessione di potere deve 
essere piena, ma bisogna 
sempre mettersi in ascolto, 
anche quando le iniziative 
proposte dal basso sembrano 
andare contro quello che ci si 
aspetta.

Paola Demartini
Rispondo alla domanda ‘Quali ambiti possono offrire spazi di partecipazione e quali no?’ partendo 
dalle mie esperienze di ricerca sulla valutazione d’impatto, in particolare con riferimento a due 
progetti specifici, molto interessanti. Il primo riguarda gli scavi di San Casciano, cioè i bronzi di San 
Casciano, progetto portato avanti con una convenzione tra Roma Tre, Comune di San Casciano 
e Università per Stranieri. L’altro è il progetto CARME del Centro archeologico e dei Fori di Roma. 
In entrambi i casi, un team di ricerca dell’Università di Roma Tre si è occupato di valutazione 
di impatto degli investimenti sul patrimonio culturale, in particolare patrimonio tangibile, 
ponendosi la domanda: ‘è ipotizzabile una forma di partecipazione a fronte di investimenti così 
rilevanti?’. Sintetizzando, la risposta è stata la seguente: abbiamo due progetti che nascono 
in due contesti politici, sociali, economici, completamente diversi. Nel caso di San Casciano 
valgono le regole di cui parlava il collega che si è occupato della Paranza: un contesto in cui c’era 
molto vuoto, e in cui gli archeologi e il Comune hanno lavorato in una logica imprenditoriale: è 
stata una scommessa. Quel vuoto, un po’ anarchicamente, è stato poi riempito da un’attività 
imprenditoriale di comunità. Lì effettivamente possiamo parlare di una cittadinanza che ha preso 
parte, attivamente, giorno dopo giorno, alla scoperta archeologica e la valutazione partecipata 
ha permesso di far emergere i benefici di questa iniziativa. Il Progetto CARME, invece, nasce da 
una logica di progettazione top down. Sono stata invitata anche a un dibattito pubblico perché 
il progetto ha risvegliato l’interesse dei cittadini: molti dei quali, per vari motivi, erano contrari al 
progetto di rigenerazione del Centro urbano romano. In questo contesto il vuoto non è esistito.

La cessione del potere libera 
degli spazi che possono in 
alcuni casi stimolare una visione 
anche di tipo imprenditoriale. 
Se invece i progetti rimangono 
in una logica top-down, il 
termine partecipazione perde 
sostanza.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 36
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿È stata la pubblica amministrazione che ha avviato un progetto di rigenerazione con una logica 
top down, ed è dovuta correre ai ripari perché, anche se il termine partecipazione, o fruizione 
dei cittadini, era ricorrente nel progetto, nella realtà non ha trovato molta sostanza nella fase 
della progettazione. Mi trovo perfettamente concorde con le considerazioni iniziali su dove 
vada sviluppata la partecipazione. Dove il soggetto (pubblico) che lancia un’iniziativa, lascia 
dei vuoti. In tal caso ci si può muovere poi in una logica in cui si accettano gradi di anarchia, 
attività imprenditoriale, o attività di negoziazione; e qui il tema della cessione del potere è 
importantissimo. Sul tema beni tangibili e intangibili, sono d’accordo che non c’è un tema di 
separazione, dipende.
Cristina Loglio
C’è poi un secondo aspetto, riprendendo da Renato l’idea dell’innesto. Secondo me c’è un 
contratto tra i volontari e i professionisti perché la gestione di un bene o la valorizzazione di un 
luogo non può avvenire a prescindere da certe regole: non puoi fare l’archeologo se lo scavo non 
è fatto con certe logiche. Non possiamo nemmeno dimenticare di essere il paese dei tombaroli, 
e che il looting di opere d’arte è servito per finanziare il terrorismo. Cioè, non possiamo ignorare 
il fatto che, in assenza di un controllo e di un rapporto coi professionisti, ci possono essere dei 
guai molto seri. Quindi, questo innesto richiede sicuramente un dialogo tra diversi rispetto a 
delle regole del gioco che vanno condivise. La cessione di sovranità certamente può avvenire, 
ma con regole certe. Io ho molta paura di una sorta di demagogia della partecipazione, secondo 
cui tutto ciò che è comunità è bello.

La cessione di potere è 
necessaria, ma deve essere 
regolata attentamente, 
altrimenti potrebbero esserci 
anche appropriazioni indebite 
dei beni culturali.

Marco Cammelli
A volte le piccole cose sono abbastanza significative. Il codice è pieno di rinvii a indirizzi, linee 
guida, criteri, eccetera che il ministero dovrebbe adottare e non adotta. Quindi attenzione quando 
parliamo di vuoti, quando parliamo di cessioni, questo è un potere non esercitato. Non ci sono 
solo i poteri tenuti strettamente, ci sono poteri non esercitati che sono più di quelli esercitati. 
Allora attenzione perché in questi casi la cessione non è cessione del potere, ma rischia di essere 
cessione della responsabilità. Rischia di essere, cioè, coinvolgimento improprio in questioni di 
responsabilità, di poteri non esercitati, su cui si deve essere straordinariamente attenti. Questo 
tema che state affrontando è decisivo, quindi sono grato a voi di averlo messo sul tavolo, questo 
insieme di temi. Comunque, si tratta di una materia decisiva. Avete avuto il coraggio di farlo. 
Questo significa anche rischiare, provare a vedere e anche essere straordinariamente consapevoli 
e cauti, proprio per l’importanza di questa materia. Su questo discorso, quando ho più volte 
sentito parlare di cessione del potere, io pensavo alle mille cose che vedo non esercitate. Non 
è un artificio retorico per dire: ‘amico mio, ti faccio un gioco di prestigio, esce il coniglio dal 
cilindro’ e poi sparisce anche il prestigiatore. No, non esageriamo; è semplicemente il fatto che 
il nostro problema è anche questo. Su questo direi che ci sono alcune cose che possono essere 
azionate e i cui effetti sono positivi da vari punti di vista, compreso quello della partecipazione, 
delle comunità.

Dobbiamo distinguere 
attentamente tra cessione 
del potere e cessione di 
responsabilità.

Don Giuseppe Bucaro
Non sono d’accordo sull’affermazione che lo Stato debba dare le strutture in gestione quando 
non è in grado di gestirle. No: torno al concetto di sussidiarietà. Lo Stato non è il padrone dei beni 
culturali. Siamo noi i padroni del bene culturale, quindi lo Stato deve strutturalmente organizzarsi 
nell’ottica di considerare che i veri proprietari sono le comunità e per dare a queste il vero ruolo di 
gestione del bene culturale. Pensare che lo Stato non deve decidere, che non è lui il proprietario, 
significa quindi cambiare tutti i criteri. Non so se è una cosa facile, però sarebbe la prospettiva 
di un possibile cambiamento di cultura che potrebbe veramente allargare la partecipazione e 
l’interesse del cittadino ai suoi monumenti, di cui lui è il proprietario.

Parlare di cessione del potere 
implica ritenere che lo Stato sia 
il padrone dei beni culturali e 
questo è fuorviante.

Bertram Niessen
Un modo per provare a trovare una soluzione, come è stato fatto in tante altre discipline – meno 
nell’ambito dei beni culturali, per quanto ne so – è di guardare il processo decisionale tagliando 
un pezzo della governance, andando a guardare piuttosto tutti gli attori coinvolti. Però cosa 
vuol dire cessione del potere? Bisogna capire in quale percentuale viene ceduto questo potere? 
E in cambio di cosa? Perché nessuno dà niente per niente. Nel senso che nessuno dei soggetti, 
a meno che non abbia una vocazione al martirio, dà un pezzo del proprio potere – un capitale 
duramente acquisito – in cambio di niente. Quindi, per provare a rispondere a questa cosa, si 
dovrebbe ricostruire il workflow dei processi decisionali per capire in quali punti si può aprire, 
provando a dare in cambio qualcosa.

La cessione del potere non è 
mai totale e non è mai del tutto 
gratuita. Bisogna quindi sempre 
capire in che percentuale è stato 
ceduto il potere e in cambio 
di cosa.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 37
Citizen science e partecipazione, 15-56

Laura Barreca
Prima di tutto però volevo dare un’indicazione e riflettere su alcune definizioni che abbiamo dato: 
la prima è questa sulla cessione di potere, che io invece suggerirei di trasformare in cessione di 
autorialità, che è un tema che nella storia dell’arte e anche nella letteratura, a partire dagli anni 
Sessanta in poi e ancor prima, era centrale e quindi riguarda i fatti culturali. Quindi forse sarebbe 
meglio di parlare di cessioni di autorialità e non di cessione di potere: non stiamo cedendo un 
potere, ma stiamo cercando di capire in che modo l’autorialità, che fino ad adesso è vissuta in 
modo verticistico, possa invece essere riprogettata e riprogrammata in forma partecipativa.

Più che di cessione di potere 
dovremmo parlare di cessione 
di autorialità al fine di ripensare 
i progetti partecipati in modo 
non verticistico.

Sostenibilità della partecipazione: il tema della legacy
Flavia Barca
La partecipazione delle comunità può diventare uno strumento di legacy dei progetti, ma anche 
uno strumento di assicurazione nell’ambito di una discussione negoziata. Pensiamo, per esempio, 
al tema delle aree interne. Forse una partecipazione pensata in un modo diverso sarebbe potuta 
diventare un elemento strategico in situazioni negoziali in cui spesso i comuni e i sindaci avevano 
un ruolo centrale e poi, venuti a mancare questi, è caduto tutto. Qui, secondo me, si apre al tema 
della negoziazione con la pubblica amministrazione che può essere estremamente interessante.

La legacy dei progetti 
partecipati deve essere 
garantita anche quando ci sono 
cambi di amministrazione.

Federica Armiraglio
Il tema della legacy è fondamentale perché uno dei problemi principali dei progetti italiani è che 
c’è sempre un’ottica di brevissimo termine. Anche quando magari c’è una cosa meravigliosa, 
se poi cambia l’amministratore, o il direttore, rischia di cadere tutto. Nella nostra esperienza, 
vediamo come la partecipazione, senza un’integrazione tra i vari corpi sociali, purtroppo non 
va lontano.

Perché si garantisca la legacy 
dei progetti partecipati è 
necessaria un’integrazione tra i 
vari corpi sociali.

Cristina Loglio
Questo non può essere ignorato in nome di un principio generale secondo cui la partecipazione 
fa bene come la vitamina C. Infatti, per tornare al caso della Paranza o del teatro tascabile di 
Bergamo o dei casi di partenariato pubblico-privato: questi reggono quando c’è qualcuno che 
ci mette la vita, non la faccia, la vita. Serve che ci sia una persona o un nucleo che resistano nel 
tempo, ma non è facile. È un’alchimia complessa che chiede, anche da parte nostra, professionisti 
dei beni culturali, grande rispetto e consapevolezza della specificità di questa componente.

I casi di partecipazione che 
hanno successo nel tempo 
richiedono grande investimento 
anche in termini personali.

James Bradburne
Siccome è stato citato il caso di Brera, vorrei rispondere. La grande debolezza in quel caso è stata 
che le innovazioni che da noi portate avanti, non soltanto con me ma anche con Cristian Greco che 
ha cambiato la struttura dei biglietti per favorire alcune comunità, sono rimaste effimere. Quando 
me ne sono andato da Brera, ho lasciato un sistema in cui ogni tesserato (e le tessere sostituivano 
i biglietti) aveva il diritto, una volta all’anno, di partecipare in un CDA. Però questo sistema è 
stato abbandonato con l’arrivo del nuovo direttore, perché era una pratica legata all’impegno 
delle persone. Sono d’accordissimo che dobbiamo trovare un modo di rendere questo principio 
di partecipazione un diritto e non un favore che venga fatto da un direttore illuminato che sia 
Cristian, che sia io o che sia un altro. Questa è la debolezza principale. Io sono fiero di averlo fatto, 
però è un processo debole e su questo dobbiamo lavorare.

I sistemi di supporto alla 
partecipazione sono spesso 
legati alle singole persone e 
quando queste cambiano, 
possono venir meno pratiche 
virtuose.

Pierluigi Feliciati
Servirebbe che qualcuno lavorasse per attivare o smuovere la consapevolezza prima di tutto nelle 
persone – non delle comunità – in modo da rendere possibili le connessioni. Credo che sia una 
questione cruciale. Benché sia d’accordo sul fatto che servano tempi lunghi per gestire i processi 
partecipativi, talvolta anche lavorare sui tempi brevi può essere fondamentale. Ci può essere un 
evento shock in un luogo che scateni il processo e poi saranno altri a dar forma, a dar spessore e 
continuità a ciò che è stato avviato.

Per la partecipazione sono 
importanti i tempi lunghi, ma in 
certi casi, i processi si attivano 
anche nei tempi brevi.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 38
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿La questione del volontariato
Federica Armiraglio
La partecipazione può avvenire in due modi: la partecipazione da parte del mondo spontaneo 
dei comitati – di cui abbiamo tanto parlato – oppure la partecipazione da parte del volontariato 
strutturato, un tema significativo per il FAI che, come sapete, ha più di 100 delegazioni, 1.000 
volontari permanenti che diventano 7000 durante le Giornate FAI; ma lo stesso vale anche 
per ‘Aperti per voi’ del Touring. Nel primo caso, il legame è con un luogo specifico, del quale 
la comunità di patrimonio riconosce il valore identitario, offrendo il suo impegno a vari livelli. 
Nel secondo c’è l’adesione a una causa più ampia e generale, ovvero la scelta di offrire tempo e 
competenze per la valorizzazione del Patrimonio italiano. 

La partecipazione in larga 
misura è costituita da 
volontariato.

Cristina Loglio
Parlando di comunità emerge anche il tema del volontariato che è un crinale in grande evoluzione. 
Il numero di volontari giovani, ad esempio, è fortemente in crisi da dopo il Covid. È sempre più 
difficile che i giovani si sentano di impegnarsi per un certo periodo di tempo, nella settimana, 
nell’anno con uno scopo. Tra gli adulti invece, anche nell’esperienza del Touring Club italiano, ci 
sono centinaia di luoghi aperti che sono portati avanti soprattutto da pensionati o comunque 
da adulti, che trovano là una dimensione positiva del loro servizio alla comunità. Sicuramente 
il volontariato è una realtà che ha ancora un tessuto sociale in una buona parte dell’Italia dove 
continua a esprimersi. Ma questa cosa è attualmente sotto schiaffo, per ragioni generazionali e 
culturali, di un crescente senso di isolamento, di autosufficienza e di venir meno di questo legame. 
La qualità del volontariato è un convitato di pietra nel nostro discorso.

Anche se il volontariato in 
Italia ha una buona base, oggi 
la maggior parte dei volontari 
sono pensionati o adulti, 
mentre i giovani sono sempre 
meno.

Faccio un confronto tra queste grandi tendenze e quello che avviene nel Touring. L’iniziativa 
‘Aperti per Voi’ impiega 1.600 volontari: che cosa li tiene insieme? La condivisione dell’amore per 
l’Italia, per la bellezza, per ciò che vogliono fare insieme. Spesso questi volontari si convocano 
a vicenda perché sono compagni di scuola, per amicizia, perché sono vicini di casa, cioè c’è un 
rapporto diretto che li avvicina intorno a qualche cosa che li identifica.

Il volontariato nasce da 
dinamiche relazionali e dal 
rapporto diretto con i beni 
culturali in cui ci si identifica.

Paolo Verri
Noi, come la Fondazione Ricordi che ha fatto un lavoro meraviglioso, abbiamo tantissime 
possibilità per chiedere ai volontari di mettere mano ai nostri archivi e di realizzare almeno 
la prequalifica di cosa fare entrare negli archivi. Ovviamente questa cosa ha dei problemi: non 
togliere lavoro. Non è che vogliamo togliere lavoro a nessuno, però ovviamente su questa cosa è 
amplissimo il dibattito. L’ho già verificato con le Olimpiadi, con l’Expo e con Matera. Tutte le volte 
che lavoravo per avere dei volontari, la gente diceva: ‘ma togli lavoro!’, ma per niente, facciamo 
un altro lavoro!

Il volontariato non deve essere 
inteso come rimpiazzo del 
lavoro stipendiato.

Don Giuseppe Bucaro
Il volontariato non è garanzia di una gestione costante: servirebbe qualcuno che scientificamente 
possa dare il suo apporto, dei volontari che diventino poi stabili, nel senso che debbano diventare 
anche dei tecnici per gestire e assicurare la fruibilità costante del bene, e i classici volontari che 
si aggiungono.

Il volontariato non è garanzia di 
gestione costante se non viene 
almeno in parte stabilizzato.

Strumenti amministrativi e organizzativi per la partecipazione
Laura Barreca
Però, più che affrontare l’aspetto giuridico o normativo, questa occasione potrebbe essere 
l’opportunità per pensare agli strumenti che mancano e che invece servirebbero a interagire con 
i gangli amministrativi. Perché alla fine sono le amministrazioni che applicano gli orientamenti 
politici e decidono sugli investimenti economici. Chi è qui, a questo tavolo, questa piccola 
comunità scientifica che è stata messa insieme per vari motivi – perché ognuno di noi è un 
mediatore o una mediatrice culturale e siamo tutti portatori di esperienze a più livelli – sa bene 
come questo tema sia stato sempre affrontato parlando delle criticità e degli obiettivi della 
progettazione culturale. Forse, invece, indirizzerei il nostro interesse verso l’identificazione degli 
strumenti. Quindi, se esiste già una cornice normativa europea e poi un’applicazione anche 
in ambito nazionale e internazionale, io lavorerei piuttosto su come individuare gli strumenti 
e i metodi per rispondere all’istanza contemporanea di una visione della cultura partecipata, 
condivisa, co-progettata e sostenibile.

Si devono identificare quegli 
strumenti che servono a far 
interagire i progetti partecipati 
con le amministrazioni.

Alessandra Ferrighi
Nella ricerca che abbiamo condotto all’interno della Scuola nazionale del patrimonio, avevamo 
definito che cosa intendevamo noi per comunità di patrimonio, quale fosse il patrimonio. Sono 
molto d’accordo sulla necessità di andare a individuare gli strumenti che possano favorire certi 
processi, perché di fatto questi rappresentano i temi che i professionisti e i cittadini, che formano 
poi le comunità di patrimonio, hanno individuato come necessari. 

Tra gli strumenti che si possono 
predisporre nella relazione con 
l’amministrazione è emersa 
l’esigenza di creare reti tra attori 
diversi.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 39
Citizen science e partecipazione, 15-56

Un elemento emerso dai professionisti che abbiamo intercettato in questa ricerca è l’esigenza 
di costruire insieme delle reti per superare gli ostacoli che questi incontrano nelle varie forme di 
gestione partecipata del patrimonio culturale e che, badate bene, era il patrimonio culturale da 
loro individuato come tale, e non dal Codice dei beni culturali. Quindi non si tratta di quei beni 
che sono già vincolati ai sensi del Codice, ma dei luoghi che loro riconoscono come luoghi della 
memoria, luoghi di valore, e che non necessariamente sono parte del patrimonio culturale così 
come viene recepito dal Ministero della Cultura.
Francesco Mannino
Qui, in termini di strumenti, la questione è come riuscire a creare le condizioni di conoscenza diffusa, 
perché le persone sappiano che partecipare è possibile e che, se non glielo consentono, sarebbe 
legittimo arrabbiarsi. Su questo punto, il tema degli strumenti riguarda soprattutto i diritti delle 
persone che devono poter usare i beni comuni, e in particolare il patrimonio culturale che non 
sempre è un bene comune. Infatti, non è scontato che esistano gli strumenti perché questo avvenga. 
Oggi in Italia il tema dei diritti culturali continua a essere assolutamente frainteso. Tant’è vero che 
spesso, quando non si parla di biblioteche, tutto il resto è una questione di grandi attrattori versus 
patrimonio diffuso, spesso abbandonato. Come si fa, invece, a garantire che le persone possano 
godersi il patrimonio culturale? Magari, facendo trovare negli stessi luoghi della cultura anche dei 
servizi non culturali, generando una dimensione ibrida che possa reciprocamente stimolare le 
diverse pratiche e attività, e non di meno ottimizzando anche i costi di gestione.

Gli strumenti necessari 
sono quelli che consentono 
alle persone di sviluppare 
consapevolezza del proprio 
diritto alla partecipazione al 
patrimonio e ai beni culturali.

Laura Barreca
Esistono delle forme di mediazione per raggiungere il concetto di partecipazione: esistono 
strumenti e dobbiamo distinguerli, credo sia utile, in strumenti, dispositivi e linguaggi, perché 
dobbiamo capire chi sono gli attori che devono agire, come devono farlo, con quali strumenti. 
Quindi gli attori, cioè i dispositivi, sono sicuramente i musei, le istituzioni culturali, le istituzioni 
del terzo settore; gli strumenti sono le pratiche e le buone pratiche partecipative o le forme di 
partecipazione delle comunità, che ancora dobbiamo capire quali sono, o che comunque sarebbe 
utile capire quali sono, attraverso questa visione dal basso, in modo da individuare quegli ambiti 
e quei contesti che possano fare da driver. Poi ci sono i linguaggi, e per loro natura, i linguaggi 
contemporanei sono ibridi e nel caso delle arti parliamo insieme di arti performative, di arti visive, 
di arti teatrali e musicali, eccetera, che spesso fanno da mediazione.

Gli strumenti sono le buone 
pratiche partecipative o le 
forme di partecipazione delle 
comunità, che vanno distinti da 
dispositivi e linguaggi.

Cristina Loglio
Mi chiedo come potremmo noi inventare degli strumenti sui beni culturali che siano legati anche a 
un solo segmento, a un frammento, ed essere noi operatori a proporre alle persone di intervenire 
con della vera autonomia e creatività in questo spazio vuoto. Cioè, in un contesto di volontariato 
e di partecipazione tale per cui si proponga l’adesione non a una cosa che dura per tutta la vita, 
per cui tu farai l’infiorata sempre, ma contribuisci a quel singolo carro che quell’anno si fa in quel 
modo. Segmentando.

Per ampliare le possibilità di 
partecipazione, si potrebbero 
segmentare le attività in modo 
da garantire spazi di piena 
autonomia.

Bertram Niessen
Provo a elencare per bullet point tre esempi di strumenti di settori contigui che però abbiamo 
visto in questi anni funzionare molto bene e a livelli diversi. Numero 1, tantissime cose che sono 
venute fuori hanno a che fare con la necessità di riconoscere l’informalità e l’ambiguità di alcuni 
pezzi dei processi. Tutti dicono ad esempio: ‘Ah vabbè, però lo strumento di erogazione che 
abbiamo, non me lo permette’. In realtà non è vero, ci sono tantissime cose che possono essere 
cambiate. Ad esempio, sugli overheads, quindi sui non rendicontabili – e questo è stato fatto 
tanto in tanti bandi e finanziamenti – e poi destinare specificamente delle voci dei finanziamenti 
al lavoro di questo tipo, come la legge della Regione Toscana del 2018, se non ricordo male, 
che aveva lavorato in questa direzione e ha funzionato benissimo, nel senso che ha permesso 
la nascita di una serie di reti. Questo dal punto di vista del finanziamento dell’ambiguità, 
mettiamola così. Numero 2, dal punto di vista dell’innesco, che è un altro pezzo fondamentale, 
c’è l’esperienza dello Sportello per l’Immaginazione Civica di Bologna, che era il prodromo 
della Fondazione Innovazione Urbana, cioè un posto dove sai che se dici ‘voglio fare una cosa’, 
anche connessa al patrimonio, vai, bussi e le cose si possono fare. Quella è una cosa che si può 
copiare a costi relativamente bassi. Numero 3, invece, tenere i tavoli permanenti di stakeholder 
management sui territori. Su questo, diversi di voi sono dentro i percorsi della ‘Missione Favorire 
Partecipazione Attiva’ della Fondazione Compagnia di San Paolo, che di fatto questo fa: gestire 
continuativamente i rapporti con gli stakeholder strategici per arrivare poi alle famose linee 
guida di cui abbiamo parlato prima. Quindi su tre livelli di governance, ci sono tre tipi di strumenti 
possibili, molto puntuali.

Esempi di strumenti efficaci 
sono: 1) destinare voci di 
finanziamento; 2) sportelli 
aperti ai cittadini per accogliere 
proposte; 3) tavoli permanenti 
di stakeholder nei territori.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 40
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Giacomo Zaganelli
Però voglio anche portare un paio di esempi. Io di fondo agisco, mi occupo di progetti sociali e 
pubblici, o che utilizzano l’arte come mezzo per volgere lo sguardo alla società. Penso che per 
sensibilizzare le persone al tema dell’agire bisogna creare gli strumenti o creare le possibilità, 
lo spazio, l’humus per far sì che queste possano capire di poterlo fare, o quantomeno sentano, 
abbiano la passione e possano avere il potenziale per agire. Faccio tre esempi pratici. Il primo 
risale a diversi anni fa a Firenze quando creai un prato ex novo su un tetto di un parcheggio 
che fu costruito all’improvviso, dove non furono messe panchine, non furono messe aiuole. 
Questo luogo, direi un non-luogo perché a tutti gli effetti era il tetto di un parcheggio, era ubicato 
esattamente accanto alla facoltà di architettura. Questo prato di 2.000 metri quadri, 60.000 chili 
d’erba, fu installato in una notte, come azione chiaramente autorizzata. La facoltà di architettura 
tangente il prato non mi ha mai contattato, ma mi contattarono dal Politecnico di Milano. Questo 
per dare anche l’idea di quanto i mondi poco dialogano, poco vogliono dialogare, e sono molto 
gelosi del proprio orticello. Secondo esempio, nel 2010 do vita a una piattaforma per riflettere 
sulle potenzialità offerte dagli spazi in disuso, abbandonati, inutilizzati. Si chiama ‘la mappa 
dell’abbandono’; anche questo progetto nasce nella città di Firenze ma si estende velocemente a 
tutto il territorio toscano e sempre di più si crea un certo interesse intorno a esso. Nel giro di 5 anni 
il progetto ispira una ricerca, un’indagine conoscitiva della Commissione Cultura del Senato e, in 
qualche maniera, quindi il mio agire influenza, o quanto meno tocca, la sensibilità dell’istituzione 
più alta, che fa questa indagine e dà vita successivamente anche a un disegno di legge, che poi 
non sto qui a commentare, ma che portava il nome del progetto stesso. Questo progetto nel corso 
degli anni ha milioni di visualizzazioni, il che è estremamente sorprendente trattandosi di un tema 
molto marginale e di certo poco di tendenza, rispetto a quello che fa audience. Ultimo esempio, 
riferito proprio all’agire e alla partecipazione è una ricerca intitolata ‘l’artista per la collettività’, 
perché di fondo, quello che mi interessa indagare è il potenziale del ruolo sociale dell’artista. Ieri 
tanti mi chiedevano: ‘ma te che fai? dipingi? scolpisci?’. Io non mi occupo assolutamente di niente 
di tutto questo, ma in realtà cerco di creare delle situazioni che portino a guardare diversamente il 
quotidiano e i destinatari di questi tentativi sono le persone. Ho creato una piattaforma dopo un 
paio d’anni di ricerca, non scientifica ma fatta a modo mio, sul tema delle possibilità offerte dagli 
artisti nei confronti della definizione di nuovi paradigmi di relazione tra cittadinanza, società e 
materia culturale; ho creato una mappatura che evidenzia quelle che sono le iniziative promosse 
da artisti, associazioni e via dicendo, tutte destinate alle persone e gratuite, tutte fatte in Italia dal 
2000 in poi. Sono strumenti, a mio parere, di ispirazione che portano a lanciare sguardi, però, allo 
stesso tempo anche a creare in altri la consapevolezza che si può fare, che in qualche maniera si 
può intervenire, suggerire, ispirare, perché poi sono strumenti che possono ispirare una scuola, 
un bambino o una famiglia, un professore, un direttore di un museo, un amministratore di città 
e via dicendo.

Gli strumenti di partecipazione 
possono essere di ispirazione 
per gli amministratori nel 
lanciare politiche o proposte 
di legge.

James Bradburne
Avanzo una proposta perché anche questa idea di strumento mi preoccupa molto: dovremmo 
piuttosto capire caso per caso ciò che dobbiamo fare, lavorando come gli antropologi, piuttosto 
che arrivare con il toolkit delle cose da fare – io non vorrei un toolkit. Il principio di emergenza 
consiste nel guardare, ascoltare, riflettere insieme e lasciare emergere. La mia proposta è che 
sarebbe interessante non fare la raccolta degli strumenti, ma degli approcci di emergenza, di cui 
i nostri progetti forniscono esempi positivi.

L’idea di predisporre strumenti 
richiama il concetto del toolkit 
che però è contrario al principio 
di emergenza, cioè al lasciar 
emergere dal basso le iniziative.

Cristina Loglio
Suggerisco questi spunti riguardo alle condizioni abilitanti, cercando di vederle non soltanto nei 
termini di cessione del potere: che cosa possiamo fare perché i cittadini siano maggiormente 
invitati? Ma che cosa i cittadini stanno già facendo per prendersi degli spazi e cosa succede 
a valle di questo? Cioè, quali sono i contesti in cui questo processo è reso più facile, oppure ci 
sono dappertutto dei contrasti? Qualche volta è a causa dell’amministrazione locale, qualche 
volta è per la disponibilità degli spazi, e, nella mia esperienza, ci sono soprattutto problemi di 
tipo amministrativo e mancanza di soldi, mancanza di fondi cittadini. ‘Spalate la neve e la città 
sarà pulita’. ‘Sì, però dateci le pale perché non sappiamo dove andare a comprarle’. Ecco, c’è un 
rapporto in cui un certo numero di strumenti, un certo quantitativo di denaro abilita a prendere 
delle responsabilità.

Spesso la volontà di predisporre 
strumenti si scontra con una 
indisponibilità di fondi.

Federica Armiraglio
Le cooperative di comunità sono un bellissimo strumento già normato e stabilito da usare. Uno strumento utile sono le 

cooperative di comunità.

Laura Barreca
Abbiamo bisogno di ripensare anche i luoghi dove si svolgono queste azioni di partecipazione. 
Non possiamo pensare che un Museo di stampo ottocentesco, con una architettura tradizionale, 
possa ospitare iniziative di questo tipo. Abbiamo bisogno di luoghi di partecipazione, quindi di 
sale assembleari, di ambienti dove potere svolgere attività di comunità, e abbiamo bisogno di 
ripensare la trasmissione del sapere attraverso anche una visione antropologica del territorio.

Servono strutture organizzative 
adeguate alle esigenze odierne 
di partecipazione anche in 
termini di spazi e luoghi dove 
fare attività di comunità.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 41
Citizen science e partecipazione, 15-56

Francesco Palumbo
Mi sembra di capire dagli interventi dei giuristi che non ci sono troppi vincoli ad attuare questi 
strumenti. Dall’articolo 112 del Codice a tutti gli strumenti di sussidiarietà previsti dal Codice 
degli appalti pubblici, c’è un quadro normativo di riferimento che permette l’attuazione della 
pratica. Quello che manca sono le linee di indirizzo di policy. Attualmente, non esistono delle 
linee di indirizzo di policy a livello ministeriale – con qualche eccezione esistono solo a livello 
territoriale degli enti locali o regionali – a cui fare riferimento affinché gli amministratori pubblici 
siano incentivati a creare degli spazi per consentire che queste esperienze avvengano. Perché 
sicuramente un amministratore pubblico non si ispira alla legge nello scrivere i propri strumenti 
attuativi, ma si ispira a delle linee di indirizzo di policy o, una parola che forse in Italia è un po’ 
desueta, a degli strumenti di programmazione. In Italia non siamo abituati a ragionare con 
strumenti di programmazione di medio-lungo periodo che permettano l’applicazione anche di 
iniziative sperimentali come quelle dell’amministrazione condivisa, che necessitano di tempo 
per consentire a una gestione di superare i momenti iniziali in cui il finanziamento dipende da 
incentivi occasionali di vario tipo. Ciò che manca è qualcosa che stia a metà fra la pratica attuativa 
e il quadro normativo di riferimento. In mezzo mancano due strumenti che sono linee di indirizzo 
di policy e strumenti di programmazione adeguati. Penso a degli strumenti semplici, per esempio, 
nel mondo anglosassone le politiche si traducono in linee di indirizzo di policy che non sono 400 o 
500 pagine, ma 10, 20, 30 pagine che spiegano puntualmente come si fa ad attuare strumenti – che 
in Italia comunque ci sono – come quelli dei patti di collaborazione. Ma qui, questi strumenti, 
sono più che altro generati da singole iniziative di enti locali del terzo settore o di enti comunali 
che sono particolarmente previdenti. Penso al Comune di Bologna in primis, ma poi si è anche 
un po’ nel resto d’Italia.

Un sistema utile per collegare la 
pratica partecipativa al quadro 
normativo di riferimento sono le 
linee di indirizzo di policy.

Pierpaolo Forte
C’è una pluralità di normative che ci consentono di dare struttura e capacità di agente alle 
comunità. Non ce n’è una sola perché gli ordinamenti complessi di oggi funzionano così: senza 
farla troppo lunga, non è in un Codice che trovi tutto e la complessità del mondo di oggi si riflette 
anche sugli ordinamenti giuridici, c’è poco da fare. Ma se li mettiamo tutti insieme, abbiamo tutti 
gli strumenti. Se prendiamo le organizzazioni pubbliche, la disciplina dell’impresa commerciale, 
quella dell’impresa sociale, quella degli enti del terzo settore, quella dei soggetti di volontariato, 
gli statuti dei luoghi della cultura e li mettiamo tutti insieme, li scioriniamo tutti e li stendiamo sulla 
scrivania, probabilmente troveremo gli elementi necessari a comporre lo strumentario adatto a 
ciascun tipo di comunità o di agenti. Se sommiamo quello che abbiamo sentito oggi a quello che 
abbiamo sentito ieri, una delle sintesi che mi pare ne esca sia che si tratti di un universo plurale e che 
ha bisogno di una pluralità di strumenti, non ce n’è uno solo che funziona evidentemente per tutti.

Mettendo insieme diverse 
normative si può ritrovare 
tutta la pluralità di strumenti 
di cui c’è bisogno per gestire 
la complessità dei processi 
partecipati: la disciplina 
dell’impresa commerciale, 
quella dell’impresa sociale, 
quella degli enti del terzo 
settore, quella dei soggetti di 
volontariato.

Alessandro Garrisi
A proposito di linee guida. Sì, a me piacciono tantissimo le linee guida, sono uno strumento 
leggero che però è in grado, in determinati contesti, di cambiare le cose. Non ricordo quando 
è stato che la Commissione Ghedini sui parchi archeologici ha fatto delle linee guida, peraltro 
molto buone, che però sono rimaste totalmente lettera morta. Non hanno avuto nessun seguito. 
Il Ministero ha fatto il suo, le linee guida pure, e poi il dopo non è dato sapere. 

Le linee guida sono degli 
strumenti utili che però 
rischiano di rimanere 
inapplicati.

È per questo che servono strumenti normativi che chiariscano come si può intervenire, dove si 
può intervenire e soprattutto che regolino questi interventi nei diversi ambiti: ricerca, tutela, 
valorizzazione, fruizione, divulgazione sono tutti ambiti diversi in cui la partecipazione dei 
cittadini deve essere declinata in maniera diversa. Non possiamo pensare a forme orizzontali, 
quindi, secondo me, serve regolare questa partecipazione e serve uno strumento che dia forza 
a questa operazione.
Flavia Barca
Le metriche con cui valutiamo i processi culturali in Italia sono molto arretrate e questa mancanza 
fa sì che la cultura non entri in moltissime agende pubbliche. Infatti, sappiamo bene che uno dei 
problemi nell’inserire la cultura tra gli obiettivi di sviluppo sostenibile è che poi alla fine l’unico 
indicatore è quello su penetrazione o accesso ai musei. Insomma, siamo ancora a un livello molto 
basico. Dovremmo cogliere l’occasione di fare un salto in avanti su questo problema, il che implica 
anche mettere in discussione, non solo i professionisti della cultura, ma anche le strutture e i 
processi. Siamo un Paese in cui ciò che viene valutato, solitamente, sono i piani di finanziamento. 
Per esempio, il problema del PON alla cultura, e di moltissime altre linee di finanziamento, è che 
l’unica cosa che interessa poi chi effettivamente valuta – per esempio Invitalia – è di verificare se 
poi sia stato speso tutto. Sicuramente è importante verificare che tutto sia stato speso e bene, 
ma il problema è capire dove siano andati quei soldi, che cosa abbiano generato, perché, per 
come, eccetera.

Le metriche con cui sono 
valutati i processi culturali in 
Italia sono molto arretrate e 
non consentono di capirne 
l’efficacia.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 42
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Marco Cammelli
Il sistema si regge sul fatto che l’amministrazione sostanzialmente rivendichi a sé la gestione 
diretta e che possa passare a quella indiretta soltanto quando questo determina un 
miglioramento. E quindi attenzione, come vedete, è in subordine il tema della gestione. Da questo 
punto di vista, rigirando il discorso però, possiamo dire che quando l’amministrazione non è 
in grado di esercitare l’attività e di valorizzare, questo apre automaticamente il discorso sulla 
gestione, bisogna guardarsi intorno e vedere che cosa c’è di disponibile che possa aiutare, perché 
comunque non può essere inattiva. L’unica soluzione esclusa dal nostro sistema con sicurezza è il 
fatto di non valorizzare. Per questo, se l’amministrazione non è in grado di valorizzare, allora deve 
guardarsi intorno e la gente può sottoporgli le alternative che ci sono. Mi sembra una cosa di una 
certa importanza. Ultimo punto: per avere questa triangolazione ho bisogno dei soggetti i quali 
però hanno bisogno di condizioni per soggettivarsi. Allora non inventiamo da zero le cose che 
ci sono e che possono essere utilizzate. Questo ministero infelicemente costruito fin dall’inizio, 
messo in scarpe che non son sue e che appena può si allaccia le scarpe fra loro in modo che si 
inciampa. Dove il discorso semmai è perché fa una cosa del genere. Alcuni meccanismi base 
possono essere scartati, smontati e analizzati. Uno di questi è la distribuzione di poteri fra centro 
e periferia. Le soprintendenze non sono tutte uguali, se si cominciano a staccare e a spostare 
poteri e funzioni verso la periferia ho una sponda più prossima, ho una possibilità maggiore. Il 
soprintendente non ha nessuna ragione né possibilità di muoversi più di tanto rispetto a una 
direzione generale a cui risponde. Ma non sono soltanto le soprintendenze in periferia, ci sono 
anche i musei. I musei sono un altro presidio importante. Aggiungo infine che ogni anno il ministro 
elabora e indica indirizzi di gestione, indirizzi su cui la dirigenza – e viva Dio la dirigenza del 
ministero ha la presa su ogni piccola vite, fino all’ultimo posto del ministero – viene valutata. 
Questo non è una tecnicalità banale, è un passaggio essenziale che naturalmente il Parlamento 
non segue, l’opinione pubblica non segue, ma visto che siamo qui fra noi, è bene sottolinearlo. 
Allora nella triangolazione accanto a coloro che vogliono sapere, perché vogliono capire, e 
accanto agli esperti, c’è anche chi può seguire queste cose in modo da mettere le bandierine, da 
mettere un’indicazione, da sapere che queste cose non sono banali. Io credo che questa sia un 
piccolo contributo concreto a dare spazio e possibilità a quello che ci interessa.

Quando l’amministrazione non 
è in grado di esercitare attività 
di valorizzazione è costretta ad 
aprire la gestione ai cittadini. 
In questi casi la gente può 
sottoporre delle alternative di 
gestione, ma i soggetti devono 
essere posti nelle condizioni di 
soggettivarsi.

Quale ruolo dei professionisti dei beni culturali nei processi partecipati?
Bertram Niessen
La questione ‘professionisti dei beni culturali’ la vivo in modo un po’ claustrofobico perché nella 
mia esperienza – di ricerca, editoriale, di progettazione – la stragrande maggioranza dei casi 
rilevanti in Italia sono portati avanti dalla società civile, e in second’ordine dai professionisti 
della cultura. Stavo provando a fare un calcolo mentale: su che Fare abbiamo pubblicato 4.500 
articoli, più o meno, su temi vari e un terzo probabilmente è su questo. Credo che meno del 5% 
abbia a che fare coi beni culturali e con le professioni dei beni culturali. Non siamo ovviamente 
tutto lo scibile, però un pezzo sicuramente rilevante.

La maggioranza delle attività 
legate alla partecipazione 
non sono portate avanti da 
professionisti dei beni culturali, 
ma dalla società civile.

Alessandra Gariboldi
I professionisti e i curatori hanno la responsabilità, nei confronti del prossimo e dei posteri, di 
non decidere da soli ciò che è valevole di tutela, quanto piuttosto di fornire un certo grado di 
conoscenza. In tal senso, intendendo il bene come piattaforma e non come strumento di esercizio 
di potere, il lavoro dei professionisti diventa cento volte più arduo di quello che fanno adesso.

I professionisti hanno il compito 
di fornire conoscenza senza 
decidere da soli cosa sia 
valevole di tutela.

Laura Barreca
La comunità è sicuramente il principale intestatario del patrimonio culturale; dunque, il lavoro 
degli operatori culturali tende a che la comunità sia pienamente consapevole e resa responsabile 
della propria eredità culturale. Volevo però introdurre un fattore etico legato alla partecipazione 
della comunità, cioè la dismissione del verticismo culturale per la quale servirebbe anche una 
forma di rieducazione da parte dei professionisti della cultura: tale verticismo fa sì che il decisore 
culturale o politico operi delle scelte ‘a nome di’ e ‘per conto di’.

Gli operatori culturali devono 
rendere consapevole e 
responsabile la comunità. 
Bisogna dismettere ogni 
forma di verticismo che porti i 
professionisti a operare scelte 
per conto di altri.

Renato Quaglia
Il problema non è semplicemente creare un vuoto affinché chiunque possa occupare quello 
spazio e gestire una governance, anche se impreparato ad assumere quel ruolo; il problema è 
che noi dobbiamo creare le condizioni per avviare il processo che consenta la partecipazione, 
un processo in cui il professionista non abbandona letteralmente il campo, non si sottrae del 
tutto lasciando automaticamente spazio a chiunque. Certo, il professionista non si deve neanche 
porre in una posizione paternalistica, portando per mano i cittadini verso competenze che non 
appartengono loro. Quel professionista deve co-costruire e co-progettare insieme a quella 
comunità che in un certo momento può partecipare alla governance di un processo. 

Il professionista non deve 
sottrarsi del tutto lasciando 
spazio a chiunque, ma deve 
co-costruire e co-progettare 
insieme alla comunità per 
giungere a una visione 
condivisa.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 43
Citizen science e partecipazione, 15-56

Qualche amico qui presente mi ha già sentito citare la scena del film Totò, Peppino e la Malafemmena, 
in cui Totò e Peppino sono in Piazza Duomo a Milano e chiedono a un vigile urbano, che in quel 
momento rappresenta l’istituzione: “Excuse-moi noio vulevàn savoir... per andare dove vogliamo 
andare, per dove dobbiamo andare?”. Abbiamo sempre riso di questa battuta, ma mi sono reso 
conto solamente lavorando ai Quartieri Spagnoli che quella di Totò è invece una domanda serissima. 
È la domanda di un cittadino che chiede una visione a cui partecipare, non chiede di essere portato 
per mano da qualche parte. Per andare dove vogliamo andare, per dove dobbiamo andare? Noi 
dobbiamo essere capaci di aiutare quel cittadino, o meglio, dobbiamo essere disposti a trovare 
insieme a lui una risposta a quella domanda. Questo significa partecipazione, per me. Perché alla 
fine, come diceva Calvino, una città non si valuta per le sette o le settantasette meraviglie che 
propone, ma per la sua capacità di rispondere a una sola, tua domanda.
Willeke Wendrich
Quindi la domanda è: come coinvolgiamo queste comunità? La partecipazione implica cessione 
di potere e di autorità. Potremmo definirla autonomia ma, come si è detto prima, l’idea di 
selezionare le persone a cui poi dare autonomia, implica che comunque si voglia avere in mano 
la gestione del processo. Noi professionisti abbiamo studiato, abbiamo acquisito esperienza, ma 
non mi definirei mai un ‘esperto’. Piuttosto mi definirei una specialista: ciò che cerco di creare nei 
miei progetti è ciò che chiamo un continuum di insegnamento-apprendimento in cui ciascuno 
insegna e apprende, ciascuno contribuisce. In tal modo si può creare un’autonomia condivisa che 
non si traduce in semplice lassaiz-faire, ma si tratta di lavorare insieme. Credo che questo sia un 
modo potente di condurre attività partecipate di patrimonio.

I professionisti, più che esperti, 
devono considerarsi specialisti 
per ingaggiare la comunità in 
un continuum di insegnamento-
apprendimento per contribuire 
da pari ai progetti.

Alessandro Garrisi
A me dispiace perché da quello che ho sentito oggi, mi sento di rappresentare la parte antipatica, 
quella dei professionisti; però facciamo anche un lavoro sporco. Quando sento dire: “io ho fatto 
il mio lavoro, non ho non ho trovato nessuno che mi impedisse nulla”, forse ciò è stato possibile 
perché alle spalle ci sono stati altri che hanno lavorato per fare in modo che non ci fossero 
problemi, questo non ce lo dobbiamo dimenticare, e sono due parti che devono assolutamente 
integrarsi.

I professionisti fanno anche il 
‘lavoro sporco’ per consentire 
ad altri di partecipare senza 
intoppi.

Federica Armiraglio
Ci si scontra comunque, immancabilmente, come è stato detto, con problemi burocratici, spesso 
però anche con problemi di mentalità e anche con la volontà di singole persone. Perché è proprio 
questo quello che succede: serve la volontà anche di un singolo direttore, di un sindaco, di un 
presidente di Regione. Perché, quando 50.000 persone chiedono che non crolli quella Chiesa vuol 
dire che dietro c’è una volontà collettiva e la buona politica è capace poi di dirigere gli strumenti 
di cui già dispone a sostegno di questa volontà. Questa sarebbe la situazione migliore, in cui si 
forma un dialogo. Ma, spesso, creare questo dialogo risulta molto difficile perché dipende per 
l’appunto, soprattutto nei centri minori, dalla volontà dei sindaci. Quindi c’è un tema educativo 
che noi sentiamo sempre molto forte. Fino ad adesso, abbiamo considerato il rapporto tra il 
livello basso, le comunità, e il livello alto, il Ministero. Ma non dobbiamo dimenticarci che in 
realtà tre quarti, o forse più, del nostro patrimonio, è appannaggio di sindaci di piccoli comuni, 
di parrocchie e diocesi in cui spesso c’è anche un problema di capacity nell’intercettare 
virtuosamente questi processi e anche nel decidere quali soluzioni intraprendere per la tutela. 
É importante incoraggiare un approccio destrutturato, non paternalistico, perché più si cerca di 
imbrigliare queste comunità in una struttura, più si limita la loro creatività, mentre lasciandoli 
liberi di partecipare in modo destrutturato, i risultati possono essere davvero sorprendenti. Vista 
la grande eterogeneità delle comunità di patrimonio, la capacità di intercettare con flessibilità i 
diversi apporti che possono offrire è rilevante.

Professionisti e amministratori 
possono assumere la 
responsabilità di intercettare 
la volontà delle comunità, 
agendo da attori intermedi tra 
cittadinanza e pratiche di tutela.
Non bisogna imbrigliare il lavoro 
con le comunità in strutture 
rigide, ma lasciare spazio alla 
creatività.

Alessandra Ferrighi
Mi rendo conto che spesso mi ritrovo in luoghi dove ci si parla ma non si entra mai in contatto con 
quelli che si vorrebbe avere in quel momento. Quei cittadini che dovrebbero, attraverso azioni 
dal basso, far qualcosa insieme a noi, spesso non ci sono, sono assenti. È come se mancassero 
momenti di contatto, di dialogo. Spesso ho avuto questa percezione. Ecco, forse dovremmo 
anche noi fare qualcosa per consentire questo dialogo, questo confronto continuo, in modo tale 
che possa esserci un maggiore contatto tra le diverse parti.

Noi professionisti dobbiamo 
favorire il dialogo con la 
comunità, perché spesso 
mancano i cittadini.

Edoardo Meacci
Quindi bisogna essere pronti a comprendere, non dico l’esigenza, ma la passione della persona 
e a valutare cosa possiamo dare e ricevere, da parte del cittadino e delle istituzioni. Un esempio 
di ‘vita vissuta’?: trovo la monetina romana nella terra di risulta, dove l’archeologa mi consente 
di cercare per dargli una mano, e quando la trovo poi mi sparisce da sotto il naso e non ho alcun 
ritorno, non so che cos’è, che fine abbia fatto, perché viene chiusa gelosamente in uno scrigno 
nascosto e inaccessibile! Tanta passione, ‘dare e non ricevere’, peccato! Ma, in verità, credo, si 
possa cambiare tutto questo.

I professionisti dovrebbero 
accogliere e comprendere 
la passione dei cittadini che 
altrimenti si trovano esclusi 
dai risultati delle attività 
partecipate.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 44
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Laura Barreca
Dovremmo metterci in ascolto delle comunità il che significa recepire gli elementi che possono 
costituire l’indirizzo e anche gli orientamenti delle politiche culturali istituzionali.

I professionisti devono mettersi 
in ascolto per recepire dalla 
comunità possibili indirizzi per 
le politiche culturali.

Alessandra Gariboldi
Quelli che come me e come molti di noi, hanno a che fare con il patrimonio, hanno scelto di avere 
a che fare con il patrimonio perché pensavano che fosse meraviglioso e vorrebbero che tutti ne 
possano godere. Poi in realtà c’è un grosso problema di intenzionalità in questa cosa, cioè noi 
perché lo facciamo? Cioè che ci frega di Faro? Perché è importante che le persone partecipino al 
patrimonio? A che pro? Se il nostro fine è quello di permettere a tutti di essere, di esistere in modo 
consapevole e felice, di giocare un ruolo, riprendendo il tema dell’agency, allora stiamo parlando 
di patrimonio come di un qualcosa che amiamo perché per noi, così come le pratiche artistiche, 
ha un potere simbolico che nessun’altra cosa ha. Questo è un punto molto forte che comporta 
delle enormi responsabilità. Significa guardare all’essere umano con speranza e credere nella 
possibilità che gli esseri umani siano la parte migliore di noi. Chi fa questo mestiere lo fa per 
questo motivo e sa che dentro al patrimonio c’è questo potere. E per questo chi lo maneggia 
ha una responsabilità gigantesca, perché quello che fa non è muovere oggetti, risorse, storie, 
luoghi, scarpe, dei caffè. Sta maneggiando l’immaginario, sta maneggiando la possibilità per le 
persone di essere e vedere qualcosa di sé e del mondo che non c’è. E se uno assume questo ruolo 
con questa responsabilità, ci sono delle implicazioni legate al fatto che, attraverso il patrimonio, 
puoi entrare in relazione con le persone in molti modi diversi.

I professionisti hanno una 
grande responsabilità perché 
maneggiano l’immaginario 
delle persone.

Bertram Niessen
‘I professionisti dei beni culturali devono guidare le attività partecipate’. Io su questa cosa 
qua, lo dico da non professionista dei beni culturali (non so se sono un professionista della 
partecipazione, però faccio ne faccio tanta), mi verrebbe da dire ‘Dio ce ne scampi!’. Per una 
serie di motivi specifici. Negli ultimi 15 anni ho visto tanti progetti di tipi diversi, sia portati 
avanti verticalmente da persone strutturate in organizzazioni con competenze specifiche, sia 
invece trasversali. E devo dire che, anche se conta tantissimo l’entusiasmo, conta soprattutto 
il commitment. Molto spesso i processi che ho visto portati avanti in modo verticale, cioè 
utilizzando le competenze disciplinari intrinseche, tendono a fare molta fatica in un passaggio 
fondamentale: se è vero che c’è un tema di mediazione, il punto più rilevante, quando si affrontano 
queste cose, è il tema della traduzione. Che è una skill molto specifica e che difficilmente si 
acquisisce all’interno di un settore disciplinare. Non mi riferisco alla traduzione di vocaboli, ma 
soprattutto alla traduzione di aspetti valoriali e visioni del mondo.

I professionisti non devono 
guidare le attività partecipate 
ma devono essere in grado di 
fare un lavoro di traduzione, e 
non solo di mediazione, degli 
aspetti valoriali e di visione del 
mondo.

Alessandro Garrisi
Il professionista è un essere umano, è un cittadino, e ha delle capacità, che prescindono dalle 
sue competenze, cioè sono cose diverse. Quindi può guidare il processo di partecipazione, 
può accompagnarlo fornendo un supporto di competenze, oppure può essere tra quelli che 
partecipano e che spingono dal basso mentre qualcun altro guida. Cioè, il problema non è se lo 
deve fare il professionista oppure no: lo può fare a condizione che abbia le capacità adatte. Però 
una cosa importante è che non dobbiamo immaginare che il processo sia guidato esclusivamente 
dai professionisti. Come diceva ieri anche Renato Quaglia, non è che noi professionisti vogliamo 
per forza guidare i processi, però un processo all’interno del quale non ci sia uno specialista della 
materia che fornisca le conoscenze corrette, secondo me, diventa incompleto.

Il professionista può sia guidare 
un processo che parteciparvi 
al pari degli altri cittadini. Le 
attività non devono essere 
guidate esclusivamente dai 
professionisti, ma questi 
devono essere comunque 
presenti per fornire le 
conoscenze necessarie.

Pierpaolo Forte
Dobbiamo intenderci, però, quando si usa la parola ‘professioni’ e capire a chi ci riferiamo. 
Perché un conto è discutere della dirigenza, delle teste, degli indirizzi, di quelli che hanno la 
responsabilità di governo, gestione e amministrazione; un altro è discutere dei custodi, delle 
persone che hanno un lavoro più ripetitivo, meno intellettuale, meno anche impegnativo. In 
ogni caso, vorrei sottolineare che parliamo di lavoro, non di dopolavoro. Io personalmente ho 
tratto una indicazione: c’è bisogno non di mediatori, ma di traduttori, un po’ come nella ricerca 
interdisciplinare. Quando metto a un tavolo di rigenerazione urbana il direttore o la direttrice 
di un Museo, non è raro che questi dicano delle cose anche straordinarie, e che tutti gli altri 
che vadano come in brodo di giuggiole, perché certi discorsi sono molto affascinanti. Poi però, 
quando si tratta di negoziare, di chiudere l’accordo, di sancire certe cose e di avere a che fare coi 
numeri, il linguaggio cambia e capita, non di rado, che i direttori o le direttrici dei musei si ritirino 
un po’ in buon ordine. Il punto fondamentale è che c’è bisogno non di una mediazione, ma di una 
vera e propria traduzione, cioè di qualcuno che sia in grado di collegare saperi ed esperienze 
professionali di vario tipo.

I professionisti vanno distinti 
rispetto alle responsabilità di 
governo e gestione. Ma in ogni 
caso il loro è lavoro.
I professionisti più che da 
mediatori dovrebbero lavorare 
da traduttori per collegare 
linguaggi e saperi differenti.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 45
Citizen science e partecipazione, 15-56

James Bradburne
Vorrei soltanto dire che non dobbiamo usare il termine ‘traduzione’, perché insita in questa parola 
è l’idea di un testo autorevole, che deve essere tradotto in forma affidabile per qualcuno che lo 
deve ricevere. ‘Mediazione’, invece, è un atto di co-produzione.

Il professionista deve co-
produrre; il suo è perciò un 
ruolo di mediazione.

Criticità delle professioni culturali
Paolo Verri
Una cosa sola che tengo a sottolineare è che, in questo momento, facendo molta formazione 
a molti giovani che sarebbero interessati a lavorare in questi ambiti, mi trovo sempre a dire di 
fare molta attenzione perché sono lavori parecchio sottopagati. È un settore dove non ci si può 
sviluppare perché la gente non è pagata abbastanza. Sono delle professioni di sottoproletariato 
intellettuale e culturale che non consentono alla gente di mettersi in proprio, creare impresa e 
sviluppo, fare i professionisti. Quindi, secondo me, il rischio è che poi a un certo punto c’è gente 
che magari smette.

Le professioni culturali sono 
sottopagate e non incentivano 
lo sviluppo personale dei 
professionisti.

Alessandra Ferrighi
Parlando di professioni e di professionisti della cultura, vorrei ricondurre il ragionamento a un 
altro progetto di ricerca che la Scuola nazionale sta facendo da qualche anno, che si chiama 
Minicifre della cultura: un’indagine di tipo statistico condotta su dati statistici ufficiali insieme 
al Ministero della Cultura. Quando ci siamo messi a contare i professionisti della cultura – al di 
là del fatto che è molto difficile contare i professionisti della cultura a partire dai loro percorsi 
formativi – abbiamo cominciato a vedere quali classi di laurea il Ministero della Cultura richiede 
nei concorsi per funzionari. Sono pochissime, poco più di quattro o cinque: storico dell’arte, 
architetto, archeologo e poco altro. Questo ci ha indotto a non adottare come criterio le 
provenienze dei corsi di laurea richiesti nei concorsi del Ministero ma di estenderlo a una trentina 
per poter indagare il numero dei laureati che potenzialmente potrebbero entrare nel mondo 
delle professioni culturali. La Scuola comunque sta lavorando sulla formazione continua dei 
professionisti della cultura, e in particolare sulla formazione dei dirigenti con il Corso-concorso, 
e sulla formazione nella trasformazione digitale del settore culturale. Una parola ricorrente tra 
i professionisti coinvolti nella ricerca sulla partecipazione alla gestione culturale è ‘solitudine’. 
Parola che è stata usata anche da tutti gli altri professionisti con cui abbiamo lavorato sui piani 
paesaggistici in Italia, che interessano la tutela del paesaggio (parte III del Codice). In totale sono 
stati approvati sei Piani paesaggistici, diciamo cinque e mezzo perché la Sardegna, di questi 
piani paesaggistici, ha approvato soltanto quello relativo alle fasce costiere, e tutti loro ci hanno 
parlato di solitudine. Si tratta di una solitudine che riguarda sia le organizzazioni che il pubblico. 
Da un lato, i cittadini spesso si sentono soli, senza interlocutori istituzionali capaci di raccogliere 
le loro istanze o di subentrare nei processi decisionali – come nel caso della recente proposta di 
modifica del Codice avanzata dall’onorevole Mollicone, che potrebbe lasciare maggior spazio alle 
organizzazioni. Dall’altro lato, sono proprio le organizzazioni a sentirsi sole, soprattutto quando 
mancano il sostegno, la collaborazione e le competenze istituzionali necessarie per comprendere 
e valorizzare il loro operato. In queste condizioni, diventa difficile per loro attivare gli strumenti 
previsti o incidere realmente sulla gestione culturale e paesaggistica.

Non è semplice catalogare i 
professionisti della cultura, 
ma quelli riconosciuti come 
tali provengono soltanto da 
pochissimi percorsi formativi.
Molti professionisti della 
cultura avvertono solitudine 
in quanto lasciati soli dalle 
amministrazioni.

Pierpaolo Forte
Carlo Marx forse è stato il primo a far capire che l’aumento di valore ottenuto grazie al lavoro 
di qualcuno, implica un diritto dei lavoratori a partecipare a quell’aumento di valore. Questo 
è uno degli assunti di Marx che non si discutono più, che fanno parte della cultura collettiva, 
indipendentemente dalle opinioni politiche e dai marxismi che sono nati successivamente. Infatti, 
la questione delle retribuzioni nella nostra Costituzione è trattata dicendo che ogni lavoratore ha 
diritto a una retribuzione equa e proporzionata alla quantità e alla qualità del suo lavoro. E questa 
dovrebbe essere la base da cui dovremmo partire in tante situazioni. I contratti collettivi, altro 
tema che non posso che sfiorare, sono molto cambiati (quelli del privato in particolar modo) e ci 
sono persino delle competizioni fra contratti collettivi. Chi di voi ha un po’ di esperienza operativa 
sa benissimo che ci sono delle organizzazioni confederali che provano a entrare nel mondo 
della cultura con la propria contrattazione, e che spesso offrono contrattazioni più vantaggiose 
per i datori di lavoro, proprio per riuscire ad accaparrarsi la firma. C’è una competizione tra 
organizzazioni e questo è un tema. Gli enti intermedi, come abbiamo detto, sono in crisi.

I professionisti dovrebbero 
essere compensati con una 
paga equa rispetto al lavoro 
profuso.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 46
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Alessandra Gariboldi
Sull’altro tema legato alle professioni, noi come osservatorio culturale del Piemonte abbiamo 
avuto una grande difficoltà nel contare i professionisti. Tutti coloro che, come Ciccio Mannino, 
lavorano con le comunità patrimoniali, sono quelli che negli ultimi vent’anni, siccome hanno 
trovato il tappo all’ingresso hanno dovuto fare altro perché non potevano entrare attraverso i 
canali ufficiali del lavoro culturale. Forse si sarebbero compromessi, per carità, però chiedi a loro 
quanto hanno fame, quanto sia difficile campare così. E anche dentro al ministero, i dirigenti del 
Ministero della Cultura non sono pagati come i dirigenti del MEF. Ma stiamo scherzando? Ma dove 
sono i sindacati in questi casi? C’è un’intera generazione di professionisti, laureati, specializzati, 
dottorati, postdoc, militanti, che siccome non hanno trovato alcuno spazio nelle professioni 
formalizzate, si sono fatti da sé e hanno fatto cose straordinarie. Inoltre, il fatto che il lavoro 
culturale non sia abbastanza pagato è legato al problema anche del riconoscimento. Perché 
parliamo della necessità di riconoscere il lavoro culturale e non, ad esempio, di riconoscere il 
lavoro della cassiera? Perché a nessuno mai verrebbe in mente di dire che fare la cassiera non sia 
un lavoro. E l’archeologo? e lo storico dell’arte? e il mediatore? e il facilitatore? Questo problema 
è culturale ma ha anche a che fare con l’applicazione della normativa; infatti, il risultato è che ci 
sono gestori più o meno privati che devono per forza sottopagare il lavoro culturale, altrimenti 
non prendono l’appalto, finendo con l’umiliare le professionalità.

Molti lavoratori nei settori 
culturali non sono riconosciuti 
e sono di conseguenza 
sottopagati. Il lavoro culturale 
spesso non è considerato 
lavoro e ciò mortifica le 
professionalità.

Alessandra Ferrighi
Quando abbiamo lavorato a Minicifre della cultura non volevamo fare il bilancio sociale del 
Ministero, ma fare qualcosa che desse conto della poliedricità della cultura in Italia, riferita 
non soltanto a musei, biblioteche e archivi, ma anche all’editoria e tutti gli altri mondi della 
cultura, come lo spettacolo. Parlando dei professionisti della cultura, nelle annualità curate 
dal Ministero tra il 2009 e il 2014 sono stati pubblicati i dati relativi ai dipendenti del Ministero 
stesso. È certamente un punto di partenza importante, ma il mondo della cultura comprende 
anche molte altre realtà: altre istituzioni pubbliche, ma anche una vasta rete di soggetti privati. 
In questo senso, c’è ancora margine per ampliare lo sguardo e valorizzare appieno la pluralità 
degli attori coinvolti nel settore.

C’è resistenza da parte del 
ministero nel riconoscere come 
professionisti della cultura tutti 
coloro che sono impiegati in 
altre istituzioni (pubbliche e 
private) e che lavorano in settori 
diversi da quello museale e 
archivistico.

Sviluppo di competenze e soft skills per la gestione partecipata dei beni culturali
Don Giuseppe Bucaro
Tenendo presente che se si vuole che un progetto sia condiviso dalla comunità, pensato dalla 
comunità e via discorrendo, non si può però fare un progetto senza avere almeno un minimo di 
competenze. Nel mio piccolo, ho preso dei ragazzi, molti dei quali attraverso il servizio civile, e li 
abbiamo formati. Oggi ci sono 70 ragazzi che di fatto gestiscono questi beni culturali con tutti i 
diritti di lavoratori garantiti. Però il servizio che un bene culturale può e deve dare alla comunità 
non può essere legato solo al territorio: noi come chiesa, siamo i custodi di un patrimonio per 
metterlo a servizio di tutta l’umanità. Una gestione comunitaria di un bene culturale corrisponde 
al servizio che l’arte dà all’uomo per renderlo più bello. Perché alla fine la vera bellezza è l’uomo. 
Queste comunità saranno per forza ristrette, perché devono avere delle competenze, anche se 
questo può portare dei contrasti.

I progetti di comunità 
necessitano di certe 
competenze, per cui è 
necessario formare le persone.

Paolo Verri
Bisogna fare in modo che le persone siano formate. Ad esempio, i campi archeologici pubblici 
sono una cosa meravigliosa, però ovviamente devono essere condotti da persone esperte con 
metodologie esperte e che diano un’applicazione esperta. Questa cosa, di nuovo, non deve essere 
occasionale, ma deve essere programmata attraverso la volontà e la capacità di qualcuno. Gli 
addetti sono pochi, le responsabilità sono tante e quindi va data una capacità di scelta di un 
certo tipo, e create potenzialità tali per cui tutti abbiano voglia di essere cittadini partecipi del 
cambiamento di un territorio, attraverso l’applicazione di strumenti culturali.

Bisogna fare in modo che le 
persone siano formate per 
rendere potenzialmente tutti i 
cittadini partecipi.

Bertram Niessen
Ci sono diversi tipi di professione della partecipazione: c’è la progettazione, la conduzione, etc. 
Tornando a quello che diceva ieri Quaglia, un conto è l’innesco un altro è il mantenimento. E infine 
c’è la legacy della partecipazione. Tutte queste cose non sono codificate, non ci sono registri 
professionali. Però ormai c’è in Italia un panorama molto articolato, anche di modi, approcci, 
metodologie molto diverse tra loro. Tutte queste competenze vanno apparecchiate e gestite per 
dialogare con le competenze legate ai beni culturali.

La partecipazione implica 
molteplici professionalità e 
competenze che devono essere 
integrate con le competenze 
legate ai beni culturali.

James Bradburne
Una delle cose che impedisce in questo paese la crescita degli istituti è la fissazione sull’interno. 
Interno-esterno, noi e l’altro. Dobbiamo capire che tutti crescono meglio quando le squadre, le 
funzioni, sono fatte da gruppi misti e quando ci sono anche esterni che hanno competenze che 
fanno crescere gli interni, senza pensare di dover assumere più funzionari.

Le istituzioni culturali 
possono avvantaggiarsi delle 
competenze possedute da 
soggetti esterni a esse.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 47
Citizen science e partecipazione, 15-56

La questione non è semplicemente legata alla professionalità, ma è legata al cambiare la cultura 
interna, cominciando dalla cultura della direzione. C’è una scuola in America che si chiama 
Museum Management Institute in cui fanno una sorta di head hunting dei curatori, formando i 
senior managers che sono pronti per fare il prossimo passo. Sono curatori, specialisti che amano, 
hanno passione e capiscono il loro mestiere a cui viene fornito tutto un set di competenze. Per un 
mese non abbiamo sentito la parola cultura. Abbiamo studiato marketing, PR, Human Relations, 
con professori di Stanford e di tutte le grandi scuole di Management. Per un mese siamo stati 
sommersi nell’acquisizione di nuove competenze necessarie a gestire. Però siamo già esperti nel 
nostro campo, nella cultura. Questo era un sistema che funzionava, anche se purtroppo soltanto 
il 10%, quattro persone all’anno, erano non americane. Però, se aveste un elenco di tutti i direttori 
dei musei europei, garantisco che tutti sono passati dal MMI. Era un sistema che funzionava 
talmente bene che una intera generazione è arrivata a coprire posizioni importanti. Spero che un 
cambio di cultura simile possa cambiare i beni culturali italiani; perché un registrar o un custode 
non cambia la cultura. Scusatemi, sono bottom up come nessun altro, però i custodi non possono 
cambiare la cultura della gestione dei musei. Dobbiamo cominciare dalla Direzione del museo.

Per cambiare l’approccio alla 
gestione dei beni culturali in 
Italia si dovrebbero sviluppare 
le competenze manageriali dei 
direttori dei Musei, come fatto 
con il Museum Management 
Institute.

Laura Barreca
La Scuola Nazionale del Patrimonio, negli anni scorsi, ha lavorato proprio per la riformulazione 
delle professioni museali e, avendo fatto parte del comitato scientifico del progetto Toolkit for 
Museum, abbiamo lavorato sulle competenze professionali, che sono state individuate in quattro 
figure fondamentali: curatore, registra, educatore e comunicatore. Nel corso di due anni, si sono 
così formati circa 120 professionisti dei musei. La Scuola del Patrimonio, che è l’ente strumentale 
che il ministero dovrebbe supportare continuamente e sempre di più, è riuscita quindi negli scorsi 
anni ad aprire la strada verso l’attribuzione di nuove professionalità che non sono attualmente 
riconosciute, come per esempio quella dei comunicatori.

I professionisti museali devono 
essere formati attraverso 
percorsi specializzati, in modo 
da venir meglio riconosciuti a 
livello istituzionale.

Alessandra Ferrighi
All’interno della nostra indagine sulla partecipazione alla gestione del patrimonio culturale, 
abbiamo incontrato esclusivamente professionisti culturali: tutti coloro che hanno avviato 
queste esperienze partecipative sono laureati, specializzati o dottorati. Sono dei professionisti 
ad altissimo livello, formati in discipline umanistiche, ma non solo. Le competenze che 
eventualmente risultano meno consolidate non riguardano la dimensione relazionale: capacità 
come l’empatia, la mediazione e la costruzione di legami sono già presenti e si sono rafforzate 
proprio grazie all’esperienza sul campo. Le lacune si riscontrano piuttosto nell’ambito della 
gestione: competenze organizzative, economiche e strategiche, fondamentali per garantire la 
continuità e la sostenibilità nel tempo delle comunità e dei processi avviati.

I professionisti che conducono 
progetti partecipati sui beni 
culturali hanno competenze 
legate alla mediazione e 
all’empatia, ma mancano di 
competenze manageriali e 
gestionali.

Pierluigi Feliciati
A parte le dinamiche interne sui programmi dei corsi, che è frutto di contrattazione, abbiamo 
provato a rimettere quanto possibile in discussione, non radicalmente ma nei dettagli, i vincoli 
e le tabelle ministeriali che sono rigidissime, cercando di fare in modo che gli studenti possano 
scegliere, possano muoversi, e possano uscire soprattutto con la capacità di imparare a imparare, 
cioè a porsi dei problemi e intravederne le soluzioni. Quindi, accompagniamo gli studenti in tutti 
gli insegnamenti obbligatori e nelle tantissime attività di confronto col territorio perché, come 
saprete, per attivare, qualificare e riqualificare i corsi di laurea è richiesto di confrontarsi con gli 
stakeholders.

I percorsi formativi dei 
professionisti della cultura 
devono sia prevedere 
interdisciplinarietà che 
lo sviluppo di capacità di 
confronto con il territorio.

Alessandro Garrisi
Faccio spesso un esempio che riguarda l’ex ministro Franceschini. C’è chi lo ha amato e chi lo 
ha odiato, però è una persona che ha fatto il Ministro dei beni culturali e poi della Cultura per 
tanti anni senza essere un tecnico, dato che la sua formazione è di avvocato. Allora per guidare 
un processo non serve per forza essere competenti in quella materia, ma serve piuttosto avere 
le capacità. E qui entriamo nell’ambito delle soft skill: che soft skill servono per accompagnare 
questo processo da parte dei professionisti? Dipende da come lo vogliono accompagnare. Se 
vogliono guidare il processo, servono delle capacità relazionali, servono delle conoscenze dei 
meccanismi della politica. Perché comunque l’interlocutore alla fine sarà di natura istituzionale, 
e bisogna sapere come relazionarsi con questi attori.

Per guidare processi partecipati 
legati ai beni culturali non è 
necessario essere dei tecnici, 
ma servono piuttosto soft skill 
relazionali e politiche.

Cristina Loglio
Quando ho fatto l’Università io, studiare Lettere significava poter insegnare Lettere. Oggi non 
è più così: da un certo punto in poi, per diventare insegnante, si è dovuto studiare la didattica 
della materia. Allo stesso modo penso che quella parte di professionisti dei beni culturali che 
hanno a che fare con una diretta promozione dovrebbero integrare le loro competenze, e quindi 
l’intero processo. E dovrebbe essere l’università a dare loro queste skills, a formarli su questo. 
Questo è ciò a cui conduce il programma europeo CHARTER – a cui qualcuno dei presenti ha 
partecipato – che mette in evidenza come queste soft skill vadano allenate poiché sono anch’esse 
delle competenze da formare.

I professionisti dei beni culturali 
dovrebbero poter apprendere 
le soft skills necessarie al loro 
lavoro attraverso l’istruzione 
universitaria.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 48
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Federica Armiraglio
Nel nostro lavoro c’è spesso necessità di stringere alleanze e collaborazioni: le soft skills che 
devono essere maturate nelle nostre professioni riguardano l’ascolto, la mediazione, il lavorare 
in modo interdisciplinare, la creazione delle filiere (che è difficile perché spesso si tende a stare 
chiusi nelle nostre torri d’avorio), il lavorare in permeabilità.

Tra le soft skills utili troviamo la 
capacità di ascolto, di stringere 
alleanze e di lavorare in modo 
interdisciplinare.

Willeke Wendrich
La maniera in cui stiamo trattando qui il tema delle soft skills mi ricorda molto le scuole di campo 
in cui ho insegnato e in cui il principio guida è quello di dare un po’ di responsabilità del lavoro, 
mantenendo però alta la soglia dell’attenzione per essere pronti a rimettere insieme i pezzi se le 
cose dovessero a un certo punto andare storte. Quindi penso che questa idea di responsabilità 
sia veramente centrale qui, perché è così che si possono veramente attrarre le persone e renderle 
entusiaste.

Tra le soft skills utili ci sono la 
capacità di dare responsabilità 
alle persone, in modo da 
coinvolgerle ed entusiasmarle.

Laura Barreca
Le soft skills spesso non sono prese in considerazione dai musei e non sono valutate; per esempio 
tra gli attuali criteri di valutazione non è presente la capacità o l’abilità a utilizzare nuovi strumenti 
tecnologici.

Possedere soft skills non è tra 
i criteri di valutazione delle 
professioni museali.

Alessandra Gariboldi
Le competenze riferite alla capacità di comunicazione e all’uso di strumenti, sono competenze 
verticali non sono soft skills: il comunicatore, il mediatore, l’educatore del patrimonio sono 
mestieri. Però credo anche che le soft skills si possano insegnare, eccome! ‘Vocational training’ 
e ‘lifelong learning’ sono incentrati su questo. Mediazione con le comunità e negoziazione sono 
delle soft skills che si esercitano, tant’è che ci sono fior di professionisti che ce le hanno. Ci sono 
cose con cui si nasce (la passione o ce l’hai, o niente), altre cose si possono imparare eccome. 
Le soft skills, a differenza delle hard skill, non si imparano nei modi tradizionali, ma attraverso 
peer e action learning tra direttori di musei perché tantissima di questa competenza risiede 
nelle professionalità che già esistono. Ci sono moltissimi modi di coltivare questa competenza, 
il punto è imparare a imparare. Quindi l’unica competenza che veramente bisogna insegnare, fin 
da bambini, è la capacità di adattarsi.

Le soft skills si possono 
insegnare attraverso percorsi 
di vocational training e lifelong 
learning. Alcune qualità sono 
innate, molte altre si possono 
imparare anche se non 
attraverso metodi tradizionali.

Problemi e inadeguatezze della selezione di professionisti e funzionari
Alessandra Gariboldi
Le persone che lavorano nelle amministrazioni sono selezionate nel modo sbagliato e 
quindi francamente chi è nei ruoli apicali non ha la sensibilità e la competenza per favorire la 
partecipazione.

La selezione dei professionisti 
nei ruoli apicali risulta spesso 
problematica.

Don Giuseppe Bucaro
Dobbiamo capire cosa fare per indurre ad aggiornarsi chi è preposto alla gestione dei beni 
culturali. Concludo con questo esempio: in Sicilia non si facevano concorsi da 22 anni. Hanno 
riattivato un concorso attraverso cui chi è stato assunto in Assessorato alla Regione come 
catalogatore, 22 anni dopo può diventare architetto. Una volta raggiunto questo obiettivo, costui 
diventa il gestore di tutti i beni culturali architettonici. Qualche cosa non funziona qui. Per cui 
l’ostacolo principale non è la mancanza di leggi, ma è la modalità di interazione tra noi che ci 
occupiamo del terzo settore e la parte burocratico-amministrativa.

Gli amministratori pubblici non 
sono incentivati ad aggiornarsi 
e questo crea contrasti con gli 
operatori del terzo settore.

Difficoltà che provengono fondamentalmente, non tanto dalle leggi, ma da chi è preposto 
giuridicamente a gestire, nei vari enti pubblici, l’attività dei beni culturali. Se poi dovessimo 
fare un riferimento specifico alla Sicilia, lì tutti i dipendenti della Regione che si interessano di 
beni culturali sono anziani, non hanno fatto alcun aggiornamento e di conseguenza l’ostacolo 
principale sono proprio gli uffici. Mi chiedo se invece non bisognerebbe ripensare il ruolo delle 
soprintendenze. Molte soprintendenze, infatti, rappresentano l’ostacolo principale a che ci sia 
una vera partecipazione delle comunità. Non faccio riferimento solo alla mia piccola esperienza, 
ma nel nostro caso, non ho nessun timore a dire che, dopo aver sistemato il Monastero e averne 
fatto un’eccellenza, l’ostacolo principale è stato il mio vescovo.

Le soprintendenze e i 
funzionari che vi lavorano 
spesso ostacolano i processi 
di partecipazione data la 
mancanza di aggiornamento.

Marco Cammelli
Abbiamo un grossissimo problema di ringiovanimento e di ricambio di generazioni che vale per 
tutta l’amministrazione. Tempo fa con un gruppo di colleghi, c’era anche Sabino Cassese, ci 
chiedemmo che cosa si poteva fare, ma c’erano solo ipotesi traumatiche. Insomma, non era facile 
venirne a capo. Però, tra le varie ipotesi, abbiamo riflettuto sulla possibilità di un decentramento 
serio delle articolazioni periferiche del Ministero che ha non soltanto il vantaggio di avvicinare 
i poteri alle collettività e alle comunità, ma ha anche quello di potenziare i funzionari arrivati 
per ultimi, perché i più giovani sono lì, nelle amministrazioni periferiche. Questi ultimi, se non 
vengono intercettati subito, nel giro di qualche anno sono perfettamente omologati a tutte le 
logiche che ci sono. E questo vale per l’università e per mille altre cose. Questo è un punto che 
richiede interventi anche sulla questione del pubblico impiego in senso stretto. 

Chi lavora nelle soprintendenze 
si muove secondo una logica di 
carriera più che secondo una 
logica di servizio.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 49
Citizen science e partecipazione, 15-56

Noi abbiamo avuto alcune soprintendenze, cito quella di Bologna, che ha cambiato il 
sovrintendente 3–4 volte in un anno e mezzo, ma che razza di rapporti volete che ci siano? Non 
soltanto con la Comunità, ma anche con i funzionari. Questo perché la logica della promozione 
e della sistemazione professionale del singolo è assolutamente prevalente rispetto alla logica 
del servizio. Di conseguenza ci sono temi sindacali, che capisco essere lontano mille miglia dalle 
cose più poetiche, più lievi, più dolci, più evocative, magnifiche che ognuno di noi sente e vive e 
che motivano il nostro lavoro. Tuttavia, non possiamo sottovalutarli, ecco il motivo per cui volevo 
richiamarle. Cioè, c’è questa parte qui che è un muro. E, sia chiaro, non perché c’è sicurezza del 
potere – perché non c’è sicurezza –, ma perché si sentono assediati. Io devo ancora capire in un 
paese in cui tutti si sentono assediati, chi sono gli assaltatori?
Alessandra Gariboldi
Quando ti riconoscono come professionalità esisti e diventi capace di interagire con gli altri. 
Inoltre, tale riconoscimento deve essere reciproco in modo che la professionalità riconosca il 
ruolo della non professionalità o del cittadino, in tutte le sfumature possibili e immaginabili. 
Questa possibilità ha a che fare con le modalità di formazione e di selezione del personale. Infatti, 
chiunque oggi entri nell’apparato del Ministero passa per percorsi disciplinari verticali, non gli 
si chiede nient’altro. Le persone sono selezionate sulla base di criteri che non hanno alcuna 
rilevanza oggi, che ci devono essere, ma che rappresentano solo una piccola parte di ciò che serve 
realmente. La macchina burocratica rischia di annullare tutto: è piena di gente con competenze 
straordinarie costruite nella vita, che viene annichilita nel giro di pochissimo. Quante persone 
conosciamo nella pubblica amministrazione, che non sono mai arrivate ad avere un ruolo di 
dirigente, con delle competenze davvero straordinarie, persone mille volte più capaci dei loro 
dirigenti, e che finiscono a fare solo amministrazione, bandi. E adesso con i nuovi assunti che 
stanno entrando nelle regioni si perdono tutti i dirigenti e funzionari esperti, che ne sanno di 
amministrazione e arrivano un sacco di nuovi che invece non ne sanno niente. Perché sono 
selezionati o messi lì nel gioco del ‘ti sposto di qua, ti sposto di là’.

Il personale del Ministero è 
selezionato attraverso percorsi 
disciplinari verticali che non 
valorizzano le capacità reali 
delle persone.

James Bradburne
È più importante avere la possibilità di creare un organigramma che corrisponda al lavoro che 
dobbiamo fare, piuttosto che avere la professionalità specifica di un archeologo o uno storico 
dell’arte. Questo non può essere fatto a livello del Ministero. Per esempio, quando sono arrivato 
a Brera io avevo più dottorati di ricerca fra i custodi che fra i curatori e questo è un nonsense. E, 
fino ad ora, non c’è una posizione, un vuoto, un ruolo che si chiama registrar, e neanche educatore. 
La prima cosa che non funziona è il sistema concorsuale dello Stato italiano e del Ministero 
della Cultura, perché invece che prendere una certa persona, assumere un altro impiegato, 
identificando il vuoto che magari qualcun’altro ha lasciato a livello locale, lo Stato aspetta che 
se ne vadano 50 persone e se 50 altri istituti hanno perso 50 persone, si fa un bando per 5.000 
persone che arrivano tutte insieme nell’arco di un anno, dopo aver passato tre anni in attesa. 
Questo sistema crea degli strati nell’istituto che impediscono il passaggio di conoscenze e 
l’apprendimento di cui stiamo parlando. Se la persona ha un minimo di competenze, dobbiamo 
capire di quale input questi abbia bisogno per crescere; non per soltanto per fare il suo lavoro, 
ma per crescere. E tutti questi processi dovrebbero avvenire a livello locale, dell’Istituto stesso.

Servirebbe che i musei e le 
istituzioni culturali avessero 
maggiore autonomia rispetto 
alla selezione del personale. 
Attualmente il sistema di 
assunzione è centralizzato 
e basato su concorsi che 
creano stratificazioni che non 
consentono il passaggio di 
conoscenze tra persone.

Giuliano Volpe
Dopo l’emanazione della legge 110, che è stata una legge importante, è stata istituita una 
commissione congiunta del Consiglio superiore ‘beni culturali e paesaggistici’ e del Consiglio 
Universitario Nazionale, nell’ambito di una più stretta collaborazione tra MiBACT e MIUR; della 
commissione faceva parte anche Massimo Montella; cercammo di integrare i profili professionali 
integrando anche le professioni museali: c’è ancora l’idea che basti essere storico dell’arte o 
archeologo, per poter svolgere tutte le mansioni delle professioni museali, mentre sono altre 
le competenze necessarie. Non ci siamo riusciti: abbiamo fatto un bellissimo documento che è 
rimasto, come tanti, nel cassetto. Una delle questioni importanti affrontate da quel documento è 
attribuire davvero autonomia ai musei e alle soprintendenze, attraverso la proposta di applicare 
a queste organizzazioni, con tutti i limiti, il ‘modello universitario’. Ormai ogni Università bandisce 
un concorso e sceglie chi assumere. Se, ad esempio, a Brera c’è bisogno di una figura particolare, 
questa deve essere selezionata da Brera. Senza che ci sia un concorso ogni dieci anni, con mille 
posti e poi a ogni istituto viene assegnato chi capita. Se al MAN hanno bisogno di un etruscologo 
o di un egittologo, devono poterselo selezionare. Connesso a questa esigenza c’è un altro 
problema, che riguarda soprattutto le soprintendenze: se qualcuno che viene selezionato a livello 
nazionale e poi mandato, per esempio, in Calabria, o in altre sedi ritenute disagiate, succede 
spesso che dal giorno dopo il vincitore di concorso tenta di andarsene. Le sedi periferiche soffrono 
di questo problema. Ma se invece il concorso fosse bandito dalla Soprintendenza, chi si candida 
per Reggio Calabria sa che quello è il suo posto di lavoro. Io sono stato per vent’anni a Foggia, ma 
nessuno vuole venire a lavorare a Foggia, pur essendo un territorio bellissimo con un patrimonio 
importante. Un’altra soluzione sarebbe stata l’attribuzione alla Scuola del Patrimonio, come 
accade in Francia, della funzione di selezione e formazione del personale del ministero, attraverso 
concorsi nazionali.

Sia le soprintendenze che le 
istituzioni museali dovrebbero 
essere dotate di autonomia 
nella selezione del personale, 
sul modello universitario: ogni 
istituto sa di quale competenza 
necessita maggiormente e 
ciascuno deve poter scegliere in 
quale istituto lavorare.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 50
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿In realtà poi alla Scuola sono state attribuite altre funzioni, tra cui, a mio parere assurdamente, 
una formazione superiore addirittura di quarto livello, post-dottorale. Questo è stato un primo 
fallimento. Se serve una legge dello Stato per modificare le norme sul reclutamento, allora la si 
faccia. Il secondo fallimento riguarda i custodi: possiamo continuare a fare i concorsi per reclutare 
custodi? I vincitori poi spesso sono laureati o dottori di ricerca, che rimangono frustrati o utilizzati 
impropriamente, sottopagati rispetto alla loro qualifica. A mio parere si potrebbero trovare altre 
soluzioni, magari in collaborazione con il Ministero dell’Istruzione e con quello dell’Università. 
Per queste funzioni si dovrebbe valorizzare la laurea triennale, Invece è rimasto questo modello 
di reclutamento molto sindacalizzato, molto arretrato, con il vecchio tema scritto e poi l’orale, 
per reclutare personale che ormai dovrebbe fare un mestiere molto diverso, di mediazione tra 
patrimonio e vari pubblici.
Laura Barreca
I concorsi vanno fatti laddove serve il professionista che investe sul territorio, perché stare in un 
certo posto garantisce prossimità e la prossimità è cura: se non ti sto accanto, non ti posso curare, 
non mi posso prendere cura fisicamente dei luoghi e delle persone.

I concorsi pubblici dovrebbero 
essere fatti su base locale.

Federica Armiraglio
Mentre abbiamo tantissimo preso in considerazione i luoghi della cultura che vengono gestiti 
dal Ministero, non abbiamo detto che in realtà ci sono centinaia di Musei che vengono gestiti dai 
Comuni e, in molti casi, da piccoli Comuni. Ecco, anche io ho avuto in passato una bella esperienza 
diretta da conservatore e volevo segnalare la necessità di istruire la pubblica amministrazione 
intermedia; soprattutto quei piccoli comuni e i loro amministratori, che operano cultura in 
maniera incompetente soprattutto quando gestiscono dei Musei. Quanto meno, devono 
maturare la capacità di affidarsi a professionisti, a cui delegare anche scelte di indirizzo nella 
gestione di patrimoni spesso rilevanti.

Moltissimi musei sono gestiti 
dai piccoli comuni. Questa 
pubblica amministrazione 
intermedia spesso va istruita, 
altrimenti attua una gestione 
incompetente.

Pierpaolo Forte
Credo sia importante distinguere i due emisferi di questo mondo. Da una parte, l’emisfero pubblico, 
che ricomprende in particolar modo lo Stato, e il Ministero naturalmente, ma anche le Regioni, gli 
enti locali, le aziende pubbliche – benché il discorso in questi casi sia un po’ più complesso. 
D’altra parte, c’è tutto il mondo non pubblico, fatto di privati commerciali, di privati non profit a 
vario titolo, e così via. Questi due mondi camminano, in ordine al discorso del lavoro, in maniera 
assai diversa. Non solo perché in un caso ci sono i concorsi e nell’altro ci sono delle selezioni fatte in 
maniera molto diversa, ma anche per tanti altri motivi che non ho qui il tempo di precisare.
Il Parco Archeologico di Pompei approva ormai stabilmente un bilancio di 170-180 milioni di 
euro all’anno. Cioè, stiamo parlando di un’impresa di medie o grandi dimensioni, perfettamente 
in grado di governarsi il suo personale e in grado di soddisfare il suo fabbisogno. Ma da 10 
anni stiamo segnalando le necessità di fabbisogno sempre crescenti: quando arrivi ad avere 
quattro milioni di visitatori, capisci bene che devi necessariamente avere una forza lavoro 
corrispondente. È inutile dire che la risposta è stata: ALES (Arte Lavoro e Servizi). E qui è il punto, 
cioè quando noi pensiamo ai lavoratori del comparto culturale, non dobbiamo fare l’errore di 
credere che si tratti solo dei ruoli ministeriali. Non è così nella realtà: la gran parte del lavoro in 
ambito culturale nel nostro paese, anche sul patrimonio pubblico, è fatto da società private; che 
poi siano veramente private o che siano di diritto privato ma in controllo pubblico cambia molto. 
Quindi la mia sensazione è che questa sia la risposta più comoda per i politici. Con tutti i tentativi 
che abbiamo fatto, Pompei non può proprio rappresentare un rischio finanziario per lo stato, non 
buttiamo all’aria nessuno se ci fate fare la programmazione del personale che ci serve. Alcune 
cose le abbiamo anche viste cambiare, per esempio abbiamo visto darci la dotazione organica, 
quella che un tempo si chiamava la pianta organica, che abbiamo potuto fare noi e questa è 
un’autonomia su cui dobbiamo lavorare e insistere.

I professionisti del 
pubblico e del privato sono 
selezionati attraverso criteri 
molto differenti. Serve 
maggiore autonomia alle 
istituzioni pubbliche nella 
programmazione del personale. 
La situazione attuale porta 
spesso a impiegare lavoratori 
afferenti a società private.

Federica Armiraglio
Dovrebbero [i decisori politici] diventare consci della necessità di assumere dei professionisti 
pagandoli adeguatamente. Perché possiamo anche formare tutti i professionisti che vogliamo, 
però poi dobbiamo anche poterli collocare. Nel bacino dei Musei di proprietà provinciale, 
regionale, comunale, diocesana c’è un grandissimo bisogno di professionisti, ma dall’altra 
parte, cioè dalla parte dei decisori, c’è incompetenza e inconsapevolezza della necessità di dover 
cercare queste figure professionali.

Nelle organizzazioni museali 
c’è un grande bisogno di 
professionisti che però è 
disatteso dall’incompetenza dei 
decisori.

Alessandra Gariboldi
Serve che in entrata si selezionino coloro che possiedono le competenze più necessarie. Stiamo 
un po’ migliorando su questo perché abbiamo messo il comunicatore, adesso mettiamo il 
registrar e sulle competenze gestionali, ci sono fior di Università con corsi di management della 
cultura che finalmente formano davvero le persone.

Negli ultimi anni notiamo dei 
miglioramenti nei processi 
di formazione e selezione dei 
professionisti.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 51
Citizen science e partecipazione, 15-56

Citizen science: le opportunità della ricerca partecipata
Claudio Gnessi
Il patrimonio si sostanzia quando tre poteri si allineano: 1) il potere degli esperti, cioè delle figure 
professionali, gli scienziati, chiamiamoli così, nel senso di coloro che lavorano per conoscere; 
2) il potere delle comunità, che poi non sono altro che aggregati di persone; 3) il potere delle 
amministrazioni, ovvero di coloro che gestiscono i flussi amministrativi, i flussi politici e le 
organizzazioni a livello legislativo. Se questi tre mondi si allineano e lavorano insieme, si può 
arrivare a creare un patto che definisce cosa sia il patrimonio. In questa definizione di Rivière c’è 
una cessione di potere, realizzata attraverso questo patto con cui l’insieme dei beni di cultura 
materiale e immateriale, vengono riconosciuti come incarnati in un territorio e rappresentativi 
di una comunità, non dei professionisti e non dell’amministrazione. Ed è una definizione 
bellissima che, dal mio punto di vista, chiude il cerchio su quella domanda lì. ‘Se ne possono 
occupare?’. Sì, attraverso il dialogo tra questi diversi soggetti, ma in un ambito che superi il 
singolo bene culturale e giunga a concepire il patrimonio come insieme dell’eredità incarnata 
in un territorio e specchio di una comunità. Faccio un esempio di etnografia organizzativa della 
mia organizzazione, di come noi lavoriamo per fare citizen science, ovvero per condividere il 
sapere degli esperti ai non esperti, fare drive di competenze e fare in modo che queste persone 
un domani possano cominciare ad attivare dei percorsi di patrimonializzazione indipendenti, in 
relazione e in dialogo con gli esperti e con le amministrazioni. Ad esempio, siamo andati nelle 
scuole elementari per far fare i calendari delle feste laiche e religiose dei paesi d’origine degli 
alunni. Il risultato è stato un calendario con 175 feste diverse tra italiane, filippine, eccetera. Ogni 
festa è stata poi puntualmente descritta da un bambino che fa una sua scheda di patrimonio 
che viene passata all’antropologo che la espande e la fa diventare una scheda di patrimonio 
scientificamente definita, in cui si analizza la relazione tra quella festa, quella comunità, e il 
territorio di riferimento. Un catalogo è un inventario partecipato del patrimonio immateriale. 
Lo si può fare col patrimonio materiale e l’abbiamo fatto. Bambini, giovani, anziani che vanno 
a fare l’analisi del Mausoleo di Sant’Elena, delle catacombe, del parco di Centocelle, delle Ville 
romane, del monumento del cannone, del monumento della targa dei caduti, fanno poi la loro 
scheda di patrimonio. Questa scheda viene aggiornata dagli esperti che tirano fuori qualcosa, 
la si commenta insieme e si produce una scheda. Dopodiché bisogna andarlo a raccontare alla 
Pontificia Commissione di Archeologia Sacra che hai fatto una scheda in cui ci hanno messo le 
mani anche gli anziani e i bambini. Questo necessita un sacco di tempo, ma questo è il nostro 
lavoro, che è la mediazione necessaria per allineare i poteri. Quindi il nostro unico strumento di 
analisi e di operatività è la negoziazione, l’unica pratica è il dialogo e l’unica attività costante è 
l’attività di ascolto. Questi sono i tre elementi attraverso cui fai dialogare un po’ tutti. Non ci si 
riesce praticamente mai, ma quando ci riesci, crei patrimonio.

Il patrimonio è l’insieme 
dei beni culturali materiali 
e immateriali, riconosciuti 
come incarnati in un territorio 
e rappresentativi di una 
comunità; si sostanzia quando 
si allineano il potere degli 
esperti, delle amministrazioni e 
delle comunità. Citizen science 
è la condivisione del sapere 
dagli esperti ai non esperti, 
in modo che questi ultimi 
possano attivare dei percorsi 
di patrimonializzazione 
indipendenti, in dialogo 
con gli esperti e con le 
amministrazioni.

Pierpaolo Forte
La conoscenza di tipo scientifico ha una metodologia che, per acquisizione e statuto, la 
rende un po’ diversa dal metodo democratico, che invece è un’altra cosa che può riguardare 
le opinioni, le esperienze, le conoscenze, le sapienze, la saggezza. Cioè tutti i modelli di 
conoscenza che sono, sia ben chiaro, non solo nobili, ma molto spesso efficacissimi. Per 
altro, abbiamo moltissime riprove che le metodologie deduttive sono incredibilmente capaci 
di giungere a conoscenze che poi vengono verificate solo a distanza di secoli attraverso 
verifiche empiriche successive. 
Però non confondiamo le metodologie del ‘vero’ scientifico con tutte le altre forme di discussione, 
definizione e accertamento del vero che sono, ripeto, lecite, ma di diverso tipo; per cui l’espressione 
cittadinanza scientifica ha in sé un problema. Sappiamo tutti che la cittadinanza non ha una 
definizione normativa nel nostro sistema: nel nostro ordinamento non trovate una norma che dica 
‘cittadinanza è:’. Non esiste perché effettivamente è un complesso di facoltà, di diritti, obblighi, 
doveri, responsabilità che sono sparse un po’ qua e là. E quindi, a mio avviso, questa espressione 
purtroppo è poco significante e non vale la pena di insistere troppo su di essa, a meno che non ci 
concentriamo su darle un contenuto, cioè cosa significa cittadinanza scientifica?

L’espressione ‘cittadinanza 
scientifica’ ha in sé un problema 
perché il metodo scientifico 
è molto diverso dal metodo 
democratico e perché il 
concetto stesso di cittadinanza 
non è univocamente definito 
nell’ordinamento giuridico.

Alessandro Garrisi
Citizen science è una cosa un po’ diversa da Scientific Citizenship. Cittadinanza scientifica e 
scienza dei cittadini non sono esattamente la stessa cosa, ricordiamocelo quando ne parliamo. 
Mi piacerebbe anche sottolineare che permettere ai cittadini di partecipare alla ricerca, è diverso 
da far fare la ricerca ai cittadini. Sono cose diverse e questo lo dico perché noi stiamo ragionando 
di argomenti che comunque, seppur non in maniera centrale, però contengono riferimenti alla 
Convenzione di Faro, che come abbiamo già detto ha vent’anni e sente un po’ l’età.

Cittadinanza scientifica e 
scienza dei cittadini non sono la 
stessa cosa perché permettere 
ai cittadini di partecipare alla 
ricerca è diverso da far fare la 
ricerca ai cittadini.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 52
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Pierluigi Feliciati
A proposito di regole, di potenziale umano e delle persone che decidono, sono molto d’accordo 
sulle riflessioni iniziali, sulla crisi demografica e sulle potenzialità delle persone che portano 
delle competenze. Sapete però quante persone sono registrate come utenti, cioè come editor, 
sulla Wikipedia italiana? Non 10 mila, non 100 mila! Ho verificato un attimo fa: 2.497.000 
persone registrate. Poi ce ne sono almeno altrettante che non sono registrate ma intervengono 
ugualmente. Allora, dobbiamo confrontarci con queste persone che desiderano mettere 
a disposizione un po’ del loro tempo per correggere una virgola, per parlare del supereroe 
della serie televisiva, ma anche di un dipinto, di una chiesa, di un personaggio. Io lavoro con i 
miei studenti sull’ecosistema Wikimedia perché è un laboratorio di studio e narrazione molto 
interessante. Gli insegno a fare le citazioni, a semplificare la bibliografia, a combinare diversi 
studi e fonti in un’unica narrazione che renda conto dei diversi punti di vista. Nel mondo 
Wikimedia ci sono, oltre a Wikipedia, anche ambiti più tecnici come, ad esempio, Wikidata che sta 
conquistando un posto centrale nella rete del web semantico. È una delle fonti principali di dati 
per le intelligenze artificiali che sempre di più forniscono delle risposte. In Wikidata viene caricata 
tutta la pubblicistica scientifica, tutte le autorialità, eccetera. Questa è cessione di autorialità: 
non importa se mi chiamo P Feliciati o se mi chiamo farfallina78, in ogni caso ho partecipato e 
contribuito. Anche tutte le fotografie sono messe a disposizione: ogni anno attraverso il concorso 
Wiki Loves Monuments si caricano in Italia intorno alle 70.000 fotografie del patrimonio. 
Due anni fa si è associata per esempio la Conferenza episcopale italiana che ha liberalizzato l’uso 
aperto delle fotografie delle chiese, mentre i luoghi della cultura dello Stato ancora non sono 
liberalizzati. Insomma, secondo me è un fenomeno che merita di essere considerato ragionando 
di dinamiche partecipative sul patrimonio. Wikipedia è nata come una follia un po’ hippie 24 anni 
fa, dandosi dei pilastri etici e culturali. Primo, Wikipedia è un’enciclopedia, una fonte scientifica 
di secondo o di terzo livello, una narrazione sulla base di fonti attendibili; secondo, bisogna 
cercare il punto di vista neutrale e quindi si contratta, si coopera, si cercano delle versioni delle 
cose che possano dar conto di punti di vista diversi; terzo, è libera, è libero parteciparvi, è libero 
accedervi, è libero scriverci; quarto, che è quello che mi sembra molto interessante, si basa su 
linee guida aggiornabili dalle comunità. Le regole della Wikipedia italiana sono leggermente 
diverse da quella in francese o da quella in inglese. Noi italiani siamo particolarmente conflittuali, 
quindi ci siamo dati regole un po’ strette, mentre, per dire, in quella inglese c’è un meccanismo 
di filtro intermedio che facilita la discussione. I pilastri etici però restano, perché altrimenti 
non sarebbe cresciuta come cresce e la sua attendibilità e autorevolezza non aumenterebbe 
come sta aumentando. Io contribuisco, sono uno specialista di certi temi, ma non importa il mio 
nome, importa che io possa attivare meccanismi per cui anche chi non è esperto possa dire la 
sua e possa contribuire anche con qualcosa di piccolo. Ad esempio, i miei studenti mi dicono: 
‘professore, mentre lavoravo un utente mi ha corretto l’immagine, me l’ha sistemata meglio, 
un altro mi ha aggiunto la categorizzazione’. C’è un effetto di miglioramento continuo. Voglio 
insomma spendere una parola di ottimismo per questo pezzo di mondo importante, 2 milioni 
e 500.000 persone in Italia, o che scrivono in italiano. C’è questa spinta dal basso di cui tener 
conto e forse questo bacino di persone possiamo metterle nelle condizioni di supportarci, e già 
lo facciamo, secondo me, in molte forme. Non è strettamente citizen science ma al centro ci sono 
sicuramente i citizens.

L’ecosistema Wikimedia 
esemplifica il potenziale 
di cittadini interessati a 
contribuire collettivamente 
alla costruzione di conoscenza 
scientifica, indipendentemente 
dal proprio ruolo istituzionale o 
professionale.

Edoardo Meacci
In realtà voglio segnalarvi, se potesse essere utile come esempio virtuoso di collaborazione, 
lo European Public Finds Recording Network, denominato EPFRN. È un progetto, nato sotto la 
ARIADNE PLUS dell’Unione Europea, che mira allo sharing digitale delle informazioni sui beni 
culturali individuati dai detectoristi, attualmente portato avanti da Danimarca, Inghilterra, 
Finlandia, Belgio,Olanda e Repubblica Ceca. Si tratta proprio di uno studio congiunto tra 
detectoristi, accademia e ministeri, attraverso cui hanno anche redatto delle linee guida anche 
per meglio regolamentare il metal detecting e, contestualmente, abbattere la sfera dell’illecito. 
Linee guida che ‘scavalcano’ le leggi, soluzioni sinergiche che valorizzano la partecipazione dei 
cittadini e fortificano la salvaguardia dei beni culturali. E’ di particolare interesse, poiché si assiste 
a una vera interazione fra l’accademia, quindi la scienza, i professionisti, i cittadini e il governo, 
che evolve le proprie regolamentazioni e obiettivi culturali. 

Ci sono esempi virtuosi di 
progetti di ricerca a livello 
europeo in cui si sono 
create linee guida per la 
collaborazione tra scienza, 
cittadini e amministrazione.

Paolo Verri
La possibilità che tutti i cittadini possano partecipare e in qualche modo sentirsi parte della 
cittadinanza scientifica non può essere ex post, non può essere per occasione, ma deve essere 
per una cultura pubblica collettiva. Le persone non devono capitarci dentro – possono capitarci 
dentro – però ci deve essere uno sforzo collettivo di dire: ‘lo sapete che c’è questa opportunità?’, 
perché le persone per la maggior parte non lo sanno.

Il fatto che i cittadini possano 
partecipare ed essere parte 
della cittadinanza scientifica 
dovrebbe avvenire attraverso 
uno sforzo collettivo di 
sensibilizzazione.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 53
Citizen science e partecipazione, 15-56

Alessandra Ferrighi
La ricerca è un’attività specifica, puntuale, che richiede metodo, competenze, risorse e si svolge 
in luoghi ben definiti: i luoghi della ricerca. Coinvolgere i cittadini in questi processi è un’idea 
straordinaria, ma non sempre facile da realizzare, soprattutto se non c’è da parte loro una richiesta 
esplicita o se non vengono accompagnati e facilitati nell’avvicinarsi a questo mondo. Per molti anni 
ho lavorato all’università Iuav di Venezia, e uno dei momenti di contatto con i cittadini veneziani, 
lavorando a Venezia, erano le giornate della ricerca, quando si aprivano le porte dei laboratori 
alla città. Sono convinta del valore dell’incontro, della costruzione di vicinanze, anche se queste 
non sono mai scontate né semplici da attivare. La vera sfida, secondo me, è proprio quella di far 
dialogare e incontrare mondi paralleli, perché tutte le esperienze che abbiamo incrociato, anche 
nella ricerca, sono esperienze che nascono da esigenze specifiche, spesso dettate da curiosità, 
non soltanto dal desiderio di crescere dal punto di vista economico. In ogni caso però ci sono delle 
competenze di base che vengono sfruttate. Resta però aperta una domanda fondamentale: come si 
può realmente portare i cittadini all’interno dei processi di ricerca? E, ancora, in che modo possono 
assumere un ruolo attivo nella valorizzazione o nella conservazione del patrimonio? Alcuni esempi 
esistono, certamente, ma si tratta ancora di eccezioni.

La specificità e la precisione 
richieste dalla ricerca 
scientifica complicano la 
partecipazione. Non è possibile 
fare ricerca se i cittadini non 
lo richiedono e non vengono 
facilitati nell’avvicinarsi a 
questo mondo.

Federica Armiraglio
La cittadinanza scientifica, per quello che vediamo noi, esiste se è guidata. Abbiamo finanziato 
per esempio un progetto molto bello – faccio gli esempi solo perché sono sempre più pratici – che 
è stato organizzato dall’Istituto Tethys per il santuario Pelagos, dove da 8 anni non veniva più 
avvistato uno specifico cetaceo. Noi con I luoghi del cuore abbiamo finanziato un progetto 
di avvistamento da parte dei diportisti. Questo è stato veramente un caso di citizen science, 
con un contributo alla ricerca scientifica basato sulle rilevazioni dei cittadini. Diverso è il caso 
in cui, come a volte capita, si faccia passare l’uso della professionalità gratuita come citizen 
science: bisogna stare ben attenti che questo non accada, la citizen science non deve diventare 
un modo per non pagare i professionisti. Quindi citizenship è un’altra cosa: stiamo attenti a non 
confondere citizen science con partecipazione. E science, la scienza, non è sempre una cosa a cui 
può contribuire la cittadinanza, che va comunque guidata.

La cittadinanza scientifica può 
esistere se guidata. I cittadini 
possono contribuire in certi 
casi, ma non sempre.

Willeke Wendrich
Penso che sia davvero importante, come è già stato detto, distinguere valorizzazione e ricerca. 
Se parliamo di cittadinanza scientifica dobbiamo farlo tenendo a mente cosa ciò implichi dal 
punto di vista della ricerca. In tal senso, la domanda diventa: Perché è importante? È perché se le 
persone capiscono cosa noi facciamo, allora ci potranno supportare? O stiamo piuttosto parlando 
di democratizzazione della conoscenza? Spero la seconda. Ma anche in questo caso ci sono due 
aspetti da considerare: da un lato dobbiamo far sì che le persone capiscano quello che facciamo, 
dall’altro dobbiamo rendere possibile a queste di diventare parte di quello che facciamo. Ma di 
nuovo, se siamo d’accordo che la citizen science riguardi questo diventar parte del processo di 
ricerca, a cosa ci riferiamo esattamente? Parliamo del soggetto della ricerca? 
Del definire il metodo di ricerca? Del definire la teoria sulla ricerca? O parliamo di contribuire 
alla teoria e al metodo di ricerca? La citizen science è stata usata perlopiù nei casi in cui servisse 
fare delle osservazioni su larga scala: riguardanti le popolazioni di uccelli di una certa area, o la 
vegetazione di una certa area, o le trascrizioni di lettere. Ma come si può tradurre ciò nell’ambito 
degli studi sul patrimonio culturale? Penso che, in ogni caso, sia che iniziamo un progetto di 
ricerca con persone che siano interessate al tema, o con persone che non siano interessate ma 
che lo diventino una volta che siano coinvolte, sia importante capire ciò che queste persone siano 
capaci di fare. Perché ci sono persone là fuori, con una grande varietà di esperienze, che siano 
degli ottimi artigiani o che siano degli accademici pensionati, provenienti da altre discipline. In 
ogni caso c’è uno spettro enormemente ampio di persone. Sarei soltanto un po’ cauta riguardo 
all’includere le persone nella definizione della teoria di ricerca, che è un aspetto veramente 
fondamentale che modella come noi capiamo il mondo. Da egittologa, ho avuto a che fare con 
moltissime persone che avevano delle teorie strane su piramidi e alieni. Quindi su questo farei 
attenzione.

Bisogna distinguere in quale 
fase della ricerca vengono 
coinvolti i cittadini. Ci sono 
persone con tantissime 
competenze ed esperienze 
che possono contribuire 
diversamente alla ricerca 
scientifica.

Edoardo Meacci
La passione è importantissima, perché la passione è stimolo di curiosità e alimenta l’intelligenza, 
alimenta la cultura. Se tu prendi un bambino e lo appassioni, probabilmente prenderà una di 
quelle passioni come sua strada, come ad esempio l’archeologia. L’archeologia è una passione, 
non si nasce archeologi, però si nasce curiosi. E a volte qualcuno mi ha chiesto: ‘ma tu col metal 
detector che cerchi?’ Io rispondo: ‘ io non cerco nulla di specifico, cerco e basta, con passione’, 
parlando di metal detecting. Ho la passione della ricerca, del capire e dello studiare, della 
scoperta, non necessariamente di un bene culturale protetto dal Codice, ma di qualsiasi cosa che 
poi vada raccolta, salvata,compresa e, possibilmente condivisa. In tal senso, come Federazione 
Italiana Metal Detecting abbiamo intravisto un nuovo metal detecting detto ‘responsabile’, in cui 
vediamo la partecipazione dei detectoristi. 

I cittadini che partecipano 
alla ricerca scientifica lo fanno 
spesso per passione, e bisogna 
sfruttare questa passione in 
sinergia con le competenze di 
ciascuno per capire che grado 
di coinvolgimento garantire 
alle persone.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 54
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Forse per questo, penso di essere stato invitato e inserito nel congresso.. Nel Nord Europa i 
detectoristi hanno già trovato un livello di partecipazione senza entrare a gamba tesa in una 
sfera di competenze o in una professionalità, si affiancano ai professionisti, collaborano e 
partecipano responsabilmente. Non mi ritengo un esperto, ma la partecipazione e la citizen 
science hanno dei livelli: dal crowdsourcing fino ad arrivare alla extreme citizen science, in cui 
c’è più coinvolgimento di conoscenza ed esperienza, non necessariamente afferente al solo 
settore dei beni culturali. Per concludere: stimolerei a non sottovalutare il prezioso elemento 
della passione, alla base di molte attività umane e sociali. Probabilmente va colta l’opportunità 
di questa passione per trovare un livello adeguato di partecipazione. Un ingegnere si può mettere 
a sfalciare l’erba a Pompei per ripulire gli scavi, però, probabilmente, lo potrebbe fare qualcun 
altro con più maestria, e lui, probabilmente, sarebbe molto più contento, felice e responsabile 
nel fare un qualcosa di più coinvolgente.
Giacomo Zaganelli
Se si parla di coinvolgere i cittadini attraverso una riflessione partecipativa, in qualcosa di 
scientifico, questo, secondo me, ha dell’ossimoro, perché sono mondi che normalmente non 
si toccano.

Coinvolgere i cittadini in 
modo partecipato alla 
ricerca scientifica può essere 
ossimorico.

Alessandra Gariboldi
Parlando di citizen science riemerge anche la questione della partecipazione, perché alla 
domanda ‘è possibile che decisione, sostegno, ricerca, conservazione e valorizzazione vengano 
prese in accordo con i cittadini tutti’, rispondo ‘No, ovviamente no’. Non avrebbe senso. ‘È 
realmente garantito a ogni cittadino il diritto di cittadinanza scientifica?’, meno che mai, non a 
quelli che veramente vorrebbero avercela, figurati agli altri che non hanno nessuna possibilità di 
farlo. Ma quando si è riconosciuti (come per gli educatori museali o i museologi), allora è più facile 
entrare in relazione. Questo è importante perché non tutti sanno tutto e ci sono anche delle cose 
sulle quali persone non specialiste possono avere moltissimo da dire. Un pescatore riguardo a una 
riserva marina può avere una prospettiva di cui tu hai bisogno e che non ti potrà dare il biologo, 
il chimico o l’urbanista. E se tu, da ricercatore, riconosci questo, cioè che anche i non esperti 
sono detentori di saperi importanti, allora si può generare quel continuum di insegnamento-
apprendimento. Di contro, se tu ricercatore non diventi più ricco attraverso la terza missione 
allora non c’è un vero trasferimento.

I ricercatori dovrebbero 
riconoscere i saperi posseduti 
dai cittadini, che potrebbero 
contribuire alla ricerca da 
prospettive nuove, anche da 
non esperti.

James Bradburne
È un tema molto importante quello di come possiamo creare una cultura a partire dalla 
conoscenza situata delle persone, che siano contadini, che siano pescatori, eccetera. Vorrei 
comunque fare un esempio, perché questo tema di citizen science è molto vecchio; mi ricorda 
una discussione degli anni Ottanta-Novanta. E su questo vorrei riportare l’esperienza di Maurice 
Bazin, che era uno scienziato del CNRS francese, che ha deciso con un gruppo dei suoi scienziati 
di andare nel Barrio di Rio de Janeiro. 
Una parte del Rio de Janeiro che si chiama ancora Dietro il Cristo. È il barrio più pericoloso, più 
squallido, più a rischio che possiamo immaginare nel contesto brasiliano. E cosa hanno fatto? 
Non sono andati per insegnare la scienza, e neanche per cambiare le condizioni, ma sono andati 
lì e hanno fornito i microscopi alla gente: qualche decina di microscopi messi nella piazza centrale 
e anche in altre piazze con l’idea di chiedere agli abitanti del Barrio, semplicemente ‘venite, 
guardiamo insieme, e vediamo cosa scopriamo’. La cittadinanza residente, persone che vivevano 
nelle scatole di cartone, hanno portato pezzi del loro ambiente, soprattutto l’acqua. E sotto il 
microscopio era molto chiaro che questa acqua non era sana. Quindi gli scienziati hanno aiutato a 
esplorare, a capire, a paragonare, a sperimentare. Hanno costruito o co-costruito un metodo per 
capire perché la salute di queste comunità era talmente a rischio. Questo progetto è nato come 
una forma di attivismo, però fatto in una maniera che ha lasciato un qualcosa. Perché dopo che 
gli scienziati e Maurice Bazin sono dovuti andare via, hanno lasciato nel Barrio tutta l’attrezzatura 
e un gruppo di assistenti tecnici, assistenti medici, infermieri, hanno deciso insieme di creare 
un centro della scienza, in forma di osservatorio permanente per analizzare e monitorare le 
condizioni del loro ambiente. Questo centro esiste ancora e ha contribuito a un miglioramento, 
magari non ha trasformato il Barrio in Hollywood, però è stato veramente un atto di citizen 
science emergente, potente. E andava oltre il coinvolgimento, oltre la partecipazione, perché 
sappiamo che spesso utilizziamo la citizen science quando abbiamo bisogno di dati da molti 
partecipanti. Però questo era diverso nello spirito, era una messa a disposizione di strumenti che 
sono spesso riservati alle caste scientifiche, e ha avuto un effetto esplosivo. Questo caso risale 
agli anni Settanta. E io l’ho rifatto ad Amsterdam nel 1997. In maniera diversa, però: abbiamo 
aperto un laboratorio al pubblico su loro richiesta, e messo a disposizione lì tutti gli strumenti, 
tutte le competenze, gli scienziati. La funzione era soltanto di aiutare a rispondere alle domande 
che la cittadinanza e le persone che sono venute avevano. Credo che in un tavolo sulla citizen 
science dovremmo, non soltanto ricordare, ma anche immaginare come questi esempi possano 
essere spostati dalle scienze al patrimonio, o viceversa.

Esempi virtuosi di citizen 
science risalgono agli anni 
Settanta. Dobbiamo imparare 
da questi e applicarne i 
principi anche nell’ambito del 
patrimonio culturale.

 
Il discorso



 
Il discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 55
Citizen science e partecipazione, 15-56

Bertram Niessen
Provo a fare un ragionamento sulla domanda che ci avete posto, nel senso che, per come è 
costruita, la prima lettura che si potrebbe dare è che esiste un sapere che viene elaborato in sede 
istituzionale, scientifica, accademica, dopodiché la cittadinanza deve essere messa in condizione 
di gestire questo sapere in modo informato, consensuale, eccetera. Quindi provo a fare questo 
ragionamento: nel 95% delle istituzioni Italiane, da una parte si elabora, poi in una modalità, 
diciamo cibernetica, c’è il trasferimento di informazione, tale per cui, chi deve poi in qualche 
modo prendere parola deve prima ricevere quell’informazione. Questa cosa ovviamente è messa 
in crisi ormai da tutte le forme partecipative. Però qui si aprono tanti modelli diversi, c’è quello 
consensuale, quello conflittuale, quello orchestrale.

Le forme partecipative 
mettono in crisi il modello 
unidirezionale di trasmissione 
della conoscenza 
dall’accademia alla 
cittadinanza.

Francesco Mannino
Viene da chiedermi se chi fa ricerca abbia o meno il dovere di dare rilevanza pubblica al proprio 
lavoro. Potremmo dare per scontato che sia così, ma vi posso garantire che per quanto riguarda 
la percezione, se non addirittura l’evidenza, non è sempre ovvio che ci sia una rilevanza pubblica 
e collettiva della ricerca. Allora io penso che la rilevanza collettiva della ricerca sia una questione 
che comunque, prima o poi, la cittadinanza si troverà ad affrontare nel rapporto con gli istituti 
di ricerca, l’università, il CNR e tutti gli studi di ricerca esistenti. Dall’altro lato mi chiedo anche: 
quando stiamo parlando del diritto dei cittadini a fare parte delle decisioni, di cosa stiamo 
parlando? Stiamo parlando del fatto che sia un diritto civile o che sia, per esempio, un diritto 
che dovrebbe portare a condizioni di miglioramento della qualità della vita, di riduzione se non 
azzeramento, delle diseguaglianze? Credo che questo sia un grande tema, che insomma sta 
molto nel nostro dibattito. Perché se stiamo parlando del fatto che l’interesse da parte della 
cittadinanza nei confronti della ricerca sia un interesse legato anche al migliorare le proprie 
condizioni – e qui parlo per esperienza perché, da operatore culturale di una cooperativa, sono 
in un partenariato speciale con l’università di Catania e quindi viviamo molto questo limine tra 
prima e terza missione – credo che il tema sia come in Italia è interpretato il concetto di terza 
missione. Non voglio dire in opposizione ad altri Stati, però la terza missione ha una caratteristica 
di tipo nazionale per come è stata pensata. Allora io credo che – e so che sono davanti anche a 
un polo universitario, quindi mi espongo in tal senso – che spesso la terza missione venga intesa 
come un’attività soprattutto di disseminazione della ricerca e, in alcuni casi, come elemento 
generativo di sviluppo, di occasioni di impresa, lavoro e così via. Penso quindi che uno strumento, 
per rispondere a questa domanda, sia di ripensare la terza missione e lo dico dentro un luogo 
della conoscenza, dentro un programma che, secondo me, avrà la possibilità, l’opportunità, di 
illuminare alcune decisioni in questo senso. Cioè, il dibattito sulla terza missione non è finito, non 
è dato. Non c’era la terza missione nel 2012, era una questione europea ma in Italia praticamente 
non ne parlava nessuno, oggi è una cosa seria dell’Università italiana e penso che possa ancora 
cambiare. Credo che la terza missione possa essere rivista in un’ottica biunivoca, bidirezionale 
e non soltanto unidirezionale. Non più nell’ottica secondo cui l’Università genera e l’Università 
dissemina, ma anche come un momento in cui i bisogni dei cittadini possano in qualche modo 
illuminare la ricerca. Allora, la terza missione potrebbe avere un peso... Ne ho visti di casi in cui, 
non solo per democrazia della ricerca, non solo per interesse scientifico, mondo della ricerca 
e mondo lì fuori si sono incontrati su un terreno alla pari… posto che sono d’accordissimo che 
chi fa la ricerca sia un professionista, e nessuno può fare ricerca se non ha gli strumenti per 
farlo, così come quando la cittadinanza si rivolge a un urbanista, non può fare poi l’urbanista, 
semmai discute con gli urbanisti su quello che è possibile fare, su quello di cui c’è bisogno. Non 
mi fraintendete, non sto dicendo che tutti devono fare ricerca, dico però che questo tipo di 
rapporto, di stimolo che la cittadinanza può dare alla ricerca quando si creano delle basi di 
scambio reciproco, potrebbe davvero rispondere a questa domanda. E io credo che ci siano gli 
strumenti per farlo proprio attraverso lo sviluppo del concetto di terza missione.

La terza missione è un 
importante strumento per 
diffondere i risultati della 
ricerca, ma anche per creare 
uno scambio reciproco tra 
cittadini e professionisti con 
cui i bisogni dei cittadini 
possano essere riconosciuti e 
illuminare la ricerca stessa.

Laura Barreca
La terza missione non riguarda soltanto la terza missione universitaria, la terza missione riguarda 
tutti, cioè tutte le Istituzioni, tutti gli stakeholders che dovrebbero avere un impatto sociale o 
dovrebbero mostrare qual è l’impatto sociale della propria azione. Qualche anno fa ho lavorato a 
un progetto di terza missione con l’Università di Palermo, con il Max Planck Institute e l’Università 
di Saragozza sugli istituti penitenziari, mettendo insieme il contesto universitario, quindi un 
gruppo di dottorandi con un gruppo di istituti penitenziari. Il mondo carcerario è assolutamente 
dimenticato da tutto e da tutti, eppure è una parte di società, ed è un segmento fragile del 
contesto sociale che tutti dimenticano. Le arti sono state esattamente il punto di incontro per 
mettere insieme in modo democratico, aperto e orizzontale, figure che appartengono a contesti 
sociali diversi, cioè il mondo universitario, che non è più evidentemente chiuso nella torre 
eburnea, ma entra in contatto direttamente e mette insieme contesti diversi.

La terza missione riguarda 
tutte le istituzioni e gli 
stakeholders che dovrebbero 
avere un impatto sociale 
attraverso la propria azione di 
ricerca.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 56
Citizen science e partecipazione, 15-56

﻿Don Giuseppe Bucaro
A mio avviso bisogna andare oltre e considerare tutti i cittadini come tali: tutti i cittadini che hanno 
dei ruoli specifici, li hanno da cittadini e quindi il punto è di cercare di realizzare una sinergia tra 
le tre componenti: la scienza, chi gestisce il volontariato e chi è nelle pubbliche amministrazioni. 
Bisogna cercare di realizzare una sintesi a seconda degli obiettivi da raggiungere.

Bisogna creare una sinergia 
tra le varie componenti dei 
progetti partecipati: scienza, 
volontariato e amministrazioni.

 
Il discorso



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-994-8

Open access 57
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025 Calcagno, Lo Verso, De Simone  |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-994-8/004

﻿

Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

Edizioni
Ca’Foscari

Analisi del discorso
Partecipazione come processo 
complesso
Monica Calcagno
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Andrea Carlo Lo Verso
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Francesca De Simone
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Le riflessioni del tavolo sulla partecipazione sono partite da una domanda 
provocatoria – ‘dobbiamo cambiare il Codice alla luce di Faro?’ – a cui è stata data 
una risposta netta e negativa: le norme funzionano bene così come sono. Una 
risposta che avrebbe potuto bloccare il dibattito e invece, al contrario, ha aperto uno 
spazio di riflessione sulla partecipazione come processo complesso e articolato che 
richiede decisioni di governance, progetti di formazione e occasioni di valutazione 
puntuale.

Per riassumere la discussione possiamo partire dalla definizione di partecipazione 
che, in Treccani, è l’azione di «prendere parte a una forma qualsiasi di attività 
sia semplicemente con la propria presenza, con la propria adesione, con un 
interessamento diretto, sia recando un effettivo contributo al compiersi dell’attività 
stessa». Nella sua ampiezza, questa definizione evidenzia da subito gli snodi critici 
che hanno accompagnato la nostra discussione. La partecipazione presenta 
una grande varietà di sfumature che vanno dall’atto di presenza all’intervento 
deciso, e i risultati sono generati da un intreccio complesso di azioni in cui ogni 
attore partecipante contribuisce o concretamente, e/o in modo simbolico perché 
svolge azioni con altri, o perché aderisce simbolicamente a una manifestazione di 
interesse. Pensiamo a quanto si possa partecipare in modo diverso a campagne di 
sensibilizzazione per la cura del patrimonio: firmando una petizione, contribuendo 
con una quota o partecipando ad azioni di pulizia e cura collettiva, per esempio, di 
luoghi e monumenti. 

﻿ Sommario  1 Cosa è emerso durante i lavori del tavolo. – 2 La spinta partecipativa nel quadro 
della cultura amministrativa. – 3 La natura delle comunità partecipanti. – 4 Nuove figure per la 
partecipazione. – 5 Per concludere: cosa non è emerso?



﻿

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 58
Citizen science e partecipazione, 57-62

Il processo della partecipazione si articola a partire dagli obiettivi che si 
vogliono raggiungere e richiede, oltre alla spontanea adesione dei partecipanti, 
la condivisione di informazioni, la formazione/preparazione dei partecipanti e la 
sussistenza di condizioni abilitanti alla realizzazione del processo partecipato. 
Tali condizioni, però, benché favoriscano la partecipazione, non permettono di 
prevedere con certezza il raggiungimento degli obiettivi desiderati; il risultato finale, 
infatti, è frutto delle scelte, delle rinegoziazioni degli obiettivi, delle tensioni e dei 
compromessi che si generano nel momento in cui si attiva un’intelligenza collettiva. 

Per riassumere, la partecipazione è un processo complesso, non privo di tensioni 
e conflitti, che permette il raggiungimento di obiettivi altrimenti non ottenibili 
singolarmente e, soprattutto, ha un valore in sé, a prescindere dallo stesso risultato. 
La partecipazione rappresenta infatti un esercizio della democrazia che ci allena 
alla cittadinanza. 

La partecipazione può applicarsi a qualunque tipo di obiettivo e di ‘oggetto’. 
Quando, tuttavia, applichiamo la partecipazione alla gestione, tutela e valorizzazione 
del patrimonio culturale, dobbiamo considerare un quadro istituzionale fatto di 
vincoli e di regole che definiscono i contorni del processo di partecipazione. Il ruolo 
delle istituzioni, le norme per accedere alle attività di cura del patrimonio, le regole 
burocratico-ammministrative costruiscono un sistema in cui la partecipazione 
può entrare limitatamente e nello spazio definito da un principio: quello della 
sussidiarietà. 

In questo quadro, il recepimento della Convenzione di Faro e la sua concreta 
attuazione pongono una sfida che è stata al centro della discussione del tavolo. 

1	 Cosa è emerso durante i lavori del tavolo

Nelle due giornate di lavoro, il dibattito scatenato dalla prima domanda provocatoria 
sulla necessità di cambiare le norme del Codice, si è snodato lungo un percorso che 
può essere riassunto in tre questioni principali:
•	 la spinta partecipativa nel quadro della cultura amministrativa; 
•	 la natura delle comunità partecipanti;
•	 le nuove professioni per la partecipazione.

2	 La spinta partecipativa nel quadro della cultura 
amministrativa 

La triangolazione fra norme ,strutture amministrative e cultura della partecipazione 
produce un circuito che diventa virtuoso solo quando ogni componente si allinea 
coerentemente con le altre ,e dalle altre viene supportata.

Il funzionamento del principio di sussidiarietà, che apre alla collaborazione con 
attori esterni per la gestione dei processi di tutela e valorizzazione del patrimonio 
culturale, definisce uno spazio ibrido di gestione e valorizzazione congiunta che 
può operare efficacemente solo all’interno di una visione strategica di indirizzo 
che parte dal Ministero. Solo in presenza di questa visione, infatti, è possibile 
che lo spazio venga dato in gestione non solo per svolgere compiti altrimenti 
non attuabili, ma anche perché parte di una delega strategica che valorizza le 
potenzialità delle collaborazioni con attori esterni. I processi di partecipazione 
devono perciò discendere da una chiara strategia di valorizzazione del patrimonio 
e dalla costruzione di una rete di attori da coinvolgere in azioni di co-gestione e 
co‑tutela. Solo in questo caso, lo spazio ibrido diventa occasione di innovazione e 

Monica Calcagno, Andrea Lo Verso, Francesca De Simone 
Analisi del discorso



Monica Calcagno, Andrea Lo Verso, Francesca De Simone 
Analisi del discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 59
Citizen science e partecipazione, 57-62

di miglioramento, di apertura alle comunità che gli attori esterni possono gestire 
con consapevolezza e competenza.

Ai protagonisti del tavolo 1 la questione è apparsa chiara da subito: l’esercizio 
della sussidiarietà riesce in effetti a mettere in atto una gestione del patrimonio 
culturale in collaborazione con altri attori e in relazione con le comunità, ma un 
nodo ancora irrisolto è rappresentato da quello che potremmo identificare come 
‘immobilismo istituzionale’. La struttura amministrativa vive di regole e di norme che 
ne definiscono la cultura organizzativa, rendendola più o meno pronta ad accogliere 
l’aspirazione delle comunità a partecipare alla vita del patrimonio. Benché, dunque, 
come già sottolineato, i lavori del tavolo non abbiano espresso una chiara volontà 
di modifica del codice, la discussione ha evidenziato la necessità che la cultura 
amministrativa recepisca in modo adeguato la spinta partecipativa.

Tuttavia, come questo possa avvenire all’interno del quadro vigente, rappresenta 
per noi una questione non banale. A nostro parere, l’applicazione del principio di 
sussidiarietà dovrebbe condurre a un ripensamento delle regole che normano la 
vita istituzionale così da favorire le pratiche partecipative con soluzioni gestionali 
e organizzative in linea con quanto sancito dalla Convenzione di Faro. 

3	 La natura delle comunità partecipanti 

Il termine ‘comunità’ pone sin dall’inizio una sfida legata alla sua ambiguità: vale, 
infatti, sia al singolare, sia al plurale. Una comunità –al singolare- esercita nella 
partecipazione un’azione che favorisce una naturale identificazione con il bene 
culturale alla cui gestione e valorizzazione contribuisce. La cura collettiva di un 
bene a cui siamo legati come comunità è un valore importante, ma presenta anche il 
rischio che si inneschi un processo di identificazione identitario. Il rafforzamento del 
legame tra bene culturale e comunità consolida quindi la relazione della comunità 
con il suo contesto, ma nello stesso tempo può diventare escludente rispetto ad 
altre comunità non presenti originariamente e di nuova formazione, o comunque 
interessate a quel bene. 

Quando esercitiamo il principio della sussidiarietà ricorrendo all’opera 
volontaristica della comunità, corriamo sempre il rischio che si formi un legame di 
appartenenza identitario ed esclusivo. Chi ha diritto a partecipare attivamente? Chi 
è nato in un luogo o chi vi risiede stabilmente? Chi l’ha scelto o chi lo frequenta per 
un breve periodo? E che dire delle nuove forme di vita temporanea? In casi limite 
come quello veneziano, quanto piccola è la comunità delle persone nate e vissute 
nel centro storico di Venezia? Possiamo dire che sia solo questa la comunità da 
coinvolgere nella cura collettiva del patrimonio veneziano?

Come emerso negli interventi delle giornate di lavoro, dobbiamo ricordare che 
la comunità che si attiva attorno a un bene culturale sta agendo nell’interesse 
universale di tutte e tutti, cioè nell’interesse anche di altre comunità e di singoli 
individui, persino di coloro che sono inconsapevoli rispetto al bene in questione. Si 
tratta di un esercizio di cura al servizio della collettività. Possiamo dunque affermare 
che la parola ‘comunità’ va declinata al plurale e, anche laddove si tratta di una 
singola comunità che agisce, tale azione si inserisce in un contesto di beneficio 
universale. 



﻿

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 60
Citizen science e partecipazione, 57-62

4	 Nuove figure per la partecipazione

Nel quadro di un esercizio strategico della partecipazione, l’ultimo tassello da 
affrontare riguarda la formazione alla partecipazione. Per partecipare bisogna infatti 
esserci e avere accesso, e l’accesso non è, nei fatti, garantito in modo universale: 
barriere culturali, sociali ed economiche rendono tale accesso diseguale. Un primo 
passo per ridurre le disuguaglianze è costituito dalla formazione alla partecipazione. 
Nella discussione attorno ai casi virtuosi e alle difficoltà che operatrici e operatori 
culturali continuano a incontrare, è tornato più volte il tema delle figure professionali 
ibride. Tali figure esercitano un ruolo di intermediazione tra contesti e di traduzione 
di linguaggi, muovendosi con competenza all’interno del quadro delle norme e dei 
vincoli sul patrimonio, e abbinano conoscenze più tecniche a soft skill fondamentali 
per esercitare in pieno un ruolo nuovo. La gestione strategica del principio di 
sussidiarietà può diventare reale solo se tali figure entrano nel contesto istituzionale, 
diventando parte integrante degli organici oggi presenti.

L’esigenza di nuove figure professionali ha, quindi, una duplice valenza. Sul fronte 
delle competenze individua il bisogno, emerso più volte, di formare competenze 
di tipo interdisciplinare che mettano insieme un portafoglio di abilità diverse sul 
patrimonio. Ma è necessario poi che tali figure siano riconosciute ufficialmente e 
assunte in ruolo all’interno degli apparati istituzionali. Questo rappresenta forse 
il tema più complesso e si riaggancia a quanto già evidenziato al primo punto: la 
necessità di innovare la cultura organizzativa dell’apparato amministrativo anche 
con le definizioni di ruoli trasversali e il riconoscimento di figure professionali nuove.

Tali figure, in realtà, sono già presenti oggi sul mercato e si formano in 
percorsi curriculari che da tempo hanno abbracciato l’interdisciplinarietà per la 
gestione dei beni culturali. Tuttavia, il loro riconoscimento nei ruoli della pubblica 
amministrazione è ancora limitato, e rimangono per lo più relegate a ruoli di tipo 
consulenziale. Il riconoscimento e l’introduzione di figure professionali nuove 
rappresentano così una prima e importante risposta all’esigenza di innovare la 
cultura organizzativa delle istituzioni pubbliche e contribuiscono a creare lo spazio 
per una partecipazione utile. 

5	 Per concludere: cosa non è emerso?

La discussione ha avuto esiti importanti che abbiamo fin qui sintetizzato, ma ha 
anche lasciato inesplorate alcune questioni. In particolare ne ricordiamo due: la 
revisione delle norme che regolano la gestione del patrimonio, e il grande tema 
della citizen science.

Come già sottolineato, il quadro normativo vigente è stato sostanzialmente 
difeso puntualizzando, piuttosto, la necessità di linee guida che accompagnino 
l’accoglienza dei principi della Convenzione di Faro all’interno del sistema nazionale. 

Da subito, quindi, la discussione si è spostata sulle modalità operative, sulle 
scelte imprenditoriali e sulle soluzioni trovate da chi, nella sua azione, ha saputo 
costruire progetti che hanno dato sostanza e corpo alla sussidiarietà. Se ci 
attendevamo una proposta di modifica alla norma, questa non è arrivata e, nello 
svolgersi della discussione, sono stati più che altro evidenziati i nodi che ostacolano 
la corretta applicazione di una legge che, nella sua complessità, è considerata buona 
e funzionante. 

Tale posizione solleva però un dubbio: come si può forzare la macchina 
burocratica a cambiare registro all’interno di un quadro normativo immutato? 
Riteniamo opportuno porci la domanda, ma al contempo registriamo che il tavolo 

Monica Calcagno, Andrea Lo Verso, Francesca De Simone 
Analisi del discorso



Monica Calcagno, Andrea Lo Verso, Francesca De Simone 
Analisi del discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 61
Citizen science e partecipazione, 57-62

non ha manifestato la volontà di un cambiamento delle norme, e ha piuttosto 
evidenziato i molti esempi positivi di interpretazione delle norme vigenti alla luce 
del principio della sussidiarietà. L’expertise degli attori coinvolti attorno al tavolo 
spiega forse la non urgenza del cambiamento normativo: le soluzioni si sono trovate, 
stanno funzionando e ogni attore ha trovato la propria strada dimostrando capacità 
imprenditoriali che, nel contesto culturale, sono oggi ampie e ci permettono di avere 
casi di eccellenza diffusi su tutto il territorio. La questione però rimane, soprattutto 
se pensiamo al futuro e all’ingaggio delle nuove generazioni.

Il secondo punto su cui il tavolo si è soffermato con uno sguardo meno incisivo 
è la citizen science che, abbinata alla partecipazione, costituiva il centro del nostro 
dibattito. 

Abbiamo già evidenziato all’inizio di questo capitolo quanto siano ambigui i 
confini del concetto di partecipazione. Nell’ambito culturale, in particolare, la 
partecipazione è spesso assimilata all’esercizio di una postura attiva del pubblico 
nella fruizione di un prodotto culturale (engagement), talvolta a un processo 
democratico di partecipazione a una produzione culturale (produzioni dal basso), 
magari con il supporto di una piattaforma che permette di reperire le risorse 
necessarie per sostenere lo sforzo creativo e produttivo (crowdfunding). Ma la 
partecipazione in ambito culturale è anche molto altro. 

Se si entra nel contesto della ricerca sulle forme di gestione del patrimonio, e 
vogliamo declinare la partecipazione come un processo partecipato e collettivo di 
produzione di conoscenza scientifica, di quali regole abbiamo bisogno?

Lo slancio alla partecipazione, in questo caso, va istruito con la condivisione 
di metodi e strumentazioni che servono per la raccolta di dati, l’elaborazione di 
informazioni e la costruzione di un corpus di conoscenze collettivo. La condivisione 
di un approccio scientifico, la formazione alla sua applicazione, la diffusione 
della proprietà o dell’uso di strumenti in grado di supportare questo processo 
permettendone la replicabilità, sono alcuni dei passaggi necessari per costruire 
conoscenza collettiva. Solo così possiamo effettivamente parlare di citizen science, 
ma manca ancora qualcosa.

Questo processo deve venire accolto per legge e/o deve venire inquadrato 
stabilmente nell’ambito delle relazioni fra istituzioni e cittadinanza. Infatti in alcuni 
settori, come per esempio l’archeologia, la possibilità viene a priori limitata, e solo 
gli archeologi professionisti possono esercitare attività di scavo e ricerca. Ma anche 
in ambiti meno vincolati, la partecipazione strutturata con approccio scientifico 
fatica a realizzarsi, e la produzione di conoscenza collettiva non avviene come 
forse saremmo portati a immaginare. Pensiamo per esempio a un museo. Fino a 
che punto l’istituzione è disposta a lasciare che collettivamente vengano raccolti 
e prodotti dati che, rielaborati con un processo ugualmente collettivo, possano 
diventare un progetto espositivo vero e importante, o anche solo un catalogo o 
semplici didascalie? A parte alcune interessanti e consolidate sperimentazioni, 
siamo abituati a considerare questo tipo di conoscenza come appannaggio dei 
professionisti, e a mantenere la cittadinanza al ruolo di pubblico che fruisce. C’è in 
ambito culturale e nella ‘cultura alta’ un approccio curatoriale che impone il rispetto 
di expertise accumulatesi nel tempo all’interno di percorsi accademici riconosciuti, 
e che sanciscono chi ha il diritto di produrre conoscenza e chi può solo rimanere a 
supporto.

Parlare di citizen science, quindi, richiede non solo di avere gli strumenti, ma 
anche di ripensare il quadro istituzionale per legittimare forme di produzione della 
conoscenza che, nel rispetto del rigore della ricerca, coinvolgano collettivamente 
i cittadini.





Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-994-8

Open access 63
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-994-8/005

Edizioni
Ca’Foscari

Raccomandazioni

﻿

Obiettivi

Questo documento intende offrire delle possibili linee guida affinché il legislatore e 
tutti i soggetti preposti alla regolamentazione dei beni culturali possano agevolare, 
diffondere e, in ultima istanza, rendere il più possibile abituali tutte le pratiche di 
partecipazione dei cittadini alla ricerca su e alla governance del patrimonio culturale. 
Il suo scopo non è tanto giungere a una definizione di principi o di norme generali, 
ma piuttosto di facilitare concretamente il lavoro quotidiano di professionisti della 
cultura nella direzione di un sempre maggiore attivismo della cittadinanza nelle 
scelte riguardanti la gestione dei beni culturali, la loro valorizzazione e il loro destino 
futuro (cioè se e in quali modalità specifici beni dovranno essere tramandati alle 
generazioni future). 

Gli obiettivi delle linee guida sono i seguenti:
•	 Favorire il principio di autorialità delle ‘comunità di patrimonio’, così 

come le definisce la Convenzione di Faro, nel definire se stesse in 
quanto comunità, e nel decidere ciò che per loro è bene culturale. Tutto 
ciò nella consapevolezza che ogni cittadino ha una propria capacità e 
predisposizione a entrare nei processi partecipati.

•	 Prevedere, all’interno della tutela e gestione del patrimonio, spazi di 
cessione del potere da parte degli enti che formalmente lo amministrano. 
Tale cessione di potere deve essere attuata seguendo un principio di 
sussidiarietà che possa garantire un pieno allineamento tra le comunità 
patrimoniali che si incaricano della gestione di un bene culturale e gli enti 
locali che quel bene lo possiedono formalmente. 

•	 Creare sinergie tra il volontariato, le professioni e l’amministrazione al 
fine di massimizzare la sostenibilità economica e la legacy temporale dei 
processi partecipati.

•	 Rinsaldare l’idea che la citizen science non sia assimilabile alla terza 
missione universitaria, volta alla semplice divulgazione dei risultati 
delle ricerche, ma che sia un’attività costante di coinvolgimento e di 
empowerment della cittadinanza attraverso progetti partecipati di ricerca, 
tutela e valorizzazione del patrimonio culturale.

•	 Sviluppare costantemente, attraverso programmi di life-long learning, 
le competenze di professionisti e funzionari della cultura, per rinforzare 
la loro capacità di attivare e sostenere pratiche di partecipazione al 
patrimonio culturale. 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-994-8/004&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


﻿

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 64
Citizen science e partecipazione, 63-66

Ambito di applicazione 

La policy si applica a:
•	 amministrazione centrale dello Stato, direzione musei e soprintendenze.
•	 istituzioni culturali pubbliche (musei, archivi, biblioteche, fondazioni, 

istituzioni ecclesiastiche, università);
•	 enti locali;
•	 comunità patrimoniali, associazioni civiche, cooperative culturali;
•	 enti del terzo settore.

Linee guida e azioni 

•	 Gli enti preposti alla gestione del patrimonio devono favorire lo sviluppo 
da parte della cittadinanza di una consuetudine alla cura e gestione del 
proprio patrimonio.

•	 Prima di applicare le linee guida della Convenzione di Faro riguardo al 
diritto alla partecipazione, gli enti dovranno promuovere campagne di 
comunicazione per rendere consapevole la cittadinanza dell’esistenza di 
tale diritto, e delle modalità attraverso cui questo può essere esercitato. 
A tal fine, è opportuno innescare anche nelle nuove generazioni questa 
consapevolezza, per esempio potenziando l’esistente offerta formativa 
delle scuole medie, eventualmente con il supporto di enti esterni (es. 
Scuola del patrimonio), per fornire una educazione civica al patrimonio 
in chiave partecipata.

•	 Massimizzare l’accessibilità al patrimonio culturale è una condizione 
necessaria affinché si possano attivare processi di partecipazione della 
cittadinanza. 

•	 Si propone di estendere l’ingresso gratuito nei musei statali a tutti gli 
studenti universitari iscritti anche in corsi di laurea altri rispetto a storia 
dell’arte, architettura, archeologia, conservazione dei beni culturali, belle 
arti.

•	 Le istituzioni culturali statali (musei, parchi archeologici, etc.) dovrebbero 
potersi avvalere di professionisti che siano congruenti con le tempistiche 
e le necessità specifiche di ciascuna di esse. In tal modo sarebbe possibile 
una più efficace programmazione dell’organico, e una allocazione delle 
risorse umane più razionale per tutti i soggetti coinvolti.

•	 Prevedere una serie di interventi legislativi finalizzati a garantire a 
musei statali e parchi archeologici una piena autonomia decisionale in 
merito all’organico, sul modello normativo che definisce le procedure di 
reclutamento degli atenei.

•	 Prevedere un coinvolgimento più ampio dei volontari nella gestione 
dei beni culturali così da dare continuità anche a quelle iniziative che 
difficilmente troverebbero un sostegno di tipo economico. 

•	 Prevedere deroghe all’attuale Legge-quadro sul volontariato (L. 266/91) per 
consentire, primariamente a piccoli comuni e istituzioni culturali minori, 
di impiegare personale volontario anche per mansioni di promozione e 
valorizzazione del patrimonio. 

•	 Superare gli esistenti ostacoli normativi alla partecipazione di soggetti 
che, pur non formalmente inquadrati come professionisti dei beni culturali, 
abbiano delle competenze utili alla ricerca, gestione e valorizzazione del 
patrimonio. 

 
Raccomandazioni



 
Raccomandazioni

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 65
Citizen science e partecipazione, 63-66

•	 Si raccomanda di istituire un sistema di accreditamento per riconoscere 
la qualifica di quei cittadini attivi che, in quanto amatori, abbiano 
sviluppato competenze verificabili e utili per le attività di ricerca, gestione 
e valorizzazione del patrimonio culturale, in armonia con le norme di tutela 
e salvaguardia dello stesso patrimonio.

•	 Al fine di mettere a sistema le pratiche di partecipazione al patrimonio 
culturale, è necessario che i professionisti della cultura abbiano competenze 
trasversali volte a facilitare il coinvolgimento attivo della cittadinanza.

•	 Si propone di includere nei piani di studio universitari delle classi di 
laurea che formano i futuri professionisti della cultura (es. archeologia, 
architettura, storia dell’arte) insegnamenti nell’ambito della gestione 
partecipata e della comunicazione. Per favorire ulteriormente tale processo, 
si raccomanda di istituire percorsi di aggiornamento per i funzionari e 
professionisti già stabilmente impiegati nelle istituzioni culturali. 

•	 La gestione e la cura del patrimonio culturale, soprattutto quando 
attuate attraverso il coinvolgimento attivo della cittadinanza, richiedono 
l’apporto di competenze e saperi interdisciplinari per coniugare approcci e 
metodologie propri di ambiti apparentemente disparati come antropologia, 
sociologia, psicologia, economia, statistica, comunicazione, scienze 
ambientali e altri. Questa interdisciplinarietà deve essere riconosciuta, 
legittimata e favorita dalle istituzioni pubbliche che si occupano di 
salvaguardia e valorizzazione del patrimonio.

•	 Si propone di ampliare l’accesso ai concorsi per posizioni lavorative, nelle 
istituzioni culturali pubbliche, anche a professionisti in possesso di un titolo 
formativo diverso da quello fornito dalle classi di laurea tradizionalmente 
accreditate per lavorare come funzionari delle soprintendenze.

•	 Per incrementare l’efficacia dei progetti di citizen science, è necessario che i 
ricercatori siano posti nelle condizioni (e abbiano la volontà) di intercettare 
i bisogni dei cittadini e di capire come integrare la conoscenza scientifica 
con le differenti competenze e disponibilità alla collaborazione diffuse nella 
cittadinanza. 

•	 Enti universitari e istituzioni culturali preposte alla ricerca dovranno 
predisporre spazi fisici per incontrare le comunità in cui operano, e stabilire 
modalità o fissare appuntamenti periodici durante i quali porsi all’ascolto 
delle esigenze che emergeranno dal basso.





� 67
Edizioni
Ca’Foscari

Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

Gli attori del discorso

﻿

Federica Armiraglio
FAI
Fondo Ambiente Italiano, Responsabile Ufficio Contenuti Grandi Progetti, responsabile 
del programma I Luoghi del Cuore che, dal 2003, è la più importante iniziativa italiana di 
sensibilizzazione e coinvolgimento delle persone nella tutela e valorizzazione del patrimonio 
nello spirito della Convenzione di Faro.

Flavia Barca
Consulente ed esperta di media nel settore culturale e creativo
Ricercatrice ed esperta dei settori culturali e creativi, svolge attività di consulenza e formazione 
per organizzazioni pubbliche e private realizzando ricerche, progetti, analisi di scenario, piani 
strategici, studi di impatto, strategie di comunicazione. È consulente senior per Rai Ufficio 
Studi e Istat, è codirettrice della rivista mensile Letture Lente, è impegnata in progetti di 
sviluppo locale a base culturale. Presiede l’Associazione Acume da lei fondata (www.acume.
net) . Ha pubblicato numerosi articoli, saggi e libri.

Laura Barreca
Fondazione Sicilia, Accademia Belle Arti di Catania
Storica dell’arte e insegnante di Storia dell’arte all’Accademia di Belle Arti di Catania. Dal 
2019 è Direttrice scientifica del MudaC | Museo delle arti Carrara e dal 2014 Direttrice del 
Museo Civico di Castelbuono. È membro dell’Advisory Board della Fondazione Scuola dei 
Beni Culturali per il progetto Toolkit for Museum. Whose heritage?. È coordinatrice artistica del 
progetto internazionale GAP-Graffiti Art in Prison (Erasmus+ 2020-23) per l’Università degli 
Studi di Palermo, Max-Planck-Institut, Universidad de Zaragoza, Abadir. 

James Bradburne
Fondazione Reggio Children, architetto, designer e museologo anglo-canadese
Ha progettato padiglioni espositivi mondiali, centri scientifici e mostre d’arte internazionali. 
Dal 2006 al marzo 2015 è stato direttore generale della Fondazione Palazzo Strozzi e fino 
all’ottobre 2023 è stato direttore generale della Pinacoteca di Brera e della Biblioteca 
Nazionale Braidense.

Don Giuseppe Bucaro
Chiesa Santa Caterina d’Alessandria, Palermo
Si occupa di beni culturali ecclesiastici a Palermo. Rettore della chiesa e del monastero di 
Santa Caterina ne ha curato il progetto di restauro e valorizzazione.

http://www.acume.net
http://www.acume.net


﻿

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 68
Citizen science e partecipazione, 67-72

Marco Cammelli
Giurista
Professore emerito dell’Università di Bologna, dove ha insegnato diritto amministrativo 
nella Facoltà di Giurisprudenza, di cui è stato preside dal 1992 al 1998. È stato membro del 
consiglio di presidenza della Corte dei Conti (1998-2001) e del Consiglio di Stato (2005-09), e 
presidente della Fondazione del Monte di Bologna e Ravenna dal 2005 al 2015. È presidente 
dell’Associazione di cultura e politica il Mulino, dal gennaio 2018 e della Commissione attività 
e beni culturali della Associazione delle Fondazioni di origine bancaria (ACRI) dal 2006. 
Attualmente è il direttore di Aedon, rivista online di diritto del patrimonio culturale.

Paola Demartini
Università degli Studi Roma Tre
Si occupa di Governance, Management e Valutazione delle Organizzazioni. Negli ultimi anni 
ha approfondito temi quali la governance partecipata delle iniziative culturali e la valutazione 
d’impatto degli interventi sui beni culturali. Ha partecipato al progetto H2020 SoPHIA (Social 
Platform for Holistic Heritage Assessment) ed è responsabile del GICH LAB (Governance and 
Innovation on CH LAB), nell’ambito della rete DTC Lazio.

Pierluigi Feliciati
Università degli Studi di Macerata
Si occupa di documentazione archivistica e dei beni culturali, specie in ambiente di rete, con 
un’attenzione particolare all’accesso, alla progettazione user-centred dei servizi e al citizen 
engagement per i beni culturali, adottando piattaforme digitali partecipative.

Alessandra Ferrighi
Fondazione Scuola Beni Attività Culturali
Responsabile dell’Area Ricerca dal 2021 presso la Fondazione Scuola dei beni e delle attività 
culturali (Roma) dove coordina e sviluppa progetti su tematiche che riguardano la conoscenza 
e la gestione del patrimonio culturale e paesaggistico, le statistiche culturali, la formazione 
e il lavoro in cultura.

Pierpaolo Forte
Università degli studi del Sannio
Studia da decenni le istituzioni culturali; autore di oltre 70 pubblicazioni scientifiche, è 
membro del CDA del Parco archeologico di Pompei, del CDA della Fondazione Morra Greco, del 
Direttivo di Federculture, del comitato promotore di Ravello lab; è stato, tra l’altro, presidente 
del Museo Madre di Napoli e consigliere giuridico del Ministro per i beni e le attività culturali 
Università degli Studi del Sannio di Benevento.

Alessandra Gariboldi
Fondazione Fitzcarraldo
Storica dell’arte di formazione, si occupa a livello nazionale e internazionale di ricerca e 
valutazione su politiche, progettazione e partecipazione culturale. È stata responsabile della 
ricerca per diversi progetti di cooperazione europea per lo sviluppo di competenze e metodologie 
innovative per la trasformazione organizzativa orientata alla responsabilità sociale.

Alessandro Garrisi
Associazione Nazionale Archeologi
Si occupa professionalmente di archeologia a 360 gradi nel settore privato. Impegnato da 
tempo sui temi etici dell’archeologia e della professione di archeologo in Italia e in Europa, 
tiene lezioni e conferenze sull’argomento nelle principali università italiane.

 
Gli attori del discorso



 
Gli attori del discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 69
Citizen science e partecipazione, 67-72

Pietroluigi Genovesi
Ecomuseo Casilino Ad Duas Lauros
Responsabile di MUVE Academy presso la Fondazione Musei Civici di Venezia. Si occupa di 
risorse umane e formazione in ambito museale coordinando le collaborazioni tra Musei e 
Istituzioni culturali e accademiche ed Enti di ricerca.

Claudio Gnessi
Presidente dell’Ecomuseo Casilino
Coordinatore delle ricerche dell’ente sulle forme dell’arte urbana, esperto di processi 
partecipativi, ha ideato il primo Museo di Arte Urbana sulle Migrazioni e curato i dossier per 
il riconoscimento dell’ente come ONG accreditata UNESCO e Comunità Patrimoniale ai sensi 
della Convenzione di Faro.

Cristina Loglio
Europa Nostra
Insegna (Alma Mater), contribuisce a definire (Europa Nostra e Touring Club) le politiche 
culturali europee, promuovendo il valore della cultura e del patrimonio come vettore 
di sviluppo delle persone, delle comunità, dell’economia e del turismo, delle relazioni 
internazionali.

Francesco Mannino
Officine Culturali di Catania
PhD in storia urbana, lavora a Catania con lo staff di Officine Culturali, la cooperativa sociale 
di cui è co-fondatore e presidente: con il suo gruppo lavora all’ampliamento sostenibile della 
partecipazione culturale. Dal 2018 è membro del direttivo Federculture e dal 2020 al 2023 
è stato coordinatore Sicilia di ICOM Italia. È stato consulente di Compagnia di San Paolo e 
lo è tuttora di Fondazione Edison Orizzonte Sociale per l’accompagnamento di progetti di 
contrasto a base culturale delle diseguaglianze (povertà educative e relazionali).

Edoardo Meacci
European Council for Metal Detecting e FIMD
Si occupa di Concetti Strategici, Alternative Analysis e Open Innovation e, contestualmente, è 
vicepresidente della Federazione Italiana Metal Detecting e Presidente dello European Council 
for Metal Detecting.

Bertram Maria Niessen
Direttore Scientifico e Presidente, cheFare Agenzia per la Trasformazione Culturale
Come ricercatore, progettista, docente, autore e advisor si occupa di come la cultura trasforma 
lo stato delle cose. I temi principali di cui si interessa sono la città, la progettazione culturale, 
le politiche e l’economia della cultura, le forme culturali collaborative, il rapporto tra cultura 
e tecnologia.

Francesco Palumbo
Fondazione Sistema Toscana, Direttore Generale Fondazione Sistema Toscana
Promuove il sistema territoriale toscano attraverso strumenti di comunicazione multimediale. 
Precedentemente Direttore Generale di Toscana Promozione Turistica, Direttore Generale del 
Turismo presso il Ministero dei Beni e delle Attività Culturali e del Turismo. Direttore Generale 
Valorizzazione dei Beni Culturali, Comune di Roma e Direttore Generale Area Promozione del 
territorio Regione Puglia. Docente a contratto presso la Sapienza-Università.



﻿

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 70
Citizen science e partecipazione, 67-72

Renato Quaglia
FOQUS Fondazione Quartieri Spagnoli ets.
Project manager, direttore organizzativo, coordinatore di istituzioni e iniziative culturali. È, 
inoltre, direttore generale della Fondazione FOQUS, progetto di rigenerazione urbana nei 
Quartieri Spagnoli a Napoli, analista OCSE per programmi di rigenerazione urbana e project 
manager del Future Forum. È stato direttore organizzativo della Biennale di Venezia dal 1998 
al 2007 e consulente per progetti di formazione e di sviluppo nelle Regioni del Sud Italia e per 
organizzazioni internazionali. È chevalier de l’Ordre des Art et des Lettres della Repubblica 
francese.

Paolo Verri
Fondazione Mondadori
Manager culturale, ex direttore del Salone del Libro di Torino e di tutti gli eventi partecipati 
di preparazione alle Olimpiadi di Torino 2006, il 150esimo dell’Unità d’Italia, il Padiglione 
Italia per Expo Milano 2015, la candidatura e tutti gli eventi di Matera 2019. Attualmente è il 
direttore della Fondazione Mondadori, docente presso lo IULM, IED e dell’Università Cattolica.

Willeke Wendrich
Politecnico di Torino, egittologa e archeologa
È stata professoressa e Joan Silsbee Chair di African Cultural Archaeology presso il 
Dipartimento di Lingue e Culture del Vicino Oriente presso l’Università della California, Los 
Angeles. È membro del comitato scientifico del Museo Egizio di Torino.

Giacomo Zaganelli
Artista
Si occupa di progetti d’arte rivolti alla collettività. Agendo in maniera ibrida come artista, 
curatore e manager culturale, indaga la dimensione sociale e pubblica del concetto di spazio. 
Collaborando con fondazioni, musei, parchi archeologici ed enti pubblici, ha creato e attivato 
numerose iniziative in Italia, Europa e Asia. 

 
Gli attori del discorso



 
Gli attori del discorso

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 71
Citizen science e partecipazione, 67-72

Moderatrice

Valeria Pica
Università degli Studi «G. d’Annunzio» Chieti – Pescara
Si occupa di welfare culturale e ricerca i processi di rigenerazione a base culturale, in 
particolare nelle aree interne e marginalizzate. È consulente del Consiglio d’Europa per il 
work programme sulle politiche culturali ed è membro attivo del Faro Convention Network.

Comitato Scientifico 

Giovanna Barni
CoopCulture
Esperta in project management e valorizzazione del patrimonio, Giovanna Barni è impegnata 
nella promozione del modello cooperativo nel settore culturale. Socia fondatrice e presidente 
CoopCulture fino al 2022, è oggi consigliera delegata all’Innovazione di CoopCulture, nonché 
presidente CulTurMedia, LegaCoop.

Diego Calaon
Università Ca’ Foscari Venezia
Si occupa di archeologia del paesaggio in età post-antica e in ambito coloniale. Si occupa di 
Critical Heritage Studies, Archeologia Pubblica e Citizen science applicata ai Beni Culturali.

Monica Calcagno
Università Ca’ Foscari Venezia
Docente presso la Venice School of Management dell’Università Ca’ Foscari Venezia. Si occupa 
di Innovation Management e da anni dedica la sua attività di ricerca al management delle 
produzioni culturali e alle Industrie Culturali e Creative.

Cinzia Dal Maso
Giornalista
Esperta di comunicazione dei beni culturali, collabora con La Repubblica, Il Sole 24 ore e dirige 
Archeostorie Magazine (archeostorie.it). Con Archeostorie® (studio.archeostorie.it) aiuta musei, 
istituzioni culturali e imprese a raccontare il proprio patrimonio. Crea esperienze narrative 
per avvicinare passato e presente, e abbattere le barriere culturali.

Andrea Carlo Lo Verso
Università Ca’ Foscari Venezia
Ricercatore presso il dipartimento di Management dell’Università Ca’ Foscari (Venice School of 
Management). Fa ricerca e insegna nell’ambito dell’economia e gestione di imprese culturali.

Claudia Pizzinato
Università Ca’ Foscari Venezia
Archeologa libera professionista di I fascia, si occupa di archeologia preventiva, sorveglianze e 
scavi di terra e subacquei, progetti internazionali, mostre e tutto quanto ruota a 360° attorno 
all’archeologia.

http://archeostorie.it
http://studio.archeostorie.it




29

È un dovere, per chi fa ricerca, condividere i risultati con i cittadini  
e coinvolgerli nelle decisioni sul destino della ricerca stessa.  
Nella moderna società della conoscenza, democrazia significa 
garantire a ciascuno il diritto alla ‘cittadinanza scientifica’.  
Ma come? In quali modi e con quali regole coinvolgere i cittadini 
nella ricerca sui beni culturali, affinché sia la comunità  
nel suo divenire a ragionare collettivamente sul proprio passato,  
in rapporto dinamico col presente? E la partecipazione dei cittadini 
può giungere a modificare la governance stessa dei beni culturali?

C
A

LC
A

G
N

O
, LO

 V
E

R
S

O
C

IT
IZ

E
N

 S
C

IE
N

C
E

 E
 P

A
R

T
E

C
IP

A
Z

IO
N

E


	Introduzione: NextGen Heritage
	La sfida
	La partecipazione dei cittadini alla ricerca e alla governance sui beni culturali

	Il discorso
	Analisi del discorso
	Partecipazione come processo complesso
	Monica Calcagno
	Andrea Lo Verso
	Francesca De Simone


	Raccomandazioni
	Gli attori del discorso
	1	Cosa è emerso durante i lavori del tavolo
	2	La spinta partecipativa nel quadro della cultura amministrativa 
	3	La natura delle comunità partecipanti 
	4	Nuove figure per la partecipazione
	5	Per concludere: cosa non è emerso?
	Pagina vuota

