
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

291

Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/012

5	 Conclusioni
L’‘Omero tragico’

5.1	 Scrittura, intertestualità e pubblico:  
‘cerchi di competenza’ 

In questa prima sezione vorrei discutere del ruolo della scrittura e 
della competenza del pubblico rispetto all’eredità omerica in Sofocle. 
Per farlo è bene ricordare e partire da alcuni fatti salienti. L’Iliade e 
l’Odissea rappresentavano all’epoca di Sofocle, nel V secolo, già da 
tempo la base dell’educazione e dell’istruzione scolastica, si trattava 
cioè del testo su cui si imparava a leggere e a scrivere come si evince 
da numerose testimonianze. Si possono per esempio richiamare un 
famoso frammento di Aristofane, che nei Banchettanti descrive la 
pratica scolastica di interpretare difficili glosse omeriche.1 La figura 
specifica del maestro di scuola, il γραμματιστής, è invece testimoniata 
per la prima volta nel Protagora di Platone, da datare alla seconda 
metà del V secolo, ma segnala una pratica evidentemente già in uso 
da tempo: i ragazzi imparano a scrivere le lettere dell’alfabeto e 
leggono brani moralmente edificanti – che sono quindi scritti – dei 

1  Fr. 233.1-2 K.-A.: ΓΕΡΩΝ πρὸς ταύτας δ’ αὖ λέξον Ὁμήρου γλώττας· τί καλοῦσι 
κόρυμβα; [...] τί καλοῦσ’ ἀμενηνὰ κάρηνα; su cui cf. Cassio 1977, 75-6 e Montanari 2003.

Sommario   5.1 Scrittura, intertestualità e pubblico: ‘cerchi di competenza’. – 5.2 Nel 
laboratorio omerico di Sofocle.

﻿



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 292
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

poeti migliori che imparano a memoria (Prot. 325e-6d). E come si 
evince da un altro passo platonico delle Leggi, questi testi di scuola 
comprendevano prevalentemente opere poetiche in metro recitato tra 
cui quelle in esametri, e quindi l’epica di Omero ed Esiodo in primis, 
svolgevano un ruolo di primo piano (Leg. 809e-810a, 810e-811a).2 
D’altronde la famosa affermazione erodotea3 in cui è decretata 
l’autorità religiosa di Omero ed Esiodo in merito alla costruzione 
del pantheon divino, oltre a illustrare l’assoluta rilevanza culturale 
ormai assunta dai due poeti epici nel V secolo, è presumibilmente 
da porre in relazione anche a pratiche scolastiche per cui l’epica 
veniva letta e commentata a scuola sin dall’infanzia.4 Ancora più 
importante del ruolo di Omero a livello dell’istruzione primaria, come 
noto, è quello che egli svolse come autorità sul piano culturale e 
del pensiero, come dimostra l’intera cultura greca arcaica a partire 
dalle testimonianze dei poeti, degli scrittori e dei pensatori più 
antichi rimasteci, quali Archiloco, Stesicoro, Eraclito, Senofane, 
Ferecide di Siro, Teagene di Reggio: che l’epos omerico fosse elogiato, 
commentato, criticato, censurato, discusso, rielaborato, alluso, i due 
poemi monumentali rimanevano il testo culturale di riferimento con 
cui confrontarsi inevitabilmente. Nel V secolo l’autorità di Omero 
perdura indiscussa, e proprio la grande stagione della tragedia 
attica, come si è visto nell’introduzione, rappresenta uno dei 
momenti di maggior creatività artistica nell’inesausto rapporto di 
imitazione/emulazione con il grande modello omerico. Questa breve 
premessa è soprattutto per sottolineare però un dato fondamentale, 
che costituisce di fatto il presupposto di ogni ricerca intertestuale, 
ossia il ruolo e la competenza del pubblico: è infatti indubitabile che 
il pubblico ateniese tutto avesse una notevole e naturale familiarità 
con il testo recitato dei due poemi, con la loro dizione particolare 

2  Cf. Lamberton 1997, 42; Ford 2003, 26-7 e Garner 2005, 395. Lo status dei due poemi, 
in particolare dell’Iliade, come testo scolastico alla base del sistema di istruzione diverrà 
poi canonico nell’età ellenistica e greco-romana, come dimostrano i numerosi papiri 
omerici contenenti esercizi di scuola rinvenuti in Egitto, e perdurerà stabilmente nella 
cultura bilingue del mondo romano, e in quello bizantino, cf. Cribiore 1996, Morgan 
1998; Cribiore 2001. M. West (2000, 29) ha inoltre notato come la presenza costante di 
Omero nelle scuole dovesse favorire la produzione di nuove copie del testo dei poemi e 
un incremento della loro diffusione, mentre W. Burkert (2001, 217) ipotizza che Omero 
fu adottato nelle scuole proprio perché era l’autore in generale maggiormente scritto e 
copiato, oltre a notare come il carattere conservativo dei programmi scolastici ha fatto 
sì che Omero sia rimasto ‘testo di scuola’ classico fino ai giorni nostri. Secondo Garland 
2004, 15-16 è inoltre probabile che nel corso del V secolo i giovani, oltre ai poeti epici e 
lirici, studiassero a scuola anche i testi dei tragici, sulla base di Plat. Prot. 325e-326a, 
dove si parla genericamente di ‘grandi poeti’.

3  Hdt. 2.53.2: Ἡσίοδον γὰρ καὶ Ὅμηρον ἡλικίην τετρακοσίοισι ἔτεσι δοκέω μευ 
πρεσβυτέρους καὶ οὐ πλέοσι. οὗτοι δέ εἰσι οἱ ποιήσαντες θεογονίην Ἕλλησι καὶ τοῖσι 
θεοῖσι τὰς ἐπωνυμίας δόντες καὶ τιμάς τε καὶ τέχνας διελόντες καὶ εἴδεα αὐτῶν σημήναντες.

4  Cf. Harris 1989, 61-2.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 293
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

di lingua letteraria, e con gli episodi delle due epiche omeriche. La 
nozione di pubblico merita però di essere approfondita meglio nel 
contesto aurale della song culture, che era ancora operante nell’Atene 
del V secolo.

Andrew Ford ha proposto un distinguo teorico tra due fenomeni:5 
quello della transcription, la trascrizione in forma scritta di un testo 
con l’unica funzione di semplice copione, testo-supporto (script) in 
vista delle diverse performances, e la textualisation, termine con 
cui egli indica il passaggio della poesia da evento performativo 
a oggetto di lettura (text), come nuova esperienza di fruizione in 
sé autosufficiente e appagante. Il culmine di questo processo si 
raggiunge pienamente solo nel IV secolo: per esempio lo si può 
cogliere bene nella famosa asserzione di Aristotele secondo la 
quale a suscitare gli effetti di paura e di pietà in una tragedia non è 
necessaria la vista, ma è sufficiente l’ascolto del racconto (mythos), 
una fruizione del dramma, cioè, ‘da lettore’, e non attraverso lo 
spettacolo teatrale (Po. 1453b3-7).6 Pur considerando predominante 
nell’età arcaica la prospettiva performativa della singola occasione e 
del contesto extra-testuale, cioè la dimensione sociale e la funzione 
culturale delle varie manifestazioni della song-culture, Ford riconosce 
anche la rilevanza del processo compositivo, della premeditazione 
strutturale dei componimenti e pertanto del necessario ricorso 
alla scrittura.7 Egli pone tuttavia l’accento sulla dimensione della 
fruizione collettiva dello spettacolo, dove parole, musica e danza 
concorrono simultaneamente alla creazione di qualcosa che non è 
riducibile a un mero ‘testo poetico’, ma è molto di più, e, in quanto 
evento spettacolare e agito, cattura – e ha come obiettivo quello di 

5  Ford 2003.

6  Sulle difficoltà di intendere il passo aristotelico – dove il filosofo menziona 
esemplificativamente l’Edipo Re di Sofocle – in particolare rispetto al valore esatto 
da assegnare al termine mythos (racconto, trama, o testo dell’Edipo Re?), cf. Lanza 
1987, 160 nota 1. 

7  Ford 2003, 20-1: «We must assume that some Greek songs were written down as 
early as the earliest singers of whom we have any substantial knowledge. Putting aside 
the vexed question of Homer, this means that choral lyric, for example, was already 
being transcribed in the seventh century B.C.E. […] It is hard to imagine how Hellenistic 
scholars came to possess such an abundance of archaic lyric if there were not some 
copies from a very early time that were preserved by their composers or by those who 
commissioned the songs, whether individual patrons or cities with temples for storage. 
At the same time, it is hard to see that the manuscript of such a song would have found 
many readers».



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 294
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

catturare – l’attenzione e il favore del pubblico.8 Egli ribadisce inoltre 
come prima dei decenni finali del V secolo, i ‘testi’ non avessero 
altra funzione che quella di script, e pertanto non fossero pensati 
per un ‘pubblico di lettori’ al di fuori dell’evento della performance. 
Solo più tardi, con il processo della textualisation, i testi da ‘script’ 
divengono ‘letteratura’, oggetto di studio e di riflessione autonoma, 
a partire dagli studi sulla poesia dei sofisti, dai primi prosatori che 
scrivono espressamente per essere letti, e dal progressivo aumento 
in generale del pubblico dei lettori, non più limitato agli addetti 
ai lavori, e favorito dall’incipiente commercio librario nell’ultimo 
quarto del secolo. L’ottica interpretativa di Ford è pienamente 
condivisibile, e però, pur concedendo la necessità della scrittura 
nello stadio compositivo dei poeti, mantiene il focus soltanto sulla 
fase della ‘pubblicazione’ orale e su quello che egli ritiene lo scopo 
precipuo del poeta: aspirare alla maggiore efficacia possibile nel 
conquistare il pubblico, come normale immaginare dato il contesto 
spesso agonale e competitivo delle occasioni performative. Questa 
prospettiva sminuisce però il momento della composizione che 
avviene evidentemente nel ‘cantiere’ del singolo poeta, e che vede il 
dato della scrittura e del confronto con altri ‘testi’ della tradizione 
di autori precedenti o contemporanei tanto fondamentale quanto il 
momento della ‘traduzione’ in evento performativo del testo. E ciò 
tanto più proporzionalmente alla maggiore elaborazione artistica, 
formale e concettuale del componimento: diverso è un carme breve 
di Saffo in confronto all’articolata architettura di un’ode pindarica, 
così come un’elegia simposiale è altra cosa rispetto a un ampio 
poema stesicoreo, e al vertice per complessità strutturale e densità di 
pensiero si situa la composizione di una tragedia. E questo processo 
è pienamente valido anche in una fase in cui i testi non sono ancora 
‘libri’ destinati a un ampio pubblico di lettori. Inoltre, soprattutto nel 
caso degli autori più sofisticati e delle opere contraddistinte da una 
più significativa densità concettuale, non si può limitare la finalità 
del poeta all’intrattenimento del pubblico o alla vittoria agonale, 
ma è sempre presente anche una dimensione dialettica, sia con la 
tradizione poetica e culturale precedente che con gli esponenti del 
dibattito contemporaneo ai singoli poeti, come avviene d’altronde 
parallelamente nel caso dei primi pensatori filosofici e tecnico-
scientifici. Tale dialettica si sostanzia in primis in un confronto 

8  Cf. Ford 2003, 17-18: «the question is not whether singers preplan and structure 
their works; of course they do. What may be questioned is what their planning was 
aiming at. To the extent that our texts of early song represent ‘scripts’ to be embodied 
in performance, preplanning and artistry would have been more profitably directed 
at creating a collective experience in which words were but one element in a fabric 
of music, motion, and spectacle enfolding the audience. A composer of tragedies, for 
example, owed his success to how his scripts fared when they were performed at the 
Dionysiac festivals, not to how they read in the hands of actors or in the city’s archives».



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 295
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

ideologico con gli altri poeti, secondo quella tendenza alla riflessione 
sull’uomo, sul mondo divino e sui valori etico-morali che caratterizza 
così spesso la poesia arcaica e classica. Le tesi di Ford e in generale 
dei sostenitori della song culture, se hanno il grande merito di leggere 
i testi della poesia arcaica restituendoli al loro contesto storico 
originario, cogliendo le specificità socioculturali di ogni singola 
performance, sembrano spesso tuttavia trascurare il ruolo della 
scrittura, imponendo una dicotomia tra ‘atto performativo’ e ‘testo 
letterario’, che non è necessaria. Infatti, se la performance è sempre e 
solo una modalità di comunicazione orale, il componimento poetico o il 
dramma, che vengono performati o inscenati, esistono in forma scritta, 
e sono stati composti anche in virtù della scrittura. Ed è proprio la 
scrittura a garantire la conservazione della singola composizione in 
vista delle successive re-performances. La necessità dello strumento 
scrittorio, come si vedrà subito, è anzi fondamentale proprio per il 
genere drammatico. Questa compresenza intrinseca di performance 
e testo scritto in una cultura aurale come quella dell’Atene dei tragici, 
è stata opportunamente paragonata all’esibizione musicale di un 
violinista: il pubblico ascolta una determinata musica suonata da 
un solista, ma le note che il violinista esegue sono quelle che pre-
esistono, scritte, sulla partitura dal compositore di quella musica.9 
E come non è pensabile che il solista si interrompa per mostrare lo 
spartito, così durante la performance di un rapsodo, di un citaredo, 
di un coro di lirica corale o dei coreuti e degli attori nella scena di 
una tragedia, la partitura poetico-musicale non si vede, il pubblico 
ascoltando e assistendo all’evento dello spettacolo poetico non vi 
pensa, ma c’è: ne è l’imprescindibile presupposto. E un paragone 
simile e più recente si potrebbe istituire anche con il genere 
cinematografico nella relazione tra la sceneggiatura, ossia il testo 
scritto, e il prodotto filmico finale fruito dagli spettatori nelle sale, 
con la mediazione della regia, assimilabile alla funzione registica del 
tragediografo-corodidascalo nella messinscena. 

Come si accennava, la scrittura è d’altronde presupposto e 
strumento funzionale indispensabile proprio per il genere del 
dramma: non sarebbero altrimenti pensabili architetture concettuali 
maestose, complesse e su vari livelli rispondentisi come l’Orestea 
eschilea, costruzioni perfettamente economiche e coese quali l’Edipo 
Re sofocleo, o agoni così retoricamente strutturati, sottilmente 
ironici, spesso in dialogo con gli esponenti della sofistica come quelli 
delle Troiane euripidee. Ma è soprattutto il dato formale, primario 
e basilare, della lingua della tragedia, Kunstsprache letteraria e 

9  Herington 1985, 45: «You could hardly expect the archaic poet to allude to its own 
written text any more than you could expect a violinist in the concert hall to interrupt 
the music with an allusion to his printed score […] none the less, there were texts, from 
the early archaic period onwards». 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 296
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

raffinata, commistione di tutti i generi letterari precedenti – dall’epos 
alla lirica monodica e corale – ricca di poetismi, spesso ardua e 
plurivoca, percorsa da densità e ambiguità semantiche, propensa 
all’astrazione del pensiero, e costellata da profonde riflessioni 
concettuali, a richiedere la necessità di una composizione fondata 
sullo strumento scrittorio.10 La scrittura è pertanto intrinseca al 
dramma che però si esplica esclusivamente in quanto spettacolo 
teatrale; come scrive Charles Segal ciò costituisce «the paradox 
of tragedy», dal momento che essa «is entirely performance. But 
tragedy is not possible withouth writing».11

Il genere tragico si iscrive dunque in un periodo storico di 
transizione tra oralità e scrittura, che caratterizza in generale il V 
secolo, e che vede un progressivo diffondersi dell’alfabetizzazione 
nella popolazione ateniese, pur con differenti gradi di familiarità 
e competenza. Ciò ha un ruolo importante nel discorso 
sull’intertestualità sofoclea. Prima di proporre delle considerazioni 
conclusive sulla relazione intertestuale tra Sofocle e Omero sulla base 
delle indagini svolte finora, vorrei ancora brevemente richiamare 
due casi di ‘dialogo’ intertestuale tra poeti all’interno dello stesso 
genere drammatico coevo di Sofocle, per chiarire meglio il concetto 
di pubblico, cui questa sezione è dedicata. Una breve panoramica, 
fondata su due fenomeni esemplari – una tipologia di riprese eschilee 
e la parodia aristofanea – consente infatti di raffinare il discorso 
sull’importanza di ‘testi’ scritti, sui destinatari e sulla competenza 
del pubblico.

Da sempre la critica ha individuato delle relazioni intertestuali tra 
i poeti drammatici, in particolare fra i tre grandi tragici. La quantità 
esigua dei drammi pervenutici rispetto al numero di tragedie e 
commedie composte nel V secolo riduce notevolmente le possibilità 
di una tale indagine, e pone dei limiti di natura metodologica: non è 
infatti sempre possibile stabilire con assoluta certezza la dipendenza 
di un determinato passo o di una determinata ripresa lessicale da 
parte di Euripide o di Sofocle nei confronti di Eschilo, tra Sofocle e 
Euripide o fra Eschilo e Sofocle: altri drammi degli stessi poeti, o 
di altri tragediografi andati perduti, potrebbero infatti modificare 

10  Cf. Segal 1985, 202: «with its dense structure, the novelty and striking 
particularity of its metaphors, its wealth of elaborate, recherché, and distinctive 
adjectives, the complexity of its syntax and its finely calibrated hypotaxis, tragedy 
would be inconceivable without writing», al cui studio si rinvia per un’analisi in generale 
del binomio oralità/scrittura in rapporto al dramma. Cf. anche Herington 1985, 41: 
«although its performances where universally oral, it rested on a firm substructure 
of carefully meditated written texts»; e Lanza 1992, 298: «il teatro attico fu dunque 
teatro scritto: e a costringerlo alla scrittura fu la sua stessa istituzionalità, il suo 
dovere sottostare a precise regole agonali, a essere infine conservato come documento 
di attività civica».

11  Segal 1985, 204. 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 297
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

il quadro e l’interpretazione. Vi sono però dei campi di indagine 
privilegiati dove è lecito individuare e indagare delle dinamiche di 
allusività intertestuale. Ciò che preme qui sottolineare è che lo studio 
delle allusioni tra i tragici implica di nuovo la presenza di testi scritti, 
e la conoscenza di essi da parte dei poeti stessi. A queste conclusioni 
perviene per esempio Vittorio Citti nella sua monografia dedicata ai 
neologismi eschilei, che di per sé costituiscono un terreno di studio 
fertile rispetto alle dinamiche di riuso intertestuale, per la rarità e la 
natura di ‘cultismi’ dello stesso oggetto di ricerca. Le riprese dei coni 
di Eschilo da parte di Sofocle ed Euripide sono spesso considerabili 
dei veri e propri ‘eschilismi’ intenzionali; ciò soprattutto laddove i 
due poeti non si limitano soltanto all’adozione di lemmi tragici con 
funzione stilistica di ‘contrassegno di genere’, ma implicano una 
allusività propriamente intertestuale con il ‘testo’ e con il ‘contesto’ 
del modello eschileo, attraverso la rilettura dei quali viene messo in 
evidenza un particolare elemento, tema o personaggio. In questi casi 
è necessario «pensare che una parte, e non la meno significativa, 
della comunicazione teatrale sia avvenuta in un dialogo libresco, 
condotto in modo che per noi evoca quello della poetica alessandrina, 
anzitutto tra poeta e poeta, e quindi per cerchi di competenza assai 
ristretti, in cui condizione prima e necessaria era il controllo testuale 
dell’opera del poeta antico, così puntuale da non poter essere fatta 
se non su testi scritti».12

Alle medesime conclusioni conduce – sul fronte parallelo 
della commedia – l’analisi della parodia in Aristofane. Si può 
schematicamente distinguere tra tre tipologie di parodia in 
Aristofane: di specifici poeti portati in scena come ‘personaggi’ 
della commedia e messi alla berlina (e.g. Euripide e Agatone nelle 
Tesmoforiazuse); di stilemi tragici (paratragodia, ripresa di motivi 
e situazioni tipiche della ‘morfologia’ della tragedia); di testi veri e 
propri (e.g. la parodia del Telefo e dell’Elena euripidei rispettivamente 
negli Acarnesi e nelle Tesmoforiazuse). Se nelle prime due modalità 
parodiche è sufficiente un libero alludere a opere celebri legate al 
poeta parodiato, reimpiegandone e ricreandone il linguaggio, lo stile 
e la musica caratteristici, nel terzo caso è evidente e necessaria 
da parte di Aristofane una conoscenza diretta e minuziosa del 
‘testo’ specifico del modello tragico decostruito e ridicolizzato a fini 
comici. Così Gianfranco Nieddu descrive Aristofane ‘al lavoro’ nella 
parodia dell’Elena di Euripide, che si dispiega per ben 44 versi nelle 
Tesmoforiazuse (vv. 855-919): «occorre in primo luogo sottolineare 
che la ‘ricomposizione’ comica viene prodotta a partire dai materiali 
originali, liberamente tagliati e abilmente giustapposti, integrati solo 
qua e là da versi creati ad hoc. Aristofane, insomma, diversamente da 

12  Citti 1994, 165-6.



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 298
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

quanto fa in altre occasioni, non si limita a richiamare alcuni episodi o 
la trama della tragedia, punteggiandola qua e là di precisi riferimenti 
testuali: al contrario, lavora in totale dipendenza dal modello, 
ricorrendovi con estrema puntualità, oltre che nell’evocazione 
dell’azione drammatica, nella riproposizione, ogni volta che gli è 
possibile, delle precise parole pronunciate dai personaggi».13 Come 
rileva lo studioso, su un totale di 44 versi, 15 sono presi di peso dalla 
tragedia euripidea, per una percentuale del 34%: Aristofane sta qui 
dunque lavorando per così dire ‘a tavolino’, evidentemente con il testo 
della tragedia euripidea sotto gli occhi. 

Infine, andrà sempre tenuto presente che il dialogo allusivo tra 
poeti drammatici, per quanto per noi molto spesso impossibile da 
ricostruire, doveva avvenire su molteplici livelli, grazie alla natura 
eccezionale della tragedia quale Wort-Ton-Drama: dalla ripresa di 
personaggi e vicende della medesima saga mitica al riuso contestuale 
di scene ed episodi precisi, dalla riproposizione di determinate 
melodie e trovate drammaturgiche e scenografiche, alla dinamica 
propriamente intertestualità sul piano della lingua. 

Se dal punto di vista del ‘polo autoriale’, cioè del poeta-autore, il 
ricorso a un’intertestualità che appare già consapevolmente letteraria 
è comprensibile e documentabile, più arduo è invece individuare la 
possibilità che il pubblico a teatro potesse effettivamente cogliere 
ogni volta casi di allusività del linguaggio poetico. Vittorio Citti, nella 
citazione riportata sopra, si rifà al concetto di ‘cerchi di competenza’, 
riprendendolo da uno studio di Carlo Franco sulla parodia aristofanea; 
scrive quest’ultimo: «si potrebbe ipotizzare un ambito più vasto, in cui 
la competenza generale consentiva allo spettatore comune di cogliere 
gli elementi parodici più evidenti scenicamente o più noti per richiami 
mitologici. Di qui si andava verso circoli via via più ristretti (ovvero 
numericamente più ridotti), più specializzati e competenti, di persone 
capaci di avvertire allusioni ‘colte’ e sottili, quindi particolari, e 
personali».14 In nota lo studioso per identificare tali ‘circoli via via più 
ristretti’ aggiunge: «poteva trattarsi, ipoteticamente, di conoscenti 
dell’autore, di intellettuali in contatto con lui, di colleghi: tutte 

13  Nieddu 2004, 142. In uno studio più recente lo studioso torna a sottolineare la 
modernità di Aristofane, il quale rappresenta «un’immagine già in qualche misura 
sorprendentemente moderna, che mostra con inequivocabile chiarezza fino a che 
punto la scrittura fosse entrata a far parte del ‘laboratorio’ dell’autore antico» (Nieddu 
2011, 16). Sulla parodia aristofanea in generale si vedano Rau 1967, Franco 1988 e 
Mastromarco 2006 (139 nota 6 in particolare) con bibliografia ulteriore. 

14  Franco 1988, 218.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 299
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

figure storicamente presenti tra il pubblico ateniese».15 La presenza 
di ‘addetti ai lavori’ della parola poetica tra gli spettatori a teatro 
emerge dunque come un elemento fondamentale per comprendere la 
portata dell’intertestualità tragica. È a queste cerchie del pubblico 
che bisogna pensare quali destinatari, per certi versi privilegiati, di 
un determinato tipo di ‘dialogo tra poeti’, che era già operante nell’età 
arcaica, e che diventa elemento caratterizzante dell’età classica, in 
particolare ad Atene. Di conseguenza, andrà anche tenuta in debita 
considerazione una ricezione altra e parallela alla performance 
orale destinata al pubblico a teatro durante l’evento dello spettacolo 
sulla scena: la lettura dei copioni e dei testi dei tragediografi, che 
dovevano circolare tra gli entourages degli intellettuali ateniesi. 
In primis evidentemente tra i poeti stessi, soprattutto per quanto 
riguarda lo studio e il confronto artistico in termini di poetica e di 
stile; ma poi evidentemente tra gli esponenti della politica e della 
cultura, quali sofisti, filosofi, pensatori, specialmente nel caso di 
drammi caratterizzati da forti istanze sociali e per la profondità delle 
riflessioni morali e politiche. Ciò non significa naturalmente che poeti 
e intellettuali non fruissero dei drammi anche attraverso la modalità 
‘normale’ dello spettacolo scenico, sedendo tra i banchi del teatro, 
né che diversi cittadini ateniesi con particolare interesse e passione 
per la poesia non potessero reperire e leggere anche copie scritte 
dopo aver assistito alla rappresentazione; ma fenomeni peculiari 
come il confronto intertestuale tra opere poetiche e l’interpretazione 
concettuale presuppongono destinatari e modalità di fruizione propri 
e specifici. Insomma, un poeta tragico come Sofocle compone una 
tragedia per il grande pubblico del teatro e per aggiudicarsi il primo 
premio al concorso delle Dionisie, ma scrive dei versi per essere 
letto e apprezzato da Eschilo ed Euripide, e attraverso i discorsi dei 
suoi personaggi e i canti del coro riflette dialogando con Protagora 
e Pericle. Spettatori a teatro, poeti ‘colleghi’ addetti ai lavori, e 
intellettuali dell’Atene di V secolo rappresentano tre dimensioni 
all’interno del pubblico che coesistono e che sono ognuna di per sé 
significativa a seconda della prospettiva con la quale si sceglie di 
leggere una tragedia.

Si è discusso finora il tema delle relazioni intertestuali in rapporto 
ai ‘colleghi’ drammaturghi, ma il dialogo dei tragici si svolge 
naturalmente in un panorama ben più ampio che coinvolge tutta la 
tradizione poetica precedente, dalla quale il dramma ateniese fiorisce 

15  Franco 1988, 218 nota 30. Cf. ancora Citti 1994, 163: «il rapporto tra Eschilo e il 
suo ipotesto sarà stato peraltro recepito in maniera diversa a seconda della formazione 
letteraria del pubblico. Si ha in questo caso il fenomeno dei ‘cerchi di competenza’ che 
hanno al centro il poeta stesso, depositario del rapporto privilegiato con l’ipotesto: in 
essi la coscienza del fenomeno intertestuale e della profondità dell’eco e del significato 
stesso della dizione poetica vanno degradando con il degradare della competenza».



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 300
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

anzi come the «final hybrid flower».16 Gli interlocutori principali – e 
ineludibili – di questo colloquio sono la poesia lirica e l’epica.17 Ed 
è del rapporto tra epos e tragedia che questo libro si è occupato. 
Come si cercherà di dimostrare nella prossima sezione, rispetto a 
casi più marcatamente sofisticati come i neologismi di Eschilo o le 
sottigliezze parodiche di Aristofane, la relazione con l’epica e con 
Omero in primis, proprio in virtù della naturale dimestichezza di tutto 
quanto il pubblico con la lexis epica e con gli episodi dei due poemi 
omerici, doveva essere nella maggior parte dei casi, sebbene non in 
tutti, più immediata e riconoscibile. Ciò non toglie, però, che talora le 
allusioni epico-omeriche fossero invece più sottili, e quindi destinate 
a una cerchia di pubblico più ristretta e sofisticata.

5.2	 Nel laboratorio omerico di Sofocle

Una prima considerazione alla luce della presente ricerca è che la 
presenza di lemmi epico-omerici si ritrova in tutti i corali esaminati: 
come scrive John Davidson, «Sophocles can thus be seen drawing 
directly on what may be described as Homer’s poetic database».18 
Come si può notare dagli elenchi riportati sopra nell’Appendice, gli 
omerismi lessicali individuati sono numerosi, ma stupisce soprattutto 
la quantità di omerismi che rappresentano una variazione, 
una risemantizzazione o che costituiscono un conio del poeta 
(Appendice 2). Significativi sono anche i casi in cui si sia registrato 
un termine o un’espressione sofoclea che rievochi lemmi, stilemi o 
motivi omerici (Appendice 3). Tenuto conto del fatto che l’analisi è 
circoscritta soltanto a due tragedie, la quantità di riprese epico-
omeriche appare notevole e dimostra come gli epicismi rappresentino 
una componente considerevole della lingua lirica sofoclea. Un altro 
dato da rilevare subito è quello della grande multiformità che 
contraddistingue le molteplici e variegate riprese epico-omeriche in 
Sofocle, una varietà che si riflette anche nelle diversa nomenclatura 
che nel corso del libro è stata di volta in volta impiegata per indicarle: 
per esempio ‘ripresa’, ‘epiteto’, ‘colorito’, ‘intonazione’ ‘voce, vox’, 

16  Herington 1985, ix. 

17  Gli studi sul rapporto della tragedia con i generi della lirica ha visto un incremento 
considerevole negli ultimi decenni, si vedano innanzitutto le monografie di Herington 
1985; Bagordo 2003; Swift 2010; Rodighiero 2012; cf. anche Hutchinson 2001, 427-39 
e la voce «Lyric Poetry and Tragedy» (F. Budelmann), in Roisman 2014, 2. 

18  Davidson 2012, 247. Rende ancora meglio l’idea della pervasività di Omero nei 
versi sofoclei, quanto lo stesso Davidson mi scrive in una comunicazione privata: «But 
everywhere you look, possibilities open up. I always used to begin lectures or papers 
on the subject by saying that Homer is lurking under every Sophoclean stone!» [email 
del 13.06.2020].



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 301
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

‘iunctura’, ‘stilema’, ‘lemma’, ‘nesso’, ‘fraseologia’; nonché negli 
aggettivi per definirle, quali ‘omerico’, ‘omerizzante’, ‘epico-omerico’, 
‘epico’, ‘epicheggiante’, ‘eroico’.

Nel corso della trattazione si è potuto vedere come le riprese 
epico-omeriche rappresentino sempre a un primo livello d’analisi 
uno strumento stilistico che consente al poeta di nobilitare il 
registro linguistico già di per sé aulico dei canti corali e di conferire 
a determinate espressioni un tono particolarmente elevato. Questo 
livello stilistico implica d’altronde, per usare un’espressione di Giorgio 
Pasquali, citata da Gian Biagio Conte, una sorta di ‘complimento’ a 
Omero e alla sua arte, con cui egli rende omaggio alla tradizione 
poetica all’interno della quale si riconosce.19 

Ciò è particolarmente evidente, per esempio, negli incipit di 
alcuni corali.20 Nella parodo dell’Aiace l’apostrofe incipitaria all’eroe 
Τελαμώνιε παῖ, τῆς ἀμφιρύτου / Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον (vv. 
134‑5) è connotata da ben tre epiteti omerici oltre all’impiego del 
vocativo παῖ dove si è rintracciata la risonanza del celebre episodio 
odissiaco dell’incontro tra Aiace e Odisseo nella Nekyia, che è centrale 
per l’intera tragedia. Già in questo primo esempio è risultato evidente 
come la funzione di base, ornamentale, degli omerismi impiegati dal 
poeta tragico sia sempre accompagnata da un valore semantico e 
tematico significativo e spesso ineludibile. Si possono ricordare poi 
anche l’incipit della parodo delle Trachinie ὃν αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα / 
τίκτει κατευνάζει τε φλογιζόμενον, / Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ (vv. 94-6), che si 
apre con l’immagine della notte trapunta di stelle che genera il sole 
attraverso il ricorso a due lemmi omerici impiegati con una nuova 
valenza fortemente espressiva che allude già ad alcuni temi principali 
del dramma, quali l’alternanza della sorte e i limiti della conoscenza; 
l’invocazione magniloquente agli abitanti della regione di Trachis 
all’inizio del secondo stasimo delle Trachinie ὦ ναύλοχα καὶ πετραῖα / 
θερμὰ λουτρὰ καὶ πάγους / Οἴτας παραναιετάοντες (vv. 633-4), che allude 
in modo solo apparentemente positivo all’approdo di Eracle sulle 
orme di Odisseo; e l’incipit del terzo stasimo delle Trachinie ἴδ’ οἷον, 
ὦ παῖδες, προσέμειξεν ἄφαρ / τοὔπος τὸ θεοπρόπον ἡμῖν / τᾶς παλαιφάτου 
προνοίας (vv. 821-3:), incentrato sulla funzione degli oracoli attraverso 

19  Conte 1985, 12. D’altronde come ricordano Conte, Barchiesi 1989, 81 «conviene 
subito ammettere che l’allusione letteraria – lo scrittore che cita un predecessore – è 
un fatto di passione e di sentimento […] lo scrittore grazie all’arte allusiva si presenta 
come lettore che ama certi testi (o che per essi prova una qualsiasi passione, foss’anche 
ambivalente o ostile)».

20  Cf. Conte 1985, 10: «si potrebbe parlare di specializzazione ‘incipitaria’ della 
memoria ritmico-compositiva»: sull’importanza di alcuni luoghi privilegiati del 
testo in cui situare allusioni intertestuali, in particolare in incipit e in explicit di un 
componimento poetico, cf. anche Conte, Barchiesi 1989, 85 nota 6; Garner 1990, 6. 
Quest’ultimo (187-8) presenta in un’appendice anche un utile elenco degli incipit e degli 
explicit ‘omerici’ nei corali e nelle sezioni liriche di Sofocle e degli altri due tragici.



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 302
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

una serie di lessemi epico-omerici che evocano ambiguamente il 
ruolo sinistro degli dèi nei confronti di Eracle, oltre al divario tra 
l’onniscienza divina e la precarietà del sapere umano.

Naturalmente oltre agli incipit dei corali si potrebbero menzionare 
molti altri casi: rispetto ai passi citati, si noterà come sia significativo 
il fatto che entrambe le parodoi delle tragedie, che rappresentano 
il primo ingresso del coro sulla scena e quindi il primo manifestarsi 
della solenne dizione lirica, si aprano con lemmi manifestamente 
epico-omerici.

Come si è detto, quello stilistico rappresenta un primo e per così 
dire più superficiale livello di analisi, che deve essere corroborato 
dall’indagine delle motivazioni poetico-letterarie che hanno indotto 
il poeta a servirsi di una determinata ripresa epico-omerica rispetto 
al contesto tematico e concettuale del singolo corale in relazione agli 
eventi del singolo dramma in questione. In questo senso può talora 
essere individuata una precisa strategia compositiva che tradisce la 
volontà di porre in risalto alcuni temi chiave dei vari canti anche 
attraverso il ricorso a lemmi e stilemi epico-omerici pregnanti. Si 
possono anche in questo caso fare alcuni esempi. Si pensi a uno dei 
rari casi di ripresa formulare identica, quello della formula εὐρέι 
πόντῳ (v. 114) nella parodo delle Trachinie, che inaugura il dramma 
all’insegna di un parallelo che si è visto essere fondamentale e 
costante nell’arco dell’intera tragedia, quello tra il nostos a lieto fine 
di Odisseo e quello tragico e ‘mancato’ di Eracle e sulle conseguenze 
emotive che i due ritorni provocano nelle due figure femminili co-
protagoniste di entrambe le opere, Penelope e Deianira. Un altro 
esempio è quello di due riprese nella parodo dell’Aiace, αἴθωνι σιδήρῳ 
(v. 147) e σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται. (v. 159): attraverso le 
immagini della spada e della torre viene icasticamente messa in luce 
la situazione iniziale del dramma, che ha visto Aiace paradossalmente 
trasformarsi da baluardo difensivo dei greci in loro assalitore 
omicida. Nel primo stasimo delle Trachinie, invece, la singola 
espressione ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρά (v. 523), che chiude l’epodo e il canto 
descrivendo la giovanissima Deianira che assiste allo scontro tra 
Eracle e Acheloo per le sue nozze, attraverso un singolo epiteto 
omerico – solo apparentemente ornamentale – focalizza un tema 
cardine della tragedia, quello della bellezza intesa come fatale e 
tragica causa di sventura, oltre che espressione dell’impotenza 
umana. Infine, nel terzo stasimo delle Trachinie, in cui il coro lamenta 
la sorte infausta di Eracle travolto e reso imbelle dalla micidiale 
nosos, la presentazione del corpo e della lancia dell’eroe 
rispettivamente come <σῶμ’> ἀγακλειτὸν (v. 854) e προμάχου δορός 
(v. 856) nonché dei suoi passati nemici come ἀναρσίων <ὕπ’> (v. 853), 
contribuisce a sottolineare attraverso il ricorso a epiteti peculiari 
degli eroi omerici la tragicità del destino di Eracle non senza un velo 
di amara ironia tragica. Proprio la tipica ironia sofoclea è uno di 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 303
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

quegli elementi in cui il riuso allusivo e la rivitalizzazione di lemmi 
ed espressioni omerici giocano un ruolo particolarmente significativo, 
specie in quei casi in cui si è riconosciuta una dinamica intertestuale 
con il modello. Si potrebbe anzi dire che il meccanismo dell’ironia è 
una delle costanti rispetto alla riutilizzazione di vocabolario omerico 
da parte di Sofocle, proprio in virtù della riconoscibilità di formule 
e stilemi epici – e del loro significato tradizionale nell’epos – da parte 
del pubblico. Si possono richiamare, per esempio, la iunctura 
formulare μέγα πένθος, con cui, nel primo stasimo dell’Aiace (v. 615), 
il coro esprime il suo dolore rispetto alla situazione in cui versa Aiace, 
ma interpreta erroneamente la sventura dell’eroe imputandola alla 
sua follia, quando invece Aiace è lucidissimo nella propria intenzione 
suicida: le risonanze disforiche della formula epica che di norma 
contrassegna la morte e il lutto, intensificano l’ironia del passo; nel 
medesimo stasimo il suicidio è d’altronde ribadito attraverso 
l’espressione omerizzante fortemente espressiva Ἅιδᾳ κεύθων ὁ νοσῶν 
μάταν (v. 635), che nell’immagine del ‘celarsi nell’Ade’ fa presagire al 
pubblico le vere intenzioni e il gesto prossimo di Aiace. Ancora più 
acuta è l’ironia che permea un’altra ripresa formulare, sempre 
nell’Aiace, quella del nesso αἰνὸν ἄχος (v. 706), che nello stasimo 
successivo sanziona definitivamente l’illusorietà delle buone speranze 
dei coreuti sul fatto che Aiace abbia ritrovato la serenità e abbandonato 
l’intenzione di togliersi la vita, proprio grazie alla patente 
connotazione omerica, ferale e triste, che la formula presenta nei 
poemi. Ma il contrasto tra l’indomito Aiace iliadico e l’eroe disonorato 
e resosi artefice del gesto antieroico e ingloriosamente grottesco 
della strage del bestiame era stato messo in luce da Sofocle già nella 
parodo attraverso una serie di riprese epico-omeriche ironicamente 
stridenti: κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ (v. 147), che sottolinea la 
degenerazione dell’ardore guerriero di Aiace destinato a tramutarsi 
in impulso omicida contro i suoi stessi compagni; σφαλερὸν πύργου 
ῥῦμα πέλονται (v. 159), che tradisce la perdita della funzione di 
baluardo protettore da parte dell’eroe attraverso la metafora iliadica 
della torre di difesa che nel canto del coro è però vacillante e prossima 
a crollare; ἦ ρα κλυτῶν ἐνάρων (v. 177), che richiama il ruolo deleterio 
delle armi di Achille, associando due lemmi omerici in modo 
inconsueto e improprio facendo risaltare grazie al duplice e 
compresente sottotesto epico, da un lato le ‘spoglie insanguinate’ 
come esito cruento della gara delle armi, e dall’altro, le ‘armi gloriose’ 
quale segno della ingratitudine degli Achei e della perdita del dovuto 
riconoscimento d’onore da parte di Aiace; ἐννυχίοις  / 
μαχαναῖς ἐτείσατο λώβαν (vv. 180-1), con cui è ribadita l’offesa subita 
dall’eroe, ma in modo paradossale, dal momento che il coro ipotizza 
che Aiace sia stato reso folle da un dio vendicativo come punizione 
per un gesto empio che avrebbe compiuto, quando invece è Aiace 
stesso che ferito a morte nell’onore ha tentato di vendicarsi attraverso 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 304
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

una rivalsa cruenta sviata solo dall’intervento di Atena. Una serie di 
riprese epico-omeriche con valore fortemente ironico contrassegna 
analogamente anche la parabola di Eracle nel corso delle Trachinie, 
il che sembra confermare che la dinamica dell’ironia tragica sia un 
elemento che caratterizza la modalità e la funzione di recupero di 
lexis epica da parte di Sofocle e viceversa. Anche in questo caso torna 
l’immaginario di Ade, in particolare della ‘casa di Ade’, da cui le 
giovani ragazze di Trachis che compongono il coro del dramma 
credono ingenuamente che un dio ‘trattenga’ Eracle nell’espressione 
fortemente ironica della parodo Ἅι- / δα σφε δόμων ἐρύκει (vv. 120-1). 
Così come ironico è il recupero di una tessera epica quale θερμὰ 
λουτρά nel primo stasimo (v. 634), quando di nuovo le coreute in un 
canto particolarmente euforico e festoso attendono l’imminente 
arrivo dell’eroe a Trachis, che tuttavia al posto del ristoro di ‘bagni 
caldi’, sarà preda dell’effetto bruciante del veleno dell’Idra. D’altronde, 
tutta la costellazione di riferimenti puntuali al nostos di Odisseo, al 
suo esito favorevole e al suo ricongiungimento con Penelope, come si 
è visto, costituisce un continuo sottotesto che innerva un fil rouge di 
riprese epico-omeriche ironiche rispetto al ritorno tragico di Eracle 
nel dramma, tra le quali si possono ricordare εὐρέι πόντῳ (v. 114) e τὸ 
δ’ αὔξει βιότου / πολύπονον ὥσπερ πέλαγος (vv. 117-18) nell’imaginario 
marittimo della parodo; l’incipit del secondo stasimo ὦ ναύλοχα καὶ 
πετραῖα θερμὰ λουτρὰ καὶ πάγους (v. 634) che rinvia al motivo 
dell’approdo sicuro e che ritorna inglobando anche il leitmotiv del 
‘vento propizio’ nell’espressione καὶ τάδ’ ὀρθῶς / ἔμπεδα κατουρίζει (vv. 
826-7) del terzo stasimo per concludersi nella locuzione εἴθ’ ἀνεμόεσσά 
τις / γένοιτ’ ἔπουρος ἑστιῶτις αὔρα (vv. 953-4) che apre la seconda strofe 
dell’ultimo canto del dramma. Inoltre, come anche nel caso di Aiace, 
il ricorso ad alcuni termini e locuzioni distintivi della prestanza 
marziale eroica e dell’onore quali ἀναρσίων <ὕπ’> οὔπω / <τοῦδε σῶμ’> 
ἀγακλειτόν (vv. 853-4) nel terzo stasimo e τὸν Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον 
(v. 956) nel quarto mette in luce non solo il disonore di Eracle, ma la 
trasformazione dell’eroe più temerario e possente, per eccellenza 
salvatore e liberatore dai mostri, in soggetto del tutto inerme e 
indifeso rispetto ai colpi subdoli e imprevisti del destino che ha 
assunto il volto dell’inganno di Nesso e dell’ingenuo e paradossale 
dono d’amore della tunica di Deianira. 

Ma è forse proprio rispetto alla protagonista femminile del 
dramma che il riuso di lessemi epico-omerici produce gli effetti di 
ironia tragica più intensi. Nel secondo stasimo la iunctura ἁ δέ οἱ φίλα 
δάμαρ (v. 650) segnala ironicamente il ruolo perduto di ‘legittima 
sposa’ di Deianira, proprio nel momento in cui il coro e l’eroina 
stessa immaginano il ritorno ormai sicuro e imminente di Eracle 
dalla sua ‘amata’ sposa, sottolineando attraverso un gioco allusivo 
di rinvii testuali interni al dramma come Iole abbia spodestato la 
protagonista. L’apice per pathos emozionale, credo si abbia però 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 305
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

nell’elaboratissima immagine del terzo stasimo ἦ που ὀλοὰ στένει, / 
ἦ που ἀδινῶν χλωρὰν / τέγγει δακρύων ἄχναν (vv. 846-8) con cui sono 
descritti la disperazione e il pianto dirotto e sconsolato di Deianira, 
che proprio in virtù del riuso di un mélange fortemente originale ed 
espressivo di mots clé omerici connotanti la dimensione del lutto 
e delle ‘lacrime’ per la morte di una persona cara – che dovevano 
essere spie patenti e immediatamente discernibili da parte del 
pubblico a teatro – allude con tragica ironia al suicidio dell’eroina 
che avviene proprio mentre il coro intona il suo canto malinconico. 
In conclusione di questa sezione sugli ‘omerismi ironici’ in Sofocle, 
che sicuramente andrà estesa agli altri drammi, si potrebbe dire che 
il coro delle sue tragedie in alcuni casi parla un linguaggio doppio e 
si contraddice, senza rendersene conto, proprio grazie al significato 
tradizionale della fraseologia epica che sta adottando, e come ciò 
avvenga spesso attraverso la trasposizione di nessi formulari e lemmi 
epici in contesti in cui essi apportano sovrasensi in netto contrasto 
rispetto alla situazione drammatica della singola scena, il cui valore 
ironico viene però colto molto bene dal pubblico degli spettatori e dei 
lettori, in contrasto rispetto all’inconsapevolezza del coro.

Una considerazione a parte deve essere fatta, poi, riguardo la 
originale creatività artistica della raffinata lingua poetica sofoclea, 
che trova conferma anche in numerose riprese epico-omeriche. 
Come si può vedere dall’Appendice 4.2, l’elenco di quegli omerismi 
che presentano una variazione, una risemantizzazione o un conio 
plasmato su materiale omerico è alquanto cospicuo costituendo 
circa 1/3 degli epicismi individuati. In molti casi Sofocle adotta un 
lemma con uno scarto a volte lieve a volte più consistente rispetto 
al suo impiego tradizionale nella poesia epica a partire da Omero 
come nell’espressione δύστανον ὄνειδος (Aiace, terzo stasimo, v. 
1191) in cui l’aggettivo che figura in Omero come epiteto esclusivo 
di persone è attribuito alla guerra presentata come una ‘vergogna’, 
o nel caso dell’aggettivo ἀολλεῖς ‘in massa, compatti’, riferito sempre 
nell’Iliade alle schiere dei guerrieri che si scontrano nella mischia a 
ranghi serrati, riadottato dal poeta tragico con valore estremamente 
espressivo in riferimento ai soli Eracle e Acheloo che si affrontano 
in un convulso duello a singolar tenzone per la mano di Deianira 
(Trachinie, primo stasimo, v. 514).

Altrove Sofocle impiega un lemma con un’effettiva abusio semantica: 
l’aggettivo sostantivato ἀμφίγυοι (Trachinie, primo stasimo, v. 504), 
riferito ai due pretendenti di Deianira che potrà valere ‘i due rivali, 
ambidestri, che combattono con mani e piedi’, assume un significato 
completamente innovativo e notevolmente colorito rispetto al 
consueto valore di ‘a doppio taglio’ che il lemma presenta nella poesia 
presofoclea a partire da Omero, dove esso ricorre come epiteto fisso 
delle lance (ἔγχεσιν ἀμφιγύοισι); per converso l’espressione προμάχου 
δορός (Trachinie, terzo stasimo, v. 856) riferita alla lancia di Eracle 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 306
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

viola l’impiego tradizionale del sostantivo πρόμαχος che rappresenta 
il termine tecnico per designare in Omero i combattenti in prima 
fila e riverbera il proprio significato non senza una tragica ironia 
sul personaggio stesso dell’eroe, che è stato ridotto all’impotenza; 
un altro esempio è costituito dall’espressione κεῖνος γὰρ ἔπερσεν 
ἀνθρώπους, ancora dal terzo stasimo dell’ Aiace (v. 1198), in cui l’uso 
del verbo che nell’epos omerico indica precipuamente la distruzione 
di una città, viene rifunzionalizzato semanticamente per indicare la 
violenza della guerra che non solo provoca la morte di persone ma 
si configura come un’attività anti-umana e autodistruttiva di per se. 
Ma già nei versi immediatamente precedenti della medesima prima 
antistrofe del canto nella frase relativa ὃς στυγερῶν ἔδειξεν ὅ- / πλων 
Ἕλλασιν κοινὸν Ἄρη l’epiteto che in Omero contraddistingue di norma 
la morte è reimpiegato da Sofocle con il nuovo referente delle armi: 
da un lato esso richiama l’episodio funesto della contesta per le armi 
di Achille, dall’altro sanziona il pericoloso potenziale deleterio insito 
nell’ingegno tecnologico umano che fa sì che l’esito più orrendo, quello 
del conflitto e della guerra, diventi purtroppo ‘retaggio comune’ 
per la comunità umana. Un altro esempio fortemente incisivo è il 
conio del verbo composto κατουρίζω nell’espressione che chiude la 
prima strofe del terzo stasimo delle Trachinie καὶ τάδ’ ὀρθῶς / ἔμπεδα 
κατουρίζει (vv. 826-7), in cui il paradossale e tragico ‘giungere in 
porto/ a compimento’ delle profezie su Eracle è espresso attraverso il 
recupero con significato pervertito di una costellazione di espressioni 
omeriche che nell’Odissea indicano il continuo salvarsi e il finale 
approdo incolume di Odisseo a Itaca.

Il tipo di neologismo più frequente è d’altronde proprio quello 
dei composti, in particolare degli aggettivi composti, tipici 
dell’aggettivazione della lingua dell’epos: si possono menzionare come 
esemplificativi il conio originale ἔπουρος ‘favorevole, soccorritrice’ 
che nel quarto stasimo delle Trachinie (v. 954) riprende ancora la 
serie di riferimenti odissiaci al vento propizio in maniera antifrastica 
a indicare l’esito tragico del nostos di Eracle, e l’espressione τινάκτορα 
γαίας (Trachinie, primo stasimo, v. 503) riferita a Poseidone, in cui 
l’epiteto pur non essendo di per sé un composto è indubbiamente 
foggiato sulla base degli aggettivi composti omerici attributi del dio 
quali ἐνοσίχθων, ἐννοσίγαιος, γαιήοχος. A questi si possono aggiungere 
altri due esempi tratti da altre due tragedie sofoclee, tratti sempre da 
canti corali: l’epitetodi Zeus βαρυβρεμέτα (Antigone, quinto stasimo, 
v. 1115), hapax e primum dictum sofocleo, evidentemente plasmato a 
partire dalle epiclesi omeriche del Cronide βαρύκτυπος, ὑψιβρεμέτης 
e ἐριβρεμέτης, e un neologismo del tutto originale come l’aggettivo 
ὑψίποδες (Edipo Re, secondo stasimo, v. 866) attributo delle ‘sublimi 
celesti’ leggi divine che rappresenta un hapax assoluto nel corpus della 
poesia greca pervenuta e rinvia a una serie di lessemi epico-omerici 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 307
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

che designano in particolare Zeus.21 Dai pochi esempi qui riportati 
di voci epico-omeriche impiegate con valore inedito rispetto al loro 
uso tradizionale nella poesia epica, di lemmi risemantizzati, nonché 
di coni poetici originali, credo che anche l’indagine sugli omerismi 
avvalori il giudizio unanime degli studiosi sull’ammirata finezza e 
complessità dello stile e della lingua sofoclei espresso molto bene 
dall’asserzione lapidaria del Long «Sophocles is a supreme artist of 
language».22

L’ultimo e più arduo livello di analisi, infine, è rappresentato 
dall’indagine delle dinamiche propriamente allusive e intertestuali 
rispetto al modello omerico. Naturalmente, l’identificazione di 
allusioni intertestuali circoscritte e consapevoli rispetto all’epos 
nelle tragedie di Sofocle – come in generale nella poesia post-
omerica – è un fenomeno non sempre, e mai completamente, 
dimostrabile con assoluta certezza, oltre che gravato dalla presenza 
di almeno tre difficoltà oggettive. Il primo ostacolo costituisce un 
caveat pregiudiziale comune a tutta la produzione poetica greca, 
la perdita, cioè, di gran parte dei testi dei poeti dell’età arcaica 
e classica: non è mai possibile essere sicuri che una connessione 
intertestuale riconoscibile in rapporto a Omero o a Esiodo non 
costituisse in realtà un riferimento a un altro poeta e poema, epico 
o meno, andato perduto. La seconda è di natura linguistica: se la 
lexis dei poeti arcaici, dal giambo all’elegia, dai lirici di Lesbo alla 
lirica corale fino ai tragici, presenta una forte, talora pervasiva, 
componente epica ed epicizzante, non è sempre facile individuare 
allusioni lessicali precise a determinati passi di Omero ed Esiodo, 
stabilendo una dipendenza lineare da testo a testo, ed escludendo, 
invece, che il materiale linguistico impiegato sia semplicemente 
convenzionale a livello di langue poetica e produca un effetto generale 
voluto dal poeta di ‘intonazione’ epica o eroica. Infine, dal punto 
di vista tematico-contenutistico risulta talora arduo discernere se 
le riprese siano effettivamente fondate su una relazione specifica 
con i poemi omerici, esiodei e ciclici pervenutici, oppure se si tratti 
di un impiego generico di personaggi, episodi, e motivi attinti al 
patrimonio mitico-narrativo tradizionale e comune alle tradizioni 
eroiche dell’epos e della lirica arcaica. L’unico modo per uscire da 
tali impasses è il raffronto dettagliato dei singoli ‘contesti’ poetici, 
in primis quello del poeta preso in esame, e sulla base di questo del 
contesto potenzialmente alluso nell’ipotesto epico, a tutti i livelli: 
lessicale, di dizione, tematico, contenutistico, narrativo, concettuale. 
In secondo luogo, è necessario valutare la carica di sovrasenso che 

21  Cf. Scavello 2015, 156-63.

22  Long 1968, 1; Pat Easterling, parla dell’«extraordinary poise and power of 
Sophoclean languages» (1999, 95). 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 308
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

l’allusione potenzialmente individuata apporta nell’interpretazione 
dell’epitesto, che deve essere sempre significativa. Tale studio di 
dettaglio, approfondito e circostanziato, ha infatti consentito di 
riconoscere, apprezzare e valutare delle dinamiche propriamente 
intertestuali e allusive nell’Aiace e nelle Trachinie. Si è visto, infatti, 
come esaminando il contesto omerico delle singole riprese rispetto a 
quello sofocleo, una determinata scena o la figura di un determinato 
personaggio dei poemi si riverberi talora in Sofocle apportando 
risonanze significative, che spesso accentuano, come si è appena 
considerato, dinamiche di ironia tragica. Si fornisce di seguito un 
elenco dei casi più rilevanti in cui si è ritenuto di individuare anche 
una relazione allusiva intertestuale, letterariamente significativa: 

a.	 Τελαμώνιε παῖ / παῖ Τελαμῶνος: invocazione ad Aiace, ruolo di 
Telamone rispetto al senso dell’onore / incontro di Odisseo e 
Aiace nella Nekyia dell’Odissea (Aiace, parodo, vv. 134, 183)

b.	 δυσκλείᾳ / αἴθωνι σιδήρῳ / σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται: 
disonore, violenza omicida e follia di Aiace / Aiace eroe 
difensore degli Achei nell’Iliade (Aiace, parodo, vv. 143, 147, 
159)

c.	 μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες: disonore, violenza omicida e 
follia di Aiace / Aiace baluardo degli Achei nell’Iliade (Aiace, 
parodo, v. 169)

d.	 κλυτῶν ἐνάρων / ἐτείσατο λώβαν: la contesa per le armi di 
Achille (Aiace, parodo, vv. 177, 181)

e.	 δύσμορος / θρηνήσει / πολιᾶς ἄμυγμα χαίτας: il threnos di Eribea 
per Aiace e di Ecuba per Ettore (Aiace, primo stasimo, vv. 
630, 631, 633)

f.	 ἔφριξ’ ἔρωτι: fremiti di gioia o brividi di sgomento? (Aiace, 
secondo stasimo, vv. 691, 147, 159)

g.	 αἰνὸν ἄχος / θοᾶν ὠκυάλων νεῶν: liberazione dal dolore o 
presentimento del suicidio di Aiace? La ‘nube’ omerica di 
morte (Aiace, secondo stasimo, vv. 706, 710)

h.	 δύστανον ὄνειδος / στυγερῶν ὅπλων / ἔπερσεν ἀνθρώπους: 
meditazioni omeriche sulla violenza distruttiva della guerra 
(Aiace, terzo stasimo, vv. 1191, 1195, 1198)

i.	 εὐρέι πόντῳ / Ἅιδα σφε δόμων ἐρύκει: Eracle ‘Odisseo’ naufrago: 
onde di sventura e la dimora di Ade di omerica memoria 
(Trachinie, parodo, vv. 114,121)

j.	 ἀμφίγυοι  / ἀολλεῖς: scontro violento tra Eracle e Acheloo 
/ scene iliadiche di mischia di battaglia (Trachinie, primo 
stasimo, vv. 504, 514)

k.	 ἁ δ’ εὐῶπις: Deianira nymphe, riflessione sulla bellezza 
femminile / figure di parthenoi Nausicaa e Persefone 
(Trachinie, primo stasimo, v. 523)



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 309
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

l.	 ὦ ναύλοχα / κατουρίζει / ἀνεμόεσσά ἔπουρος: approdi e venti 
odissiaci favorevoli o funesti? (Trachinie, secondo stasimo, 
vv. 634-7; terzo stasimo, v. 828; quarto stasimo, vv. 953-4)

m.	 στένει, / ἀδινῶν χλωρὰν / δακρύων ἄχναν: le lacrime di gioia di 
Penelope e il pianto infinito di dolore di Deianira; allusione 
al suicidio dell’eroina (Trachinie, terzo stasimo, vv. 846-48)

n.	 ἀναρσίων / ἀγακλειτὸν / προμάχου δορός / Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον: 
Eracle eroe epico imbelle ridotto all’impotenza (Trachinie, 
terzo stasimo, vv. 854-56; quarto stasimo, v. 956)

o.	 φονίᾳ νεφέλᾳ: corpo di Eracle dilaniato / metafora sinistra 
della nube di morte (Trachinie, terzo stasimo, v. 831)

Il dato metodologico che emerge come fondamentale, dunque, in una 
ricerca di questo tipo, già richiamato nell’introduzione, è l’importanza 
di minute analisi di dettaglio, per cui, permettendomi di far mie 
le parole di Vittorio Citti, «queste pagine possono avere senso a 
partire da analisi rigorosamente verbali e puntuali, che costituiscono 
l’esperienza del filologo, e a partire dalle microstrutture possono 
integrare le analisi orientate prevalentemente sulle macrostrutture 
transtestuali».23 Ed è questa anche la ragione per la quale, come 
si è spiegato alla fine dell’introduzione (§ 1.3.3), è stato invitabile 
rinunciare all’esaustività e delimitare il campo di indagine, che 
avrebbe altrimenti condotto a una ricerca potenzialmente sterminata 
ma sterile e, soprattutto, mancante di una autentica interpretazione 
letteraria. Meglio di altri ha chiarito questo concetto Bruno Snell, 
recensendo lo studio insoddisfacente di Bergson sugli epiteti 
ornamentali nei tre tragici: 

Das Wesentliche ist die Interpretation der Einzelstellen mit dem 
Blick zugleich auf den Zusammenhang im Drama und auf den 
älteren Gebrauch der Beiwörter, – aber das würde natürlich eine 
Untersuchung der schmückenden Beiwörter ins Uferlose führen. 
So bleibt also nur, entweder die Auswahl zu beschränken oder die 
Interpretation zu beschränken.24 

Rispetto all’intertestualità sofoclea si possono fare ancora alcune 
considerazioni finali. Nota è la famosa distinzione di Pasquali, 
nell’altrettanto celebre saggio Arte allusiva – che qui si lascia premessa 
da una bella immagine metaforica del grande filologo – che suona così: 

La parola è come acqua di rivo che riunisce in sé i sapori della 
roccia dalla quale sgorga e dei terreni per i quali è passata: di 

23  Citti 1986, 25.

24  Snell 1957, 625 (corsivo aggiunto).



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 310
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

questo ho già parlato. Ma i confronti mirano anche ad altro: 
in poesia culta, dotta io ricerco quelle che da qualche anno in 
qua non chiamo più reminiscenze ma allusioni, e volentieri direi 
evocazioni e in certi casi citazioni. Le reminiscenze possono essere 
inconsapevoli; le imitazioni, il poeta può desiderare che sfuggano 
al pubblico; le allusioni non producono l’effetto voluto se non su 
un lettore che si ricordi chiaramente del testo cui si riferiscono.25

Lo studioso ha in mente soprattutto la grande e raffinata poesia 
augustea – Catullo, Orazio, Virgilio – animata dalla ricercata poetica 
alessandrina basata su un’intertestualità letterata e libresca. Eppure, 
nel medesimo saggio, nel passaggio conclusivo che ha ricevimento 
assai meno attenzione, è lo stesso Pasquali a riconoscere come 
l’allusività letteraria sia un procedimento ben più antico:

Il costume di alludere è in sé molto più antico dell’età ellenistica. 
L’Elettra di Euripide deride, un po’ piattamente, una scena delle 
Coefore. Pindaro fa polemizzare i suoi dèi contro leggende certo 
espresse letterariamente. Io sono sicuro che talvolta Omero stesso, 
per esempio nell’episodio di Meleagro, dà alla leggenda forma 
diversa da quella accettata sino allora. Anche questa è allusione, 
se pure non propriamente stilistica, se pure anteriore di molti 
secoli alla nascita della critica dello stile. L’allusione non è soltanto 
un giuoco di società in voga in consorterie di letterati. Ma poeti 
greci antichi tutt’altro che letterati, anche Eschilo, adoperarono 
già locuzioni omeriche con allusione a passi determinati: la lingua 
della poesia greca, che è per la parte maggiore non dedotta dall’uso 
contemporaneo ma da Omero, incitava a tale procedimento.26

L’intuizione di un’allusività già all’altezza di Omero è oggi confermata 
da studiosi di oralità e di epica arcaica.27 Quanto Pasquali scrive 
su Eschilo, invece, credo che questo libro lo abbia dimostrato per 
Sofocle, in tutti i quei casi nei quali si è ritenuto di rintracciare 
‘un’allusione a passi determinati’ dei poemi omerici. Secondo il 
discorso che si è condotto nella sezione precedente sui ‘cerchi ci 
competenza’ del pubblico non sembra inverosimile, infatti, pensare 
a dinamiche di allusività letteraria che si potrebbero definire pre-
alessandrine, destinate soprattutto a un pubblico di specialisti, quali 
i professionisti della parola, in primis i poeti, e che si fondavano su un 
incessante rapporto emulativo-competitivo con la tradizione poetica 
precedente, in primis quella dell’epica. In questo senso alcuni rilievi 

25  Pasquali 1968, 275 (corsivo aggiunto).

26  Pasquali 1968, 282 (corsivo aggiunto).

27  Cf. Pucci 1987; Schein 2016; Currie 2016.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 311
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

critici sull’intertestualità omerica sofoclea di importanti studiosi 
e studiose sembrano pienamente giustificati. Mi sto riferendo, per 
esempio, a diversi saggi di Pat Easterling, la quale, a proposito del 
parallelo tra la scena dell’incontro di Ettore e Andromaca nel VI canto 
dell’Iliade e quella tra Aiace e Tecmessa nell’Aiace scrive che «It is not 
just a matter of general Homeric colouring: there is a specific echo, or 
series of echoes, which most scholars believe are there to be felt»;28 
e nel medesimo saggio la studiosa inglese rispetto alla sottigliezza 
dell’allusività sofoclea individua un parallelo che significativamente 
rinvia alla poesia ‘culta’ pasqualiana: «Sophocles’ technique is a very 
subtle one – I can think of no poetry before this date that uses Homer 
in the same way (the closest analogy that occurs to me is Virgil)».29 
Maria Grazia Ciani, invece, in merito alla medesima scena iliaidica 
definisce «l’allusione a Omero, scoperta fino al plagio»,30 mentre 
rispetto all’espressione ἰώ σκότος, ἐμὸν φάος (v. 394), che apre il 
kommós tra Aiace e Tecmessa, la studiosa italiana commenta come 
«l’uso riavvicinato dei due termini – skotos, phaos – non può non 
rievocare il celebre passo omerico in cui lo stesso Aiace invoca la luce 
del sole perché illumini il campo di battaglia coperto di nebbia e di 
polvere e lo salvi da una morte ingloriosa nell’oscurità», chiosando 
che «a nessuno degli spettatori dell’Aiace poteva sfuggire il netto 
contrasto evidenziato dalla precisa allusione»..31 A proposito delle 
molteplici allusioni tematiche odissiache nell’Elettra invece, John 
Davidson scrive che 

it is the prologue of Electra, however, which perhaps contains the 
clearest echoes of Homer […] a comparison with the situation in 
Odyssey 13 is, in fact, illuminating.32 

Mentre Seth Schein, dopo aver asserito che «Sophocles generates his 
distinctive dramatic poetry through close readings and interpretations 
of Homeric poetry»,33 descrive in questi termini la complessità della 
duplice intertestualità, iliadica e odissiaca, che anima il Filottete: 

largely as a result of these epic complexities, Philoctetes has a 
distinctive ambiguity, which sets it apart from other Sophoclean 
tragedies and other Attic tragedies generally. It challenges 

28  Easterling 1984, 1. 

29  Easterling 1984, 6. 

30  Ciani, 1999, 21.

31  Ciani 1999, 21 (corsivo aggiunto).

32  Davidson 1988, 56 (corsivo aggiunto).

33  Schein 2012, 424 (corsivo aggiunto).



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 312
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

audiences and readers to make sense of its intertextual relations 
with Homeric epic and to achieve interpretive clarity in the face of 
contradictory epic paradigms and of the opposition between these 
paradigms and those of late fifth-century Athens.34

È chiaro che un caso come quello della scena tra Ettore e Andromaca 
presenta una memorabilità tale per cui l’Anspielung doveva per 
l’appunto risultare molto chiara al pubblico. In altre occasioni, 
invece, si dovrà ipotizzare una ricezione diversa a seconda del 
grado di competenza del singolo fruitore. Rispetto alla coppia εὐρέι 
πόντῳ / Ἅιδα σφε δόμων ἐρύκει nella parodo Trachinie (vv. 114, 121), 
per esempio, la tipica formula odissiaca del ‘vasto mare’ doveva 
sicuramente suonare familiare e far pensare immediatamente 
all’equazione Eracle=Odisseo; la seconda espressione sofoclea, che 
presenta una variatio originale su alcune locuzioni omeriche più 
elaborata e meno patente, invece, se richiama la morte dell’eroe 
grazie all’immagine della ‘dimora di Ade’ coglibile in modo palese 
dal largo pubblico, presenta anche una serie di allusioni più 
circostanziate a lessico ed episodi odissiaci precisi in cui Odisseo ‘è 
trattenuto’ sul mare che dovevano essere appannaggio di uditori e 
lettori più scaltriti ed esperti del testo omerico, in primis altri poeti e 
drammaturghi. E le stesse considerazioni valgono per numerose altre 
espressioni che rielaborano materiale poetico epico-omerico, quali 
αἴθωνι σιδήρῳ (Aiace, parodo, vv. 147); δύστανον ὄνειδος / στυγερῶν 
ὅπλων / ἔπερσεν ἀνθρώπους (Aiace, terzo stasimo, v. 1191, 1195, 1198); 
κατουρίζει / ἀνεμόεσσά ἔπουρος (Trachinie, terzo stasimo, v. 828, quarto 
stasimo, 953-4); στένει, / ἀδινῶν χλωρὰν / δακρύων ἄχναν (Trachinie, 
terzo stasimo, vv. 846-8). 

Come si nota, si tratta quasi sempre di costrutti poetici che 
recuperano lessemi omerici con una dose, talora notevole, di novità 
da parte del tragediografo. Ed è proprio quest’ultimo elemento, quello 
dell’originalità, a costituire un’altra costatante nel riuso di omerismi 
in Sofocle. Si è infatti potuto constare come quasi sempre le riprese 
presentino delle variazioni, talora sottili talaltra invece considerevoli, 
secondo una gamma piuttosto ampia che va dalla sostituzione 
sinonimica alla violazione semantica di vere e proprie abusiones, 
dal riproposizione in sede metrica simile a quella esametrica (spesso 
nei kat’enoplion-epitriti) alla trasposizione in contesto metrico altro, 
dalla trasformazione di formule e stilemi tradizionali, alla creazione 
di neologismi del tutto originali. A questo proposito vengono in 
soccorso alcune interessanti considerazioni di Pierre Judet de La 
Combe rispetto all’intertestualità omerica in Eschilo: lo studioso ha 
individuato nell’Orestea, e in particolare nell’Agamennone, un duplice 

34  Schein 2012, 437 (corsivo aggiunto).



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 313
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

meccanismo nel rapporto di Eschilo con la tradizione epica. Da un 
lato una dialettica ‘analisi/sintesi’, nella quale in un primo momento 
il tragediografo analizza il materiale linguistico tradizionale che ha 
a disposizione, per poi, nel secondo momento, quello compositivo, 
sintetizzarlo in una nuova sintesi linguistica personale.35 Dall’altro 
la nozione di classicismo eschileo inteso come ‘doppia rottura’: a un 
primo livello la lingua assai letteraria e artificiale della tragedia rompe 
con i linguaggi contemporanei dell’Atene del V secolo rifacendosi ai 
generi letterari tradizionali, in primis all’epos, ma in un secondo 
momento lo stesso linguaggio tragico si riappropria di questi elementi 
del passato rifunzionalizzandoli rispetto alle istanze del presente, 
per cui la lingua della tradizione che viene ripresa e riproposta 
viene anche inevitabilmente modificata e alterata, assumendo una 
funzione nuova rispetto alle esigenze del singolo dramma e della sue 
coordinate storico-culturali.36 Queste osservazioni possono spesso 
venire applicate anche alle modalità adottate da Sofocle nelle sue 
riprese epico-omeriche: il dato saliente è che l’omaggio/confronto 
con la poesia omerica non costituisce mai un ritorno pedissequo 
e antiquario al passato dell’epica ma rappresenta sempre un 
momento artistico creativo e innervato di potenzialità espressive, 
comunicative, e di senso originali. Inoltre, come ha ben visto ancora 
una volta la Easterling, il materiale epico-omerico non costituisce 
mai una ‘costrizione’ per i poeti tragici, ma semmai uno ‘stimolo’ 
a inventare.37 Per queste ragioni si è ora parlato della ‘personale 
originalità’ quale seconda costante dell’intertestualità omerica 
in Sofocle, dove gli elementi chiave dell’operazione poetica sono 
esprimibili attraverso termini quali ‘rielaborazione’, ‘ricreazione’, 
‘rivitalizzazione’, ‘trasformazione’: si potrebbe per certi versi dire 
che si hanno dei casi in cui Omero viene ‘sofocleizzato’, o che certi 
omerismi costituiscono degli omerismi ‘sofoclei’ nella loro distintiva 
ricalibrazione e riproposizione originale.38

35  Cf. Judet de La Combe 1995, 132.

36  Cf. Judet de La Combe 1995, 133. Su cui cf. anche Alaux 2011, 32-5.

37  Cf. Easterling 1984, 10: «This, perhaps, is the most important point that emerges 
from an inevitably rather desultory survey: for all the tragedians, even Euripides, the 
world created by the epic poet exercised a powerful hold on the imagination, offering 
them a stimulus and challenge rather than any sort of restriction on their creativity, and 
we should not be surprised to find that they devised ingenious and often subtle ways 
of suiting it to their contemporary purposes» [corsivo aggiunto].

38  Ancora una volta a proposito del parallelo con la scena iliadica dell’incontro tra 
Ettore e Andromaca, Eduard Fraenkel sottolineava l’originalità del procedimento 
intertestuale attraverso un parallelo tratto dall’arte pittorica: «qui c’è dietro Omero 
e l’imitazione della ῥῆσις di Andromaca non è pedissequa. Se paragoniamo il giudizio 
universale di Michelangelo della Sistina con l’affresco di Signorelli in Orvieto, si vede 
come certi motivi hanno eccitato l’artista, ma lui non li copia» (Fraenkel 2009, 47). 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 314
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

D’altronde è proprio questa dimensione innovativa a definire la 
voce personale del tragediografo, e a conferire alla sua opera quel 
sapore e quella freschezza nuova che doveva colpire ed entusiasmare 
il pubblico. Un aspetto da non sottovalutare, infatti, e da tenere 
sempre presente è anche quello del puro impatto emozionale che 
locuzioni familiari e ben note della poesia epica dovevano produrre 
negli spettatori così imbevuti delle sonorità, dei ritmi, e dei vocaboli 
omerici sin dall’infanzia, specie se esse ritornavano sotto vestigia 
nuove e inaspettate, e ancor di più se l’elemento della recitazione 
degli attori e dei coreuti si rifaceva alle performances dei rapsodi, 
secondo ulteriori accentuazioni, modificazioni o stravolgimenti della 
resa performativa tradizionale e attesa di determinate formule ed 
espressioni: purtroppo si tratta in entrambi i casi, di fenomeni per 
noi quasi interamente irrecuperabili.

In conclusione, dunque, alla luce della presente ricerca, che 
potrà essere estesa e raffinata in futuri lavori, sebbene essa sia 
rivolta prevalentemente allo studio della lingua dei canti corali e, 
in particolare, l’esame approfondito sia limitato a sole due tragedie, 
credo che la notevole quantità e la variegata molteplicità di omerismi 
individuati con la ricchezza di risonanze che essi comportano possa 
senz’altro avvalorare il giudizio della critica antica, in particolare 
eustaziano, di un Sofocle eminentemente φιλόμηρος, e non sembra 
inverosimile ipotizzare che un’indagine estesa al corpus complessivo 
del poeta e rivolta anche alla lingua delle monodie, dei kommoí e delle 
sezioni dialogate possa conferire la palma di ‘Omero tragico’ proprio 
al poeta di Colono.

Si è visto come la presenza di Omero nella dizione e nella poesia 
sofoclea sia pervasiva sia a livello stilistico che tematico-concettuale, 
oltre che intertestuale, e come ogni singolo caso di ripresa epico-
omerica costituisca per così dire un universo a se stante, passibile 
di significati funzioni e sfumature anche molto diverse – che per 
usare una metafora musicale possono variare da alcuni delicati 
pianissimi a dei vigorosi sforzati fino a degli impetuosi fortissimi 
– il cui apprezzamento e la cui interpretazione non può esulare 
da un esame dettagliato dei singoli passi e dei singoli contesti 
poetici.39 Da queste considerazioni deriva la ferma consapevolezza, 
sanzionata dal noto monito di Eduard Fraenkel, di come uno studio 
complessivo sull’argomento risulti un’opera estremamente ardua: il 
presente lavoro, nei limiti del possibile e con i difetti di ogni studio 

39  Come già aveva ben visto John Davidson (2006, 378): «Even although we have done 
little more than scratch the surface of this vast topic, we may offer a tentative conclusion. 
As far as Sophocles’ use of Homeric language is concerned, there is no all-embracing 
pattern to be seen. Each Sophoclean context with Homeric verbal connections has to be 
treated separately, the Homeric factor operating with different strengths and different 
results in each case and always open to differing interpretations».



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 315
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

critico-letterario che cerchi di coniugare un’obiettiva scientificità a 
un gusto inevitabilmente soggettivo, è stato un primo, si spera non 
troppo inadeguato, tentativo in questa direzione. Dalle medesime 
considerazioni emerge anche con nettezza che il modello della poesia 
omerica agiva costantemente nella memoria poetica del poeta, e di 
come Sofocle sia stato forse nel contempo il più fedele e il più originale 
erede del grande lascito artistico, culturale e filosofico del grande 
Omero: le parole con le quali il filologo tedesco introduceva il proprio 
monito non saranno forse allora da stimare così iperboliche come 
potrebbero in un primo momento apparire: «Sofocle sa a memoria 
Omero come sa a memoria Eschilo. Le idee omeriche sono sempre 
presenti come la Bibbia per Dante. De Sophocle Homeri discipulo è il 
lavoro che vorrei fare, ma una vita non basterebbe».40

 Uno degli allievi prediletti di Fraenkel, Colin Macleod, avrebbe 
probabilmente dovuto cimentarsi in un commentario alla tragedia più 
omerica di Sofocle, l’Aiace, che non poteva non costituire magna pars 
di un libro come questo.41 È nota la grande sensibilità di Macleod e 
una sintonia forse spirituale che lo accomunava ai due grandi poeti 
antichi. Nel necrologio del maestro egli scrive che «the growing 
interest in Sophocles of his [Fraenkel] last years sprang from the 
desire not merely to conquer a new field but to penetrate the mind of 

40  Fraenkel 1977, 15, e cf. anche 1977, 53: «Sofocle non avrebbe detto così se non 
avesse avuto una base nella tradizione e sapeva Omero a memoria» (a proposito di 
Soph. Phil. 377). Come scrive Luigi Enrico Rossi, «Sofocle è stato per Fraenkel l’amore 
giovanile degli anni della sua fervida vecchiaia» (in Fraenkel 1977, xi). I quaderni 
originali con gli appunti per i seminari romani e baresi su Sofocle si conservano presso 
gli archivi di Corpus Christi Colloge a Oxford, dove sono presenti anche altre carte 
sofoclee, parte delle quali inedite; sulle modalità del Seminar fraenkeliano, e in generale 
sulla figura di Fraenkel, oltre alle prefazioni Di L.E. Rossi e C.F. Russo in Fraenkel 1977 
e 2009, si vedano Williams 1970; Timpanaro 1970; Di Benedetto 2000; Rizzo 2003; S. 
West 2007; Carlini 2011; Stray 2014; 2017. 

41  Cf. Fraenkel 1977, 6: «Spero che Colin Macleod si decida a fare un vero commento 
all’Aiace, perché nei nostri commentatori manca la visione della poesia». Macleod era 
legato da un forte legame a Fraenkel, come emerge dal ricordo personale che ne fa 
nel necrologio, e rivide anche la redazione finale dei seminari romani su Sofocle in 
vista della loro pubblicazione, cf. L.E. Rossi in Fraenkel 1977, xxviii. Sui due studiosi, 
accomunati anche per la fine della loro vita, si possono rievocare le parole di Lloyd-
Jones 1982, 413, cui si rinvia anche per un profilo dello studioso scozzese-oxoniense 
morto prematuramente: «I remember him as a very quiet undergraduate; but he made 
a deep impression on his contemporaries, and Eduard Fraenkel, whose famous classes 
he attended, at once discerned his promise. The two travelled to Italy together, and 
Macleod at once found that he shared his older companion’s affection for the country and 
its people, just as he shared his unusual enthusiasm for the study of the ancient world. 
The more relaxed character of Italian social life made it easier for him to communicate 
with others than it was at home, and he made many friends among the Roman circle of 
scholars around Professor Luigi Enrico Rossi».



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 316
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

one who went to the bottom of human suffering».42 Non v’è dubbio che 
uno dei grandi lasciti di Omero e Sofocle sia proprio questa capacità 
di penetrare il fondo della sofferenza umana, e non è un caso che 
lo studioso d’origini scozzesi considerasse il saggio magistrale di 
Simone Weil L’liade o il poema della forza, il migliore resoconto mai 
scritto del poema.43 Inoltre, si dovrà anche riconoscere con Macleod 
commentatore di Omero che 

il ventiquattresimo canto dell’Iliade non è un lieto fine. La 
conclusione del poema è oscurata dall’ombra incombente della 
morte di Achille e della caduta di Troia, e costituisce solo una 
breve tregua dalla guerra. Ma l’Iliade è grandiosa non da ultimo 
perché parla a nome della pietà, della gentilezza e della civiltà 
senza mostrarle vincenti nella vita. La sua umanità non fluttua su 
un superficiale ottimismo; è fermamente e profondamente radicata 
in una consapevolezza della realtà e della sofferenza umana.44 

Pur concordando con questo giudizio severo su Omero, che ben si può 
estendere a Sofocle, suo fidato discepolo, il quale – per usare le parole 
del filosofo inglese Bernard Williams – nelle Trachinie mette in scena il 
problema morale della «sofferenza estrema, immeritata e irreparata» 
che «non ha il minimo lenimento»,45 è però forse possibile dare più 
peso proprio a quei valori della gentilezza e dell’umanità, che Macleod 
stesso in uno brano inedito, che sembra ispirato proprio dall’Aiace di 
Sofocle, rivendica con forza: «It is also normal and right, that when 
we recognize goodness or greatness we should honour it; not to do 

42  Macleod 1983, 348. E si ricordi quanto Fraenkel stesso sosteneva nei seminari 
romani: «Quando uno soffre, ha il cuore e la mente di Sofocle [...] Nessun altro poeta 
eccetto Omero ha sentito l’atrocità delle sofferenze umane a tal segno» (Fraenkel 
1977, 50). Il grande poeta-drammaturgo-filosofo greco Nikos Kazantzakis, traduttore 
e ‘continuatore’ di Omero nella sua monumentale Ὀδύσεια – opera da poco tradotta 
integralmente in italiano da Nicola Crocetti, su cui cf. Tentorio 2023 – fa un’osservazione 
che similmente accumuna Omero e Sofocle via Pindaro: «that same Pindar must 
have been overcome by despair at some point when he uttered his ghastly nihilistic 
outcry: σκιᾶς ὄναρ ἄνθρωπος! Do not Sophocles and Homer, the most Greek of the 
Greeks, sometimes shout the same cry? That is what Odysseas shouts. Every great 
soul is sometimes overcome by despair» (Kazantzakis 2012, 589 [lettera a Emilios 
Hourmouzios, del 23 ottobre 1943]).

43  «I know of no better brief account of the Iliad then this»: Macleod 1982, 1 nota 1. 
Sul saggio della Weil cf. Andò 2008; Cantilena 2015; e Fornaro 2018.

44  Macleod 1982, 16, trad. dell’Autore; l’originale suona «Iliad 24 is not a happy 
ending. The conclusion of the poem is overshadowed by the coming death of Achilles 
and fall of Troy; and it constitutes only a small break in the war. But the Iliad is great 
not least because it can speak authentically for pity or kindness or civilization without 
showing them victorious in life. Its humanity does not float on shallow optimism; it is 
firmly and deeply rooted in an awareness of human reality and suffering».

45  Williams 2009, 60-1.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 317
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

so is to cramp or curtail our own humanity».46 Ci si permetterà allora 
di chiudere con due citazioni di Simone Weil, che pur riconoscendo 
il fondo tragico che Omero e Sofocle contemplano e disvelano senza 
infingimenti ma anche senza mai giudicare e condannare, evocano 
possibilità altre e alternative che sono presenti sia nei poemi omerici 
che nelle tragedie sofoclee. Se è vero che l’Iliade è il poema della 
forza, del pericolo della violenza degli esseri umani gli uni contro 
gli altri, e dell’incubo della guerra che trasforma gli individui in 
cose, è anche vero che «non c’è quasi forma pura dell’amore tra gli 
uomini che sia assente dall’Iliade».47 A questo proposito sarà bene 
ricordare una cosa fondamentale, che di nuovo fa di Sofocle forse il 
più autentico discepolo di Omero: l’ineguagliata capacità di porre al 
centro della caratterizzazione psicologica dei personaggi le situazioni 
emotive, l’interiorità dei sentimenti e il mondo dei sentimenti morali, 
che hanno nei poemi omerici una gamma di sfumature e di possibilità 
davvero impressionante per ampiezza e gradazione, e che si ritrovano 
in Sofocle spinte talora fino alle possibilità più estreme, come il caso 
di Aiace esemplifica molto bene. Come ha scritto il filosofo francese 
Paul Ricœur, infatti, gli eroi omerici «non cessano di parlare e di dare 
dei nomi ai moti del cuore che scandiscono le loro azioni»,48 mentre 
Martin West, con la sua consueta e unica ironia nell’introduzione a 
una giovanile traduzione del primo canto dell’Iliade – sia detto per 
inciso traduzione nel metro finnico del Kalevala – mette in guardia 
che «chiunque non sia commosso dall’Iliade dovrebbe seriamente 
investigare se ha un cuore».49

La seconda citazione della Weil, invece, è questa, nello stile franto 
ma potente dei Quaderni: 

Sofocle. L’uomo è sempre (come in Eschilo) in preda al destino, 
ma esteriormente. Interiormente, no. (Lo stesso Aiace…) Edipo. 
Antigone. [...] La pietà cancella la maledizione degli dèi. La ragione 
sopravvive nella sventura (in Eschilo vi è sempre un’atmosfera 
di follia). È una tragedia contemporanea alla geometria. L’ordine 
regna nella città… un effimero istante d’equilibrio… (lo stesso 
Aiace non è pazzo: οὐδενὸς ἄξιος). Sofocle ha scelto le leggende più 
orribili (Edipo, Oreste) per portarvi la serenità. La lezione delle 

46  Riportato da Taplin all’inizio del suo Preface in Macleod 1983, ix (si tratta di una 
lettera all’editore del Times Literary Supplement del 21 marzo 1980).

47  Weil 2014, 55.

48  Ricœur 2005, 89.

49  «Whoever is unmoved by the Iliad ought seriously to investigate whether he has a 
heart» (West 1971, ii; trad. dell’Autore)



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 318
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

sue tragedie è: non esistono rapitori della libertà interiore. I suoi 
eroi conoscono la sventura, non l’ossessione.50

La filosofa francese coglie in questo pensiero dei suoi Quaderni un 
aspetto importante, in cui di nuovo Sofocle prosegue sulla scia di 
Omero: la possibilità per l’uomo di autodeterminarsi, malgrado le 
ingiustizie della sorte, che spesso si cela nel volto impassibile degli 
dèi, e anche malgrado le ingiustizie, i conflitti e i dilemmi morali che 
si generano nelle non semplici, anzi spesso assai ardue, relazioni 
intersoggettive umane. Questa libertà interiore, che si sostanzia 
della capacità di attenzione, cura, sensibilità, ragionevolezza e 
saggezza se è vero che appare di norma perdente, pure è presente nei 
personaggi sofoclei – spesso nei deuteragonisti e nelle figure minori, 
che andrebbero molto rivalutati – come lo era già in quelli omerici. 
Questo potrebbe essere il tema di un altro libro, ma già in questo si 
è visto come alcune riflessioni sia nell’Aiace che nelle Trachinie – per 
esempio la condanna della guerra e della violenza, l’invito ad agire 
con e per gli altri, la gentilezza generosa di Deianira, il ruolo giocato 
dai legami interpersonali d’affetto – proprio grazie alla ripresa di 
dettaglio di parole poetiche omeriche e del loro significato di pensiero, 
possano essere interpretate in opposizione e come resistenza contro 
l’indifferenza disumana della sorte, degli dèi e delle passioni più 
distruttive, individuandovi non solo lo specchio sconfortante di una 
condizione tragica irrevocabile e senza sbocchi ma forse anche un 
invito ricostruttivo a rammentare cosa costituisce e come si esplica 
la parte più nobile, per quanto fragile, della natura umana.

50  Weil 1982, 163. Come rileva Giancarlo Gaeta in nota, la ‘citazione’-appunto οὐδενὸς 
ἄξιος, riportata probabilmente a memoria dalla Weil (e forse contaminata dal ricordo 
di alcuni luoghi platonici), allude ai patetici vv. 398-400 dell’Aiace οὔτε γὰρ θεῶν γένος 
/ οὔθ’ ἁμερίων ἔτ’ ἄξιος / βλέπειν τιν’ εἰς ὄνησιν ἀνθρώπων, che seguono la disperata 
invocazione alle tenebre della morte nel kommós tra l’eroe e Tecmessa.


	5.1 Scrittura, intertestualità e pubblico: ‘cerchi di competenza’ 
	5.2 Nel laboratorio omerico di Sofocle

