
Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/008

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

205

3.2	 Trachinie: primo stasimo  
(vv. 497-530)
La violenza di eros  
e la tragicità della bellezza

Prospetto degli omerismi del primo stasimo delle Trachinie

μέγα τι σθένος ἁ Κύπρις· ἐκφέρεται νίκας 
ἀεί.� στρ.
καὶ τὰ μὲν θεῶν
παρέβαν, καὶ ὅπως Κρονίδαν ἀπάτασεν οὐ λέγω � 500 
οὐδὲ τὸν ἔννυχον Ἅιδαν, 
ἢ Ποσειδάωνα τινάκτορα γαίας·
ἀλλ’ ἐπὶ τάνδ’ ἄρ’ ἄκοιτιν
<τίνες> ἀμφίγυοι κατέβαν πρὸ γάμων,
τίνες πάμπληκτα παγκόνιτά τ’ ἐξ- � 505
 ῆλθον ἄεθλ’ ἀγώνων;

ὁ μὲν ἦν ποταμοῦ σθένος, ὑψίκερω 
τετραόρου� ἀντ.
φάσμα ταύρου,
Ἀχελῷος ἀπ’ Οἰνιαδᾶν, ὁ δὲ Βακχίας ἄπο � 510

Sommario  3.2.1 La potenza invincibile e ingannevole di Afrodite (v. 500). – 3.2.2 
Poseidone: un nuovo sintagma omerizzante (v. 502). – 3.2.3 Eracle e Acheloo: uno scontro 
tumultuoso e abusiones omeriche (vv. 504, 507-8, 511-14, 518). – 3.2.4 L’omerica ‘tragica’ 
bellezza di Deianira (v. 523).

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/008&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 206
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ἦλθε παλίντονα Θήβας
τόξα καὶ λόγχας ῥόπαλόν τε τινάσσων,
παῖς Διός· οἳ τότ’ ἀολλεῖς
ἴσαν ἐς μέσον ἱέμενοι λεχέων· � 515
μόνα δ’ εὔλεκτρος ἐν μέσῳ Κύπρις 
ῥαβδονόμει ξυνοῦσα.

τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- � ἐπ.
ξων πάταγος, 
ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα κεράτων· 
ἦν δ’ ἀμφίπλεκτοι κλίμακες, ἦν δὲ μετώ- � 520
πων ὀλόεντα
πλήγματα καὶ στόνος ἀμφοῖν. 
ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρὰ
τηλαυγεῖ παρ’ ὄχθῳ
ἧστο τὸν ὃν προσμένουσ’ ἀκοίταν. � 525
†ἐγὼ δὲ μάτηρ μὲν οἷα φράζω·†
τὸ δ’ ἀμφινείκητον ὄμμα νύμφας
ἐλεινὸν ἀμμένει <τέλος>·
κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’,
ὥστε πόρτις ἐρήμα. � 530

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

3.2.1	 La potenza invincibile e ingannevole di Afrodite  
(v. 500) 

Il primo stasimo della tragedia si apre con la celebrazione 
dell’onnipotenza di Afrodite (v. 497: μέγα τι σθένος ἁ Κύπρις· ἐκφέρεται 
νίκας ἀεί).1 Alla forza inoppugnabile della dea sono sottomesse anche 
le tre divinità cui spetta la sovranità sul cosmo, Zeus Poseidone e 

1  Sui problemi interpretativi che il verso pone (in particolare se considerare μέγα 
τι σθένος apposizione di Κύπρις o, invece, predicato nominale con copula sottintesa e 
intervenire sul testo ponendo un punto in alto dopo σθένος come proposto da Wakefield 
e adottato da Lloyd-Jones, Wilson) si vedano Ferrari 1983, 43-4; Stinton 1990, 221-3; 
Davidson 1987. Sull’elusività tipicamente sofoclea della frase cf. Budelmann 2000, 46-7.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 207
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Ade.2 Il coro tralascia intenzionalmente di raccontare in modo più 
dettagliato l’influenza di Afrodite sugli dèi: essi sono solo menzionati 
attraverso il modulo della Priamel per dare risalto a quello che sarà 
il vero oggetto del canto: lo scontro tra Eracle e Acheloo per la mano 
di Deianira. Tuttavia, per quanto fuggevole, la loro menzione è 
significativa per dare risalto a uno dei temi centrali di questo canto 
e dell’intero dramma, quello della potenza di eros. 

La prima divinità evocata brevemente nella Priamel è Zeus (v. 
500): καὶ ὅπως Κρονίδαν ἀπάτασεν οὐ λέγω «e come il Cronide ingannò 
non dirò». Il riferimento al potere ingannatore di Afrodite nei 
confronti di Zeus non può non rievocare il celebre episodio omerico 
della Διὸς ἀπάτη del 14 canto dell’Iliade (Il. 14.153-353), in cui Era per 
sedurre il divino consorte fa ricorso all’aiuto della stessa Afrodite (Il. 
14.187-224). La sposa di Zeus chiede alla dea di donarle il potere del 
desiderio, e le si rivolge decretando proprio la potenza universale di 
Afrodite celebrata anche nello stasimo, che domina sia i mortali che 
gli immortali (Il. 14.198-9): σὺ πάντας / δαμνᾷ ἀθανάτους ἠδὲ θνητοὺς 
ἀνθρώπους. Afrodite consegna allora a Era la sua fascia magica, 
dove si trovano i θελκτήρια πάντα, «tutti gli incanti» (Il. 14.215): 
indossandola, Era potrà sedurre agevolmente Zeus. 

L’exemplum mitico di Zeus che cade vittima dell’adescamento 
di Era propiziato da Afrodite nell’Iliade, benché soltanto alluso 
fuggevolmente attraverso la praeteritio dalle coreute, inaugura lo 
stasimo nel segno del potere subdolo e incantatore dell’eros. La 
passione erotica per Deianira è infatti il movente che spinge Eracle 
e Acheloo ad affrontarsi, e il motivo della potenza incontrastabile del 
sentimento amoroso è stato dominante nel corso del primo episodio. 
La forza irresistibile dell’eros è emersa in particolare nelle riflessioni 
di Deianira rispetto alla nuova infatuazione di Eracle per Iole, 
allorché l’eroina si dice ben consapevole che, di fronte a Eros, non 
solo combattere «come un pugile» non è possibile ma è azione da folli 
(vv. 441-2): Ἔρωτι μέν νυν ὅστις ἀντανίσταται / πύκτης ὅπως ἐς χεῖρας, 
οὐ καλῶς φρονεῖ «Chiunque si oppone a Eros, come se si potesse fare 
a pugni con lui, sragiona».3 Inoltre, anche il tema dell’incanto della 
potenza amorosa è già emerso nel primo episodio quando il nunzio 

2  La distribuzione canonica del cosmo tra i tre regni di Zeus, Poseidone e Ade, 
rispettivamente cielo, mare e tenebre dei morti (la terra e l’Olimpo sono invece ‘zone 
franche’), su ognuno dei quali il dio preposto esercita un dominio assoluto, è sanzionata 
per la prima volta dallo stesso Poseidone in Il. 15.189-93.

3  L’onnipotenza della passione amorosa, per limitarsi a Sofocle, è tema centrale del 
terzo stasimo dell’Antigone, che si configura come un vero e proprio inno a Eros – dove 
nella chiusa del canto, come nell’incipit in questo stasimo delle Trachinie, Afrodite è 
«invicibile» (vv. 799-800): ἄμαχος γὰρ ἐμπαί- / ζει θεὸς Ἀφροδίτα –, del cosiddetto ‘inno 
ad Afrodite’ preservato in TrGF IV F 941 (su cui cf. Pattoni 2003 e Coo 2011), e di un 
frammento della perduta Fedra (TrGF IV F 684, su cui cf. Sommerstein, Talboy 2006, 
248-317; Sommerstein 2020, 64-5).



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 208
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

rivela a Deianira il racconto di Lica al suo arrivo in città. L’araldo 
ha narrato alla folla come la vera ragione per cui la città di Ecalia 
è stata abbattuta da Eracle sia esclusivamente la passione dell’eroe 
per Iole, instillatagli dalla potenza ammaliatrice di Eros (vv. 354-5): 
τήν θ’ ὑψίπυργον Οἰχαλίαν, Ἔρως δέ νιν / μόνος θεῶν θέλξειεν αἰχμάσαι 
τάδε «a conquistare la turrita Ecalia, Eros / solo tra gli dei lo ha 
spinto adescandolo a quest’impresa». Alla prerogativa dell’ἀπάτη e ai 
θελκτήρια πάντα di Afrodite dell’Iliade corrispondono l’ἀπατᾶν della dea 
e lo θέλγειν di Eros nel dramma. Il motivo dell’‘incantamento’ assumerà 
tinte sempre più fosche nel seguito della tragedia: i filtri magici di 
Nesso saranno definiti θέλκτροισι nel secondo episodio (v. 585), e 
alla tragica scoperta dell’inganno del Centauro Deianira esclamerà 
ἔθελγέ μ’ nel terzo episodio (v. 710:).4 L’uso del verbo ἀπάτασεν nello 
stasimo trova inoltre un parallelo più preciso: in Il. 14.33 Zeus stesso, 
dopo aver riconosciuto di essere stato preda dell’inganno di Era, si 
rivolge infatti alla sposa con le parole καί μ’ ἀπάτησας.5 Rispetto a un 
possibile rinvio all’episodio iliadico andrà notato, infine, come Zeus 
sia designato nel corale attraverso il patronimico Κρονίδης, secondo 
un uso tipicamente epico-omerico.6

3.2.2	 Poseidone: un nuovo sintagma omerizzante (v. 502)

Sofocle si serve dell’hapax τινάκτορα per caratterizzare la figura 
di Poseidone nell’espressione Ποσειδάωνα τινάκτορα γαίας (v. 502).7 
Prima di analizzare la iunctura τινάκτορα γαίας andrà rilevato come 
l’accusativo Ποσειδάωνα presenti la forma non contratta epico-
omerica. Questa delle Trachinie rappresenta l’unica attestazione non 
contratta per Ποσειδῶν non solo in Sofocle,8 ma all’interno dell’intero 
corpus dei tragici. È questa una prima spia del colorito epicizzante 
dell’espressione con cui è presentato Poseidone. 

4  Cf. Biggs 1966, 230

5  Cf. Pontani 1949, 235.

6  Per un elenco delle occorrenze dell’epiteto in relazione a Zeus in Omero cf. Dee 
1994, 62-3. Il patronimico Κρονίδης è attestato in Sofocle solo due volte, entrambe 
nelle Trachinie, e sempre in lyricis. Il lemma, come si è visto, era già comparso nella 
parodo, nella solenne presentazione di Zeus come onnipotente dispensatore di gioie e 
dolori agli uomini (vv. 126-8): ἀνάλγητα γὰρ οὐδ’ / ὁ πάντα κραίνων βασιλεὺς / ἐπέβαλε 
θνατοῖς Κρονίδας. Il patronimico è raro in tragedia: mai attestato in Eschilo, ricorre 
in Eur. Hec. 474, Ba. 95.

7  Tra gli amori principali di Poseidone, tralasciati nella preterizione del coro, sono da 
annoverare quelli per Pelope e Tiro, alla quale Sofocle dedicò una tragedia (TrGF IV F 
648-69), cf. Rodighiero 2004, 181. 

8  Il nome del dio è attestato in Sofocle in OC 55, 713, 1158; TrGF IV F 371.1.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 209
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Per quanto concerne invece il lemma τινάκτωρ, esso non è attestato 
prima di Sofocle e potrebbe costituire un conio del poeta. Il termine 
si ritrova successivamente in poesia soltanto in Nonno,9 sempre come 
attributo del dio. Il sostantivo e l’intera espressione τινάκτορα γαίας 
sono evidentemente ricalcati sul modello di una serie di attributi 
e locuzioni omerici che caratterizzano Poseidone nei poemi. Gli 
epiteti ricorrenti del dio quale ‘scuotitore, reggitore della terra’ nelle 
varianti ἐνοσίχθων, ἐννοσίγαιος e γαιήοχος rappresentano il parallelo 
più immediato. Sembra che Sofocle abbia attuato un’operazione di 
scomposizione dei due membri di questi composti, estrapolando il 
sostantivo γαῖα e adottando il nomen agentis τινάκτωρ sulla base 
sinonimica del verbo τινάσσω rispetto al radicale ἐν(ν)οσι-: il risultato 
è un sintagma espanso che si richiama agli epiteti epico-omerici 
tradizionali del dio e ne costituisce una variatio originale.10 

La formazione del sostantivo dal sinonimo τινάσσω potrebbe, 
invece, essere stata suggerita a Sofocle da un passo iliadico preciso, 
l’unico in cui il verbo è associato a Poseidone nel poema (Il. 20.57‑8):11 
αὐτὰρ νέρθε Ποσειδάων ἐτίναξε / γαῖαν ἀπειρεσίην ὀρέων τ’ αἰπεινὰ κάρηνα 
«e da sotto Poseidone scuoteva / la terra infinita e le alte cime dei 
monti». Si tratta del momento in cui le divinità scendono sulla terra, 
su invito di Zeus, per riprendere parte al combattimento e scontrarsi 
tra loro nell’episodio della battaglia degli dèi. Il rientro in campo delle 
divinità è sanzionato da una serie di spaventosi preludi sonori: prima 
Atena e Ares lanciano delle urla straordinarie; a queste segue il tuono 
terribile del Cronide; infine, Poseidone causa delle tremende scosse 
telluriche che fanno tremare addirittura le cime dei monti e inducono 
Ade a temere che il suolo possa aprirsi sopra di lui. Nell’espressione 
Ποσειδάων ἐτίναξε / γαῖαν i due termini «scuoteva» e «terra», benché 
spezzati dall’enjambement, sono significativamente accostati, e 
preceduti dalla menzione del dio, secondo un ordine nome proprio-
verbo-sostantivo. La sequenza è la stessa che si ritrova nel verso 
sofocleo Ποσειδάωνα τινάκτορα γαίας, con la sostituzione del nomen 
agentis al verbo. La presenza nel passo omerico del nome proprio 
del dio potrebbe essere inoltre rilevante, se esso ha costituito un 
modello per Sofocle, rispetto all’uso della forma non contratta epico-
omerica Ποσειδάωνα. 

9  Dionys. 21.100, 155.

10  Un’analoga neoformazione, τινάκτειρα sempre dal verbo τινάσσω, è coniata 
anche da Eschilo come epiteto del tridente di Poseidone (PV 924-5): θαλασσίαν τε γῆς 
τινάκτειραν †νόσον†/ τρίαιναν. Un’espressione simile a quella sofoclea in riferimento 
al dio si ritrova invece in H. Hom. Nept. 22.2 (γαίης κινητῆρα) e Pind. Isth. 3.19 (ὁ 
κινητὴρ δὲ γᾶς).

11  Cf. anche Davies 1991, ad loc. La connessione del dio con il verbo ricorre in seguito 
solo in un frammento lirico adespoto (PMG fr. 929c.2-3): γᾶν δ’ ἐτίναξε Ποσειδὰν / 
χρυσεόδοντι τριαίναι.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 210
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Il sostantivo τινάκτορα, come è stato rilevato da Rodighiero, gioca 
anche un ruolo nel canto dal punto di vista fonosimbolico attraverso 
la ripercussione della sillaba τιν nei versi immediatamente successivi, 
in cui sono presentati Eracle e Acheloo, nei vocaboli ἄκοι-τιν, τίν-ες, 
παγκό-νιτ-α (in quest’ultimo caso con un’inversione); e il procedimento 
allitterante continua a distanza anche nell’antistrofe, proprio nel 
verso in responsione (v. 512), attraverso il participio corradicale τιν-
άσσων, riferito a Eracle che agita le armi.12 Si potrebbe pensare che 
la iunctura τινάκτορα γαίας con il rinvio implicito al rimbombo della 
terra, presente anche negli epiteti epico-omerici che ne costituiscono 
il prodromo, quasi preluda al fragore dei colpi che si scambieranno i 
due pretendenti nello scontro e che troveranno una vivida descrizione 
nello stasimo. Infine, sul piano metrico, non sarà secondario rilevare 
come nel colon sofocleo composto da kat’enoplion-epitriti ἢ Ποσειδάωνα 
τινάκτορα γαίας (‒ ⏑ ‒ ‒ ‒ ⏑ ⏑ ‒ ⏑ ⏑ ‒ ‒) il nesso τινάκτορα γαίας sia inserito 
come porzione di un hemiepes femminile.

Come si è visto, la figura di Zeus e l’evocazione, per quanto 
fuggevole, dell’episodio della Διὸς ἀπάτη rappresentano rispetto allo 
stasimo un paradigma tematico. La caratterizzazione di Poseidone 
attraverso l’originale iunctura omerizzante τινάκτορα γαίας costituisce 
invece un primo indizio, sul piano stilistico, della rielaborazione, 
spesso ardita, di perifrasi, locuzioni ed epiteti epico-omerici che 
Sofocle conduce, come si vedrà, a più riprese in questo corale.

3.2.3	 Eracle e Acheloo: uno scontro tumultuoso e abusiones 
omeriche (vv. 504, 507-8, 511-14, 518) 

v. 504: ἀμφίγυοι

Nella prima strofe il coro si domanda chi siano i due campioni che 
scesero in lizza per ottenere in sposa Deianira (vv. 503-6):

ἀλλ’ ἐπὶ τάνδ’ ἄρ’ ἄκοιτιν
<τίνες> ἀμφίγυοι κατέβαν πρὸ γάμων,
τίνες πάμπληκτα παγκόνιτά τ’ ἐξ- � 505
 ῆλθον ἄεθλ’ ἀγώνων;

Ma per ottenere questa sposa,
quali contendenti possentemente armati scesero in campo� 505
prima delle nozze, quali duellanti si contesero
il premio di una lotta tumultuosa di colpi e di polvere?

12  Rodighiero 2012, 71.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 211
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Il modulo interrogativo con la ripresa anaforica del pronome τίνες13 
attraverso il quale Sofocle introduce i due rivali è particolarmente 
enfatico: <τίνες>… κατέβαν… τίνες… ἐξῆλθον. Lo stilema presenta un 
effetto di «grand style, marking the beginning of a heroic narrative».14 
Il modello è costituito da quelle interrogazioni da parte del poeta 
che nello stile narrativo omerico segnano spesso l’inizio di scene 
catalogiche. Si potranno ricordare e.g. due invocazioni alle Muse 
nell’Iliade. Nel primo caso il poeta domanda alle dee chi per primo 
tra i Troiani e i loro alleati affrontò Agamennone nel corso dell’aristia 
dell’eroe (Il. 11.218-20): Ἔσπετε νῦν μοι Μοῦσαι Ὀλύμπια δώματ’ ἔχουσαι 
/ ὅς τις δὴ πρῶτος Ἀγαμέμνονος ἀντίον ἦλθεν / ἢ αὐτῶν Τρώων ἠὲ κλειτῶν 
ἐπικούρων. In Il. 14.508-10 il poeta chiede invece alle Muse chi per 
primo tra gli Achei riportò le spoglie insanguinate dei nemici quando 
la battaglia infuria dopo l’intervento di Poseidone nel finale del canto 
a favore degli Achei: Ἔσπετε νῦν μοι Μοῦσαι Ὀλύμπια δώματ’ ἔχουσαι / 
ὅς τις δὴ πρῶτος βροτόεντ’ ἀνδράγρι’ Ἀχαιῶν / ἤρατ’, ἐπεί ῥ’ ἔκλινε μάχην 
κλυτὸς ἐννοσίγαιος.

Lo stesso modulo è presente anche nel verso formulare ἔνθα 
τίνα πρῶτον, τίνα δ’ ὕστατον ἐξενάριξεν (/-ξας, /-ξαν) (Il. 5.703, 11.299, 
16.692), o più memorabilmente nel proemio iliadico dove Apollo è 
indicato come fautore della contesa tra Achille e Agamennone (Il. 
1.8‑9): τίς τ’ ἄρ σφωε θεῶν ἔριδι ξυνέηκε μάχεσθαι; / Λητοῦς καὶ Διὸς υἱός. 
Tale tecnica narrativa «whereby the poet answers the question he 
himself has just asked»15 contribuisce nello stasimo a intensificare 
l’attesa prima che vengano nominati i due concorrenti nell’agone.

Il termine con cui i due contendenti sono presentati in questa 
interrogazione retorica iniziale è ἀμφίγυοι (hapax in Sofocle). 
L’aggettivo ἀμφίγυος è un lemma epico attestato in Omero 
esclusivamente come epiteto della lancia nella formula al dativo 
plurale ἔγχεσιν ἀμφιγύοισι ‘con le lance a doppio taglio, a doppia punta’ 
(7× Il., 2× Od.). L’epiteto occorre estremamente di rado nella poesia 
successiva. Per quanto riguarda l’epos esso è testimoniato soltanto in 
un passo delle Argonautiche di Apollonio Rodio (3.1356), dove ricorre 
nella iunctura δούρασί τ’ ἀμφιγύοις, evidentemente ricalcata sul nesso 
formulare omerico.16 Il lemma non si ritrova altrove in poesia se non 
nel presente passo sofocleo.

13  L’integrazione di Hermann è concordemente accettata dagli editori.

14  Easterling 1982, ad loc., cf. anche Rodighiero 2012, 73. Anche l’aoristo radicale 
atematico a vocale breve κατέβαν è una forma epico-omerica, cf. Chantraine, GH, 1.277 ss.

15  Davies 1991, ad loc., il quale rileva come il procedimento non sia esclusivamente 
epico, ma anche pindarico, cf. e.g. Ol. 10.60 ss., Pyth. 4.70 ss. 

16  La medesima iunctura δούρασί τ’ ἀμφιγύοις si potrebbe ritrovare anche in Eumelo 
di Corinto, cf. fr. dub. 19.3 Bernabé (brano dal quale avrebbe attinto Apollonio Rodio 
secondo gli scoli). 



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 212
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Il termine ἀμφίγυοι costituisce dunque in Sofocle un evidente 
omerismo, ma presenta un carattere del tutto originale: l’aggettivo 
è sostantivato e il significato è stato reinterpretato dal poeta tragico. 
Un epiteto fisso della lancia, infatti, è qui impiegato per indicare i due 
rivali che si accingono a scontrarsi: se il contesto bellico si richiama 
a Omero, lo scarto semantico è notevole. L’interpretazione del 
lemma nello stasimo sofocleo costituiva già nell’antichità «evidently 
a puzzle» come nota la Easterling 1982, ad loc. Gli scoli al passo 
propongono molteplici interpretazioni possibili: ἀντίπαλοι ‘campioni 
concorrenti, rivali’; ἰσχυροὶ ἐν τοῖς γύοις μαχεσάμενοι χερσὶ καὶ ποσίν 
‘possenti nelle membra, combattendo sia con le mani che con i piedi’; 
ἀμφότεροι τεθωρακισμένοι ‘armati entrambi’; ἄμφω παρωξυμμένοι 
‘che si provocano a vicenda’.17 La difficoltà che si scorge già negli 
scoli se da un lato evidenzia la problematica esegesi che il termine 
ἀμφίγυοι pone, dall’altro mette in luce la forte originalità del riuso 
sofocleo. Ciò che sembra possibile cogliere con una buona dose 
di verosimiglianza è che il termine è stato adottato dal poeta con 
l’intenzione di esprimere vividamente la possanza fisica di entrambi 
i pretendenti e i due corpi contrapposti e pronti all’attacco. La 
pregnanza dell’epiteto grazie alla reinterpretazione sofoclea sembra 
quindi già preannunciare la lotta serrata tra i due contendenti che 
viene allusa nei versi immediatamente successivi e sarà descritta 
icasticamente nella prima metà dell’epodo.18 

Rispetto ai precedenti omerici si segnala in particolare la 
proposta di Pennesi19 di rintracciare in un passo iliadico, lo scontro 
tra Achille e Asteropeo, il modello dell’espressione sofoclea. Nel 
XXI canto del poema Achille è impegnato nella battaglia presso lo 
Scamandro, le cui acque riempie di cadaveri; lo scontro evolve poi 
nella lotta dell’eroe contro lo stesso fiume. Lo scenario è dunque 
simile a quello dello stasimo, in cui Eracle affronta il dio-fiume 
Acheloo. Dopo aver ucciso Licaone, Achille si scontra con il giovane 
eroe Asteropeo, il quale significativamente è legato anch’egli per 
discendenza a un fiume, Assio. Ai vv. 162-3 Asteropeo, presentato 
come armato di doppia lancia, sferra un duplice attacco: ὃ δ’ ἁμαρτῇ 
δούρασιν ἀμφὶς / ἥρως Ἀστεροπαῖος, ἐπεὶ περιδέξιος ἦεν «lui colpì con 

17  Cf. schol. ad v. 504 [p. 138 Xenis] ἀμφίγυοι: ἀντίπαλοι ἢ ἰσχυροὶ ἐν τοῖς γυ<ί>οις, 
μαχεσάμενοι χερσὶ καὶ ποσὶν ἢ ἀμφότεροι τεθωρακισμένοι ἢ ἄμφω παρωξυμμένοι.

18  È questa l’interpretazione generalmente accolta dagli studiosi: Jebb 1892, ad loc., 
sostenendo che Sofocle utilizzi «with an original boldness» l’epiteto omerico, lo traduce 
«the valiant rivals»; Burton 1980, 56 pensa che il lemma esprima «balanced strenght on 
both sides»; Chantraine, DELG, s.v. «γύη», ritiene che il sostantivo indichi le membra 
possenti di entrambi i contendenti, interpretazione per la quale propendono anche 
Schneidewin, Nauck; Kamerbeek e Davies: per un inventario e una discussione delle 
varie interpretazioni avanzate cf. Pennesi 1994.

19  Pennesi 1994, 95-6.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 213
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

due lance, / l’eroe Asteropeo, perché era ambidestro». Il poeta precisa 
che l’eroe è περιδέξιος ‘ambidestro’ (hapax in Omero), imbraccia cioè 
una lancia per ogni mano. È possibile che l’epiteto omerico della 
lancia ἀμφίγυος, impiegato in modo inconsueto per definire Eracle e 
Acheloo, costituisca un richiamo a questo luogo iliadico, e vada inteso 
come sinonimo di περιδέξιος: i due contendenti sarebbero armati con 
entrambe le mani. Spia significativa sarebbe anche il ricorrere del 
primo membro del composto nel nesso δούρασιν ἀμφίς ‘con le lance 
da entrambi i lati’ del passo iliadico. 

L’interpretazione avanzata dalla studiosa è suggestiva, e si vedrà 
come proprio l’episodio della battaglia di Achille e Asteropeo possa 
essere stato presente a Sofocle a proposito della perifrasi ποταμοῦ 
σθένος con cui è definito Acheloo subito dopo, all’inizio dell’antistrofe 
(v. 507). In ogni caso, si noterà come l’espressione τίνες ἀμφίγυοι 
κατέβαν πρὸ γάμων in virtù dell’ardita ripresa del lemma omerico 
ἀμφίγυοι con abusio semantica presenti una pregnanza espressiva del 
tutto originale. La medesima densità del dettato poetico caratterizza 
d’altronde l’intero finale della strofe, dove i premi della gara cui i 
due rivali si accingono sono definiti nei versi successivi πάμπληκτα 
παγκόνιτά τ’… ἄεθλ’ ἀγώνων (vv. 505-6). I due lemmi πάμπληκτα e 
παγκόνιτα, entrambi hapax, sono anch’essi due aggettivi composti e, 
anche grazie all’efficace allitterazione, prefigurano vividamente la 
sequela dei colpi che Eracle e Acheloo si scambieranno e la polvere 
che sarà sollevata nello scontro. 

Infine, una reminiscenza epica sembra riscontrabile anche nella 
iunctura ἄεθλ’ ἀγώνων con cui si chiude la strofe (v. 506). Se i due 
termini ‘premi’ e ‘gare’ sono caratteristici del lessico dell’epinicio (cf. 
e.g. Pind. Isth. 1.18, Ol. 6.79 in cui i lemmi sono appaiati), in Il. 23.273 
e Od. 24.85-6 i premi messi in palio nei giochi funebri di Patroclo e 
di Achille sono definiti rispettivamente ἄεθλα… ἐν ἀγῶνι e περικαλλέ’ 
ἄεθλα /… μέσῳ ἐν ἀγῶνι. Anche in questo caso Sofocle opera una 
rielaborazione di nessi che compaiono simili in Omero convertendo 
il complemento ἐν ἀγῶνι nel genitivo ἄεθλ’ ἀγώνων, mentre il lemma 
ἄεθλα presenta un’«accezione ambiguamente sospesa tra il valore già 
arcaico di premi – nella fattispecie la stessa Deianira – posti in un 
luogo associato a una competizione sportiva (‘luogo di lotta’, ‘arena’) 
e uno slittamento per estensione al significato di ‘competizione’».20

v. 507: ποταμοῦ σθένος 

Acheloo è presentato per primo tra i due rivali nello scontro per le 
nozze di Deianira nell’antistrofe (vv. 507-15):

20  Rodighiero 2012, 75.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 214
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ὁ μὲν ἦν ποταμοῦ σθένος, ὑψίκερω 
τετραόρου� ἀντ.
φάσμα ταύρου,
Ἀχελῷος ἀπ’ Οἰνιαδᾶν, ὁ δὲ Βακχίας ἄπο � 510
ἦλθε παλίντονα Θήβας
τόξα καὶ λόγχας ῥόπαλόν τε τινάσσων,
παῖς Διός· οἳ τότ’ ἀολλεῖς
ἴσαν ἐς μέσον ἱέμενοι λεχέων.21

Uno era la forza di un fiume, la figura quadrupede
di un toro dalle alte corna, 
Acheloo di Eniade, l’altro proveniva dalla bacchica  � 510
Tebe, brandendo un arco ricurvo, lance e una clava,
il figlio di Zeus: costoro in una mischia serrata
si scontrarono nel mezzo bramosi delle nozze. 

Sofocle utilizza per introdurre il dio-fiume uno stilema tipicamente 
epico, la perifrasi per indicare un personaggio attraverso il sostantivo 
‘forza’ (nelle quattro possibili varianti di μένος, βίη, σθένος e ἴς) 
seguito dal genitivo: ποταμοῦ σθένος.22 La perifrasi σθένος + genitivo è 
utilizzata da Omero due volte per indicare proprio un fiume: Oceano. 
Nel primo caso ricorre nella celebre immagine di Oceano scolpita da 
Efesto nel circolo più esterno dello scudo di Achille (Il. 18.607-8: ἐν 
δ’ ἐτίθει ποταμοῖο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο / ἄντυγα πὰρ πυμάτην σάκεος 
πύκα ποιητοῖο).

21  Sia Acheloo che Eracle sono presentati come due contendenti in una gara sportiva, 
secondo moduli propri dell’epinicio, in particolare è canonica la menziona della città 
di provenienza del singolo atleta, rispettivamente Eniade e Tebe. Tuttavia, rispetto 
alle reminiscenze del genere epinicio, «the tone is quite different and Sophocles’ 
epinician echoes only point out the contrast», come nota Easterling 1982, 134: a essere 
definita vittoriosa nel canto, infatti, è una divinità, Afrodite, e non degli atleti mortali, 
e alla dea si contrappone nel finale del canto la figura impotente della giovane sposa. 
Inoltre, proprio la constatazione dell’invincibilità di Afrodite contribuisce a mettere 
in luce paradossalmente non la vittoria di Eracle contro Acheloo – che non è infatti mai 
menzionata nel canto – ma la sconfitta dell’eroe nei confronti dei propri appetiti sessuali.

22  Cf. e.g. ἱερὸν μένος Ἀλκινόοιο (7× Od., su cui cf. Russo 2007 ad Od. 18.34); βίην 
Διομήδεος ἱπποδάμοιο (Il. 5.781), Πριάμοιο βίην (Il. 3.105), Πατρόκλοιο βίην (Il. 17.187 e 
22.323); σθένος Ἕκτορος ἀνδροφόνοιο (Il. 9.351), σθένος Ἰδομενῆος (Il. 13.248), σθένος 
Ὠρίωνος (Il. 18.486; Hes. Op. 598, 615); ἱερὴ ἲς Τηλεμάχοιο (7× Od., su cui cf. S. West 
2000 ad Od. 2.409), ἲς Ὀδυσῆος (Il. 23.720). La perifrasi attraverso il sostantivo βία si 
ritrova anche in Eschilo, sovente nei Sette contro Tebe (e.g. vv. 448, 569, 571, 577), cf. 
Davidson 1986, 21, nota 3 con bibliografia, e cf. anche Sideras 1971, 252-3. In Sofocle, 
è significativo che la medesima perifrasi occorra in un altro passo delle Trachinie (v. 
38: Ἰφίτου βίαν), mentre nel Filottete per tre volte Odisseo è designato attraverso il 
nesso Ὀδυσσέως βία (vv. 314, 321, 592): l’uso della perifrasi per indicare l’eroe di Itaca, 
tuttavia, non è omerico, e sembra porre in risalto il tema della forza e della violenza 
nella tragedia in relazione a Odisseo, cf. Schein 2002; Schein 2013, 21, e si veda in 
generale anche Davidson 1991b.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 215
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

La seconda occorrenza si trova nel discorso di vanto che Achille 
rivolge nei confronti di Asteropeo, subito dopo averlo ucciso e 
spogliato delle armi. L’eroe confronta le proprie origini con quella del 
rivale: egli, attraverso Eaco, discende direttamente da Zeus mentre 
Asteropeo è stirpe del fiume Assio. Pertanto – dichiara Achille – così 
come Zeus domina sui fiumi, persino sul potente Acheloo (κρείων 
Ἀχελώϊος) o sul gigantesco Oceano (βαθυρρείταο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο), 
origine di tutti i fiumi e delle acque, è chiaro che la prole di un fiume 
non potrà mai competere con quella di Zeus (Il. 21.193-7).

Il modulo ποταμοῦ σθένος riferito nelle Trachinie ad Acheloo sembra 
avere come modello i due passi omerici in cui Oceano è indicato 
attraverso le due ampie perifrasi ποταμοῖο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο e 
βαθυρρείταο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο. La iunctura appare in particolare 
come una variazione, con inversione dei termini ed eliminazione 
dell’aggettivo, della prima perifrasi ποταμοῖο μέγα σθένος. Sofocle 
riadatta inoltre il nesso sul piano metrico, inserendolo in un contesto 
anapestico nel colon ὁ μὲν ἦν ποταμοῦ σθένος, ὑψίκερω costituito da 
un dimetro anapestico. 

Il parallelo con Oceano è stato notato da vari commentatori, in 
particolare da Kamerbeek 1959, ad loc. e da Longo 1968, ad loc., 
i quali hanno entrambi sottolineato come in Sofocle, pur essendo 
evidente il modello epico-omerico, non si tratti di una normale 
perifrasi con valore introduttivo di presentazione (‘forza di fiume’ 
= Acheloo): il nesso evidenzia invece l’effettiva possanza fisica 
che l’Acheloo dispiegherà nella lotta. Ed è significativo che subito 
dopo, nel prosieguo del periodo, il dio-fiume sia definito attraverso 
un’ulteriore perifrasi, anch’essa epica nel tono:23 φάσμα ταύρου. Le due 
espressioni concatenate conferiscono alla presentazione dell’Acheloo 
un carattere maestoso e spaventoso insieme, evidenziandone la forza 
bruta e l’aspetto belluino di toro. 

Il dato più significativo, però, è che proprio l’Acheloo compare nel 
secondo luogo omerico citato. Nel discorso di Achille ad Asteropeo, 
come si è visto, il tentativo di competere con Zeus è destinato a fallire 
sia da parte del κρείων Ἀχελώϊος che da quella di Oceano. Inoltre, 
Oceano e Acheloo sono accostati anche in un passo del Papiro di 
Derveni (P. Derv. col. XXIII, 3-7, 11), da cui si evince che il poema 
teogonico esametrico commentato nel testo doveva menzionare le due 
divinità fluviali negli stessi versi; dal commentario si ricava parimenti 
che Oceano era designato anche in questa teogonia orfica, così come 
nell’Iliade, attraverso la perifrasi epico-omerica μέγα σθένος.24 Data 

23  Cf. Long 1968, 101-2. La medesima perifrasi ricorre per un altro mostro, l’Idra, 
nel terzo stasimo (vv. 636-7: ὕδρας… φάσματι), cf. anche Easterling 1968, 65 e Segal 
1995, 39.

24  I versi ricostruiti costituiscono Orph. fr. 16 Bernabé. Sul parallelo tra l’espressione 
sofoclea e questi versi restaurati grazie al papiro di Derveni cf. Rodighiero 2012, 169-75.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 216
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

la contiguità che lega la menzione dei due fiumi, è possibile pertanto 
ipotizzare che Sofocle abbia attribuito ad Acheloo la perifrasi epico-
omerica con σθένος accompagnato dal genitivo25 che in Omero e poi 
nella tradizione epica, come testimoniato dal papiro di Derveni, era 
tradizionale per Oceano. 

Il fatto che Sofocle potesse avere presente l’episodio della morte di 
Asteropeo nell’Iliade sembra infine plausibile su un piano di affinità 
tematica più generale rispetto allo scontro tra Eracle e il dio-fiume 
Acheloo, dal momento che il XXI canto del poema rappresenta l’unico 
caso di lotta di un eroe contro un fiume, lo scontro tra Achille e lo 
Scamandro. 

vv. 507-8: ὑψίκερω / τετραόρου 

La seconda perifrasi con cui è descritto Acheloo è accompagnata 
da un duplice epiteto che mette in luce l’aspetto tremendo della 
sua forma taurina (vv. 507-8): ὑψίκερω / τετραόρου φάσμα ταύρου «la 
figura quadrupede di un toro dalle alte corna». Entrambi gli aggettivi 
occorrono come hapax in Omero. Il primo, ὑψίκερως ‘dalle alte corna’, è 
attestato nell’espressione ὑψίκερων ἔλαφον (Od. 10.158), come epiteto di 
un grande cervo che si presenta propizio alla vista di Odisseo appena 
sbarcato sull’isola di Eea e intento a cercare del cibo per i compagni. 
L’attribuzione da parte di Sofocle dell’aggettivo all’Acheloo nell’aspetto 
di toro non presenta difficoltà interpretative ma si segnala per la 
preziosità e la rarità del recupero di un hapax omerico che conferisce 
monumentalità all’immagine taurina del dio-fiume, focalizzandone 
l’aspetto realistico delle corna. Il lemma è attestato altrove nella 
letteratura arcaico-classica soltanto in Bacchilide, riferito a un bue 
(Dith. 16.22 M.: ὑψικέραν βοῦν),26 mentre designa metaforicamente una 

25  Rodighiero 2012, 76 nota anche la correlazione tra la iunctura ποταμοῦ σθένος e il 
corrispettivo nesso in responsione σθένος ἁ Κύπρις, nel verso incipitario dello stasimo: 
«la forza che muove Acheloo alla lotta è la forza stessa di Afrodite/Eros, e non a caso 
Κύπρις occupa nella strofe la sede metrica nella quale in antistrofe si riversa, per così 
dire, la potenza del suo σθένος (σθένος ἁ Κύπρις ~ ποταμοῦ σθένος), in modo che il 
tema della potenza della dea venga condotto dal generale all’occasione particolare di 
una delle sue manifestazioni» [corsivo nell’originale]. Inoltre, (169-75), sulla base di Il. 
21.195 e di Orph. fr. 16 Bernabé, 2-3 (= P. Derv. col. XIII, 3-6), dove Oceano, associato 
ad Acheloo, è definito attraverso la perifrasi μέγα σθένος + genitivo, viene proposto che 
la iunctura formulare epica, attraverso una rielaborazione ardita di memoria poetica, 
abbia costituito il modello anche per l’espressione incipitaria del canto μέγα τι σθένος 
ἁ Κύπρις.

26  Il passo bacchilideo riguarda il sacrificio di Eracle presso il capo Ceneo, nel 
ditirambo in cui è narrato lo stesso episodio della saga di Eracle e Deianira oggetto 
delle Trachinie; sulla relazione tra i due testi, che presentano molteplici paralleli, in 
primis il motivo dell’inganno di Nesso e il ruolo giocato da Iole nel piano dell’invio della 
tunica, cf. Davies 1991, xxxii-xxxiii e Levett 2004, 32-5 con bibliografia.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 217
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

roccia sporgente nell’espressione ὑψικέρατα πέτραν sia in Pind. fr. 325.1 
S.-M. che in Aristoph. Nub. 597.

Il secondo aggettivo τετράορος è testimoniato invece nella locuzione 
τετράοροι ἄρσενες ἵπποι (Od. 13.81), come epiteto dei cavalli, con il 
significato di ‘aggiogati a quattro’. Tale valore è l’unico attestato 
per il lemma in tutte le sue attestazioni successive a Omero, dove, 
oltre che ai cavalli, è applicato estensivamente anche al carro ‘dal 
tiro a quattro’.27 Non c’è dubbio che in Sofocle tale significato non sia 
ammissibile e che il poeta abbia inteso l’epiteto come ‘quadrupede, 
sulle quattro gambe’, secondo l’interpretazione del lemma che già 
proponevano gli scoli:28 anche in questo caso l’attributo contribuisce 
alla descrizione vivida del mostro-toro che si accinge allo scontro. 
È stato ipotizzato che Sofocle abbia reinterpretato il significato 
di τετράορος, attribuendo erroneamente al secondo membro del 
composto il valore di ‘sollevarsi (su quattro gambe)’ invece di quello 
corretto ‘attaccare, connettere’.29 Longo 1968, ad loc. ha inoltre 
notato come a sostegno di questa interpretazione si possa addurre 
proprio il passo odissiaco dove l’aggettivo occorre come hapax: i 
τετράοροι ἄρσενες ἵπποι, infatti, sono descritti nell’atto di galoppare 
ὑψόσ’ ἀειρόμενοι (Od. 13.83).30

In conclusione, si dovrà rilevare come nell’intera espressione 
ὑψίκερω / τετραόρου φάσμα ταύρου la perifrasi epicheggiante e il duplice 
epiteto di ascendenza omerica contribuiscano significativamente a 
descrivere con grande plasticità l’ingresso in campo del dio-fiume 
nel suo aspetto teriomorfo e mostruoso, dopo che la iunctura ποταμοῦ 
σθένος ne aveva già messo in luce la temibile possanza fisica. 

27  Cf. e.g. Pind. Pyth. 10.45; Eur. Alc. 483.

28  Cf. schol. ad v. 508 [p. 140 Xenis] τετραόρου: τετρασκελοῦς. Sul versante della 
resa performativa, Rodighiero 2012, 83-4 (all’interno di una proposta di analisi della 
performance orchestica eseguita nello stasimo) si domanda se nella danza «i coreuti 
si piegavano in avanti richiamando la figura sia di un quadrupede che di un corpo che 
si preparava alla lotta?».

29  Cf. Kugler 1905, 67; Kamerbeek 1959, ad loc. Sull’etimologia del lemma cf. DELG, 
s.v. 2 «ἀείρω», e cf. e.g. l’aggettivo συνήορος nel suo uso sostantivato ‘coniuge’, formato 
sulla medesima base radicale. Si noterà inoltre, con Kamerbeek, come il conio semantico 
sofocleo non abbia avuto fortuna negli autori successivi e rimanga un unicum, attestato 
soltanto in questo luogo delle Trachinie. Nel suo significato proprio il termine è attestato 
in tragedia in Eur. Suppl. 667, 675; Hel. 723; IA 214.

30  Od. 13.81-3: il passo descrive un paragone tra la corsa dei cavalli nel tiro a quattro 
e la nave dei Feaci che naviga rapidamente sul mare riconducendo Odisseo a Itaca, su 
cui cf. Bowie 2013, 110.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 218
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

vv. 511-12: παλίντονα… τόξα 

Se Acheloo si accinge allo scontro nella sua forma belluina e 
spaventosa, Eracle si presenta invece armato di clava, lancia e 
arco. Quest’ultimo è definito attraverso la iunctura παλίντονα… 
τόξα. L’aggettivo παλίντονος ‘flessibile, ricurvo’31 è epiteto omerico 
fisso dell’arco. Esso è attestato cinque volte in Omero e occupa 
prevalentemente la medesima sede metrica tra la cesura femminile 
e la dieresi bucolica. L’aggettivo ricorre tre volte nel nesso formulare 
τόξον… παλίντονον ἠδὲ φαρέτρην, riferito all’arco di Odisseo (Od. 21.11, 
59) e di Teucro (Il. 15.443), e due volte nella iunctura formulare 
παλίντονα τόξα: in un caso sempre epiteto dell’arco di Teucro (Il. 
8.266), nell’altro di quello di Diomede, con il quale l’eroe si arma 
durante la sortita notturna della Dolonia (Il. 10.459, in questo passo 
il nesso è invertito: τόξα παλίντονα).32 

L’epiteto in riferimento all’arco non è attestato altrove nella poesia 
d’età arcaico-classica oltre che nel presente passo delle Trachinie, 
dove occorre come hapax nel poeta.33 Anche nella letteratura poetica 
successiva, l’aggettivo ricorre raramente come epiteto omerizzante 
di τόξον, cf. e.g. Ap. Rhod. 1.993; Nonn. Dionys. 4.227, 5.12. L’impiego 
sofocleo dell’epiteto nell’espressione παλίντονα Θήβας / τόξα 
rappresenta una ripresa del nesso formulare omerico παλίντονα τόξα 
con una funzione stilistica nobilitante e precipuamente esornativa: 
la iunctura è però spezzata e dissimulata per mezzo dell’iperbato.34 

Rispetto alla presentazione di Eracle nel suo complesso, è stato 
notato da Rodighiero35 come uno dei passi omerici in cui compare 
il sintagma formulare παλίντονα τόξα abbia molto probabilmente 
costituito un modello nella costruzione del discorso poetico sofocleo. 
Si tratta di Il. 8.266 Τεῦκρος δ’ εἴνατος ἦλθε παλίντονα τόξα τιταίνων: 
Teucro è nominato come nono e ultimo all’interno di una sequenza di 
eroi Achei che si accingono a entrare in battaglia. Oltre al parallelo 
tematico rispetto all’inizio dello scontro cui si apprestano Eracle e 
l’Acheloo, i tre segmenti che compongono il verso omerico Τεῦκρος δ’ 

31  È anche possibile che l’aggettivo si riferisca alla tipica forma ricurva dell’arco 
scita, cf. Russo, Heubeck 2007, 153; DELG, s.v. «παλίντονος».

32  Sull’elastico sistema formulare tra forme singolari e plurali relativo all’arco e 
ai suoi epiteti in Omero cf. Janko 1994 ad Il. 15.443. La medesima iunctura al plurale 
παλίντονα τόξα si ritrova anche in H. Hom. Dian. 27.16.

33  Gli unici casi di ripresa dell’aggettivo παλίντονος in testi poetici coevi, in cui esso 
non è riferito però all’arco, sono rappresentati da Aristoph. Av. 1738-9 (epiteto delle 
redini) e da Aesch. Ch. 162 (epiteto dei dardi): quest’ultimo luogo è viziato però da una 
situazione testuale incerta (l’aggettivo è espunto generalmente dagli editori, cf. Garvie 
1986, ad loc.; Sideras 1971, 70).

34  Cf. Marchiori 1995, 117. 

35  Rodighiero 2012, 78-9.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 219
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

εἴνατος / ἦλθε παλίντονα τόξα / τιταίνων si ritrovano, benché dislocati 
su più cola e in parte variati, nei versi in cui è descritto Eracle nello 
stasimo (vv. 510-12): 

… ὁ δὲ Βακχίας ἄπο � 510
ἦλθε παλίντονα Θήβας
τόξα καὶ λόγχας ῥόπαλόν τε τινάσσων.

La presentazione incipitaria dell’eroe Τεῦκρος δ’ ~ ὁ δὲ, la ripresa 
letterale del verbo ἦλθε, quella variata del participio in clausola e 
allitterante τιταίνων ~ τινάσσων,36 oltre che il recupero, come si è visto, 
spezzato in due cola della iunctura παλίντονα τόξα, costituiscono un 
esempio perspicuo della capacità sofoclea di ricostituire, variandoli, 
moduli e stilemi epico-omerici. In questo caso l’operazione è favorita 
anche dal contesto metrico offerto dai kat’enoplion-epitriti; in 
particolare il v. 511, composto da un hemiepes femminile, riproduce 
perfettamente il ritmo dal terzo al quinto metron dell’esametro 
iliadico: ἦλθε παλίντονα τόξα ~ ἦλθε παλίντονα Θήβας.

v. 513: ῥόπαλον

Oltre che l’arco, anche la clava di cui è armato Eracle è designata 
attraverso un lemma di ascendenza omerica: ῥόπαλον. Il sostantivo è 
attestato in Omero con il significato generico di ‘bastone, tronco’. Si 
tratta di sei occorrenze. Le uniche due iliadiche ricorrono entrambe 
nell’XI canto all’interno di una similitudine (Il. 11. 559, 561): Aiace, 
che sta resistendo da solo contro le schiere troiane, estremo baluardo 
a protezione delle navi achee, è paragonato a un asino che entra in 
un campo alla ricerca di grano e viene colpito ripetutamente con dei 
bastoni da alcuni ragazzi che tentano di scacciarlo.

Nell’Odissea il termine compare come μέγα ῥόπαλον per designare 
il «grande tronco» d’ulivo di cui si serve Odisseo per accecare 
Polifemo in Od. 9.319; come ῥόπαλον παγχάλκεον, αἰὲν ἀαγές è invece 
la «mazza di solido bronzo indistruttibile», arma di Orione che caccia 
le fiere per il prato di asfodeli dell’oltretomba in Od. 11.575; infine, 
in Od. 17.195, 236 come ῥόπαλον τετμημένον si riferisce al «bastone 
intagliato» che Odisseo chiede a Eumeo per sostenersi durante il 
tragitto dalla dimora del porcaro alla reggia. In Omero, dunque, con 
l’eccezione dell’episodio di Orione in cui ῥόπαλον costituisce un’arma, 

36  In riferimento all’arco, se τιταίνω ‘tendere’ rappresenta un lemma tecnicamente 
appropriato, l’uso del verbo τινάσσω ‘scuotere’, impiegato da Sofocle, costituisce uno 
zeugma dal momento che esso si riferisce propriamente a λόγχας ῥόπαλόν τε. È invece 
significativo che τινάσσω sia riferito alla lancia già nell’epos, cf. e.g. Il. 12.298 δύο δοῦρε 
τινάσσων, Il. 20.163 τίνασσε δὲ χάλκεον ἔγχος.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 220
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

il sostantivo presenta il valore generico di ‘bastone, tronco’ e non è 
connesso con la figura di Eracle. 

Sofocle non è però l’unico poeta a servirsi del lemma per designare 
la clava di Eracle. Nelle uniche tre attestazioni del sostantivo nella 
lirica, sia Stesicoro (PMGF S16.3 = fr.20.3 Davies/Finglass: ῥόπαλον), 
che Pindaro (fr. 111.3 S.-M.: τραχὺ ῥόπαλον) e Bacchilide (fr. dub. 
64 M.: ῥόπαλον μέγα) lo impiegano in riferimento all’arma dell’eroe. 
La coincidenza non è casuale, e indica un usus già consolidato. 
L’impiego del sostantivo per indicare la clava diventa infatti topico 
nella poesia successiva, come si vede già da Aristoph. Ran.  47, 495, 
e in seguito nella produzione ellenistica, cf. Theocr. 13.57, 15.255 e 
Ap. Rhod. 1.533. È molto probabile che sia il tragico che i tre lirici 
si rifacciano a una tradizione poetica risalente alle epiche perdute 
concernenti il ciclo di Eracle nelle quali ῥόπαλον doveva costituire 
il lemma specifico con cui veniva designata la clava dell’eroe.37 Per 
quanto riguarda il passo dello stasimo delle Trachinie, la scelta di 
Sofocle di servirsi del sostantivo di ascendenza epica sembra dovuta 
anche al contesto in cui la fitta presenza di riprese epico-omeriche in 
riferimento all’eroe e all’Acheloo deve avere influito nella selezione 
di un lessico marcatamente epicizzante. 

v. 514: ἀολλεῖς

Nel finale dell’antistrofe, dopo aver presentato entrambi i contendenti, 
il coro li nomina un’ultima volta, e ribadisce il motivo dello scontro, 
le nozze di Deianira (vv. 514-15): οἳ τότ’ ἀολλεῖς / ἴσαν ἐς μέσον ἱέμενοι 
λεχέων «costoro in una mischia serrata / si scontrarono nel mezzo 
bramosi delle nozze». I due pretendenti sono definiti dall’attributo 
ἀολλεῖς, che rappresenta un lemma eminentemente epico.

L’aggettivo omerico ἀολλής presenta, a seconda dei contesti, il 
significato di ‘in folla, in massa, compatti, uniti’; si tratta di un termine 
piuttosto frequente nei poemi ed è riferito sempre a un gruppo di 
persone: tale valore collettivo dell’aggettivo è riscontrabile anche nel 
fatto che esso è sempre attestato al plurale. Spesso il termine descrive 
i due eserciti, troiano e acheo, schierati compattamente e in procinto 
di scontrarsi. Un esempio calzante per coglierne la valenza espressiva 
è rappresentato da un passo del XIII canto dell’Iliade (Il. 13.39-42): 

Τρῶες δὲ φλογὶ ἶσοι ἀολλέες ἠὲ θυέλλῃ
Ἕκτορι Πριαμίδῃ ἄμοτον μεμαῶτες ἕποντο  � 40

37  L’introduzione della clava tra le armi dell’eroe risalirebbe agli Herakleia di Pisandro 
(VI sec. a.C.) secondo la Suda (π 1465 Adler, s.v. «Πείσανδρος» = test. 1 Bernabé), ma 
potrebbe essere più antica; sulla clava in Stesicoro cf. PMGF fr. 229 (= fr. 281 Davies/
Finglass), e Davies, Finglass 2014, 569.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 221
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ἄβρομοι αὐΐαχοι· ἔλποντο δὲ νῆας Ἀχαιῶν
αἱρήσειν, κτενέειν δὲ παρ’ αὐτόθι πάντας ἀρίστους.

I Troiani, simili a fiamma o a tempesta, in massa
seguivano Ettore Priamide con ardore incessante,  � 40
con clamore e grida; speravano di impadronirsi
delle navi degli Achei, e di uccidervi tutti i più forti.

I Troiani, che si slanciano all’assalto delle navi achee, procedono 
ἀολλέες ‘in massa, serrati nei ranghi’ (v. 39). La foga dell’attacco è 
resa attraverso il paragone con la fiamma e con la tempesta, e la 
schiera fremente di guerra (v. 40: ἄμοτον μεμαῶτες) si avventa con 
fragore e urlante (v. 41: ἄβρομοι αὐΐαχοι) ad assalire le navi. Il motivo 
del grido di battaglia è d’altronde spesso presente nei contesti in cui 
compare l’aggettivo ἀολλής, cf. e.g. Il. 15.312-3 Ἀργεῖοι δ’ ὑπέμειναν 
ἀολλέες, ὦρτο δ’ ἀϋτὴ / ὀξεῖ’ ἀμφοτέρωθεν e Il. 15.718 οἴσετε πῦρ, ἅμα 
δ’ αὐτοὶ ἀολλέες ὄρνυτ’ ἀϋτήν, dove in entrambi i passi ἀϋτή indica 
precipuamente l’urlo di guerra.

Dopo Omero, l’aggettivo, limitatamente alla letteratura poetica 
arcaica e classica, è attestato soltanto in un frammento di Alceo38 e 
in tre luoghi sofoclei: in entrambi gli autori compare come un chiaro 
omerismo. Per quanto concerne Sofocle, oltre che nel primo stasimo 
delle Trachinie, si tratta di un passo del Filottete e di TrGF IV F 1017.1 
costituito unicamente dal frustolo ἀολλεῖς. Nel Filottete l’aggettivo 
compare nell’ultima battuta del dramma che è assegnata al coro dei 
marinai di Neottolemo (vv. 1469-71): 

χωρῶμεν δὴ πάντες ἀολλεῖς,
Νύμφαις ἁλίαισιν ἐπευξάμενοι � 1470
νόστου σωτῆρας ἱκέσθαι. 

Andiamo tutti insieme uniti e compatti,
dopo aver invocato le Ninfe marine
di giungere protettrici del ritorno.

Dopo che Filottete, seguendo le indicazioni di Eracle apparso come 
deus ex machina ha deciso finalmente di partire per Troia con 
Neottolemo e i suoi uomini, i coreuti rivolgono una preghiera alle 
ninfe marine affinché li assistano nella navigazione durante il ritorno 
a Ilio ed esortano se stessi e i due protagonisti a partire πάντες ἀολλεῖς 
‘tutti uniti’ (v. 1469). La scelta dell’aggettivo ἀολλής, se rientra nel 
tradizionale impiego al plurale del lemma, rispetto alle scene di 

38  In Alceo il lemma si riferisce all’acclamazione dei cittadini «in massa» di Pittaco 
a tiranno (fr. 348.3 V. = fr. 348.3 Liberman: μέγ’ ἐπαίνεντες ἀόλλεες).



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 222
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

battaglia iliadiche si addice forse meno al contesto calmo e pacato 
della chiusa del dramma, che ha visto una riconciliazione finale tra 
Filottete, Neottolemo e il coro. Tuttavia, il semplice significato ‘uniti, 
compatti’ sembra celare una pregnanza semantica più profonda. Il 
senso della compattezza che rinsalda l’unità del gruppo dei guerrieri 
armati nei contesti bellici omerici, potrebbe infatti riemergere 
nell’espressione del coro, ma risemantizzato all’interno di una 
cornice differente. Nel Filottete alcuni valori sono emersi come 
fondamentali nel corso della tragedia nel rapporto di Filottete con 
Neottolemo e con il coro, in particolare quelli della solidarietà e 
dell’amicizia. Attraverso questo invito a partire ‘tutti uniti, insieme’ 
dall’isola che i coreuti rivolgono a se stessi e ai due eroi nell’ultima 
battuta della tragedia, sottolineato dall’impiego del lemma omerico 
ἀολλεῖς, Sofocle ha forse voluto suggellare il dramma con un invito a 
riflettere su quei medesimi valori.39

 L’impiego dell’aggettivo nelle Trachinie per descrivere Eracle e 
Acheloo che si apprestano allo scontro costituisce invece un riuso di 
materiale omerico con una valenza fortemente innovativa. Si direbbe 
che Sofocle forzi la semantica stessa del termine al fine di veicolare 
una particolare efficacia espressiva. In primo luogo, l’aggettivo è 
riferito a uno scontro ‘a due’ e non designa un gruppo nel suo insieme, 
violando pertanto la valenza semantica di base e attesa. L’utilizzo 
improprio dell’epiteto viene segnalato anche dagli scoli al passo, che 
si richiamano espressamente all’uso con referente collettivo che esso 
presenta in Omero per dimostrare l’abusio sofoclea.40 

In secondo luogo, la nozione convogliata dall’aggettivo delle armate 
che avanzano in massa intensifica iperbolicamente l’immagine 
della lotta cui si apprestano in realtà solo due protagonisti.41 In 
particolare, l’idea di ‘compattezza’ dell’esercito schierato in ranghi 
serrati prelude alla descrizione dello scontro violento che segue 
immediatamente nell’epodo successivo, preannunciando il fragore 
del serrarsi frenetico e confuso di mani, arco e corna (vv. 517-19: 
τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- / ξων πάταγος, / ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα κεράτων) e 
l’intrecciarsi dei due corpi in energiche prese di lotta (v. 520: ἦν δ’ 

39  Nell’invito del coro non è incluso invece Odisseo, rappresentante di principi opposti 
a quelli espressi da Neottolemo e dai marinai, cf. Schein 2013 ad loc., che riconosce 
nell’unione finale tra Filottete, il figlio di Achille e i coreuti «the play’s harmonious 
ending».

40  Schol. ad v. 513 [p. 141 Xenis] ἀολλεῖς: καταχρηστικῶς εἶπεν ἐπὶ δύο τὸ ἀολλεῖς· 
ἐπὶ πλήθους γὰρ λέγεται. 

41  Cf. Pontani 1949, 237: «l’impressione di membra moltiplicate, in quei contendenti 
eccezionali, è data più chiaramente dalla geniale arditezza dell’epiteto ἀολλεῖς». 
Rodighiero 2012, 88 suggerisce che l’uso catacrestico dell’aggettivo potrebbe qui 
avere anche valore autoreferenziale e indicare la performance orchestica: «il coro 
rinvierebbe indirettamente al proprio movimento convergente al centro in due gruppi 
distinti e compatti».



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 223
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ἀμφίπλεκτοι κλίμακες). Si noti come anche la dimensione fortemente 
sonora di questi versi dell’epodo rispecchi le scene iliadiche dove 
gli eserciti si slanciano con foga intonando il grido di battaglia.42 
Attraverso il sintagma οἳ τότ’ ἀολλεῖς Sofocle è riuscito dunque a 
esprimere icasticamente in un solo termine, in virtù dei valori della 
vox epica, la foga della lotta tra Eracle e Acheloo, talmente tumultuosa 
e caotica da apparire come lo scontro di una moltitudine. Infine, il 
colorito omerizzante nell’espressione οἳ τότ’ ἀολλεῖς / ἴσαν ἐς μέσον 
ἱέμενοι λεχέων (vv. 514-15) è rafforzato anche dall’imperfetto ἴσαν, che 
costituisce una forma della lingua epica.43

v. 518: πάταγος 

Nella vivida descrizione della lotta all’inizio dell’epodo il frastuono 
prodotto dai due contendenti è espresso attraverso il termine πάταγος 
(vv. 517-19): τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- / ξων πάταγος, / ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα 
κεράτων «ed allora ci fu un frastuono dell’intrecciarsi convulso delle 
braccia, degli archi, e delle corna taurine».

Il sostantivo πάταγος ‘fragore, strepito’ rappresenta anch’esso 
un lemma poetico omerico. Attestato solo quattro volte nell’Iliade, 
a parte il passo di Il. 13.283 in cui è riferito al battere dei denti di 
un guerriero codardo, il lemma è sempre testimoniato all’interno di 
situazioni belliche ed esprime la dimensione sonora dello scontro.

Nel XXI canto l’inizio della battaglia degli dèi è descritto in questi 
termini (Il. 21.385-8):

ἐν δ’ ἄλλοισι θεοῖσιν ἔρις πέσε βεβριθυῖα � 385
ἀργαλέη, δίχα δέ σφιν ἐνὶ φρεσὶ θυμὸς ἄητο·
σὺν δ’ ἔπεσον μεγάλῳ πατάγῳ, βράχε δ’ εὐρεῖα χθών,
ἀμφὶ δὲ σάλπιγξεν μέγας οὐρανός.

42  Come è stato da più parti messo in luce (cf. Long 1968, 76; Burton 1980, 56; 
Rodighiero 2012, 89, 91) la descrizione dello scontro tra Eracle e Acheloo nell’epodo, pur 
nella sua brevità, è resa immediata e concreta da un uso insistito di figure di suono con 
funzione onomatopeica; in particolare si incalzano assonanze di vocali cupe (ω, ο, α) e 
soprattutto sequenze dentali e gutturali allitteranti in quasi in tutti i vocaboli impiegati 
(τότ’, χερός, τόξων, πάταγος, ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα, κεράτων, ἀμφίπλεκτοι, κλίμακες, 
μετώπων, ὀλόεντα, πλήγματα, στόνος): l’effetto altamente espressivo fa sì che quasi 
ogni mossa e colpo sferrato dai due rivali trovi una corrispondenza fonica che li rende 
plasticamente vividi nell’immaginazione dello spettatore; cf. anche Pontani 1949, 138 
che ravvisa nel tono descrittivo dello stasimo uno «sforzo icastico» da parte del poeta 
e «l’impressione dell’autopsia». 

43  Cf. Chantraine GH, 1.285. L’uso del verbo εἶμι con l’aggettivo trova un precedente 
in Il. 16.601 ἰόντες ἀολλέες. 



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 224
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

La contesa si insinua possente fra le divinità (v. 385: ἔρις πέσε 
βεβριθυῖα) ed essi attaccano battaglia: l’attimo iniziale dello scontro 
è reso attraverso l’espressione σὺν δ’ ἔπεσον μεγάλῳ πατάγῳ «si 
scontrarono con immenso frastuono» (v. 387), cui segue il fragore 
prodotto dalla terra al loro passaggio e il tuonare del cielo.

Sempre nel XXI canto, nella scena iniziale, i Troiani fuggono 
sconvolti sotto l’assalto impetuoso di Achille, e sono costretti a trovare 
scampo nelle acque vorticose dello Xanto (Il. 21.9-11): i Troiani si 
gettano nel fiume μεγάλῳ πατάγῳ «con gran fragore»: il rombo delle 
correnti e delle rive dello Xanto si mischia spaventosamente alle urla 
dei guerrieri trascinati dai gorghi.

Nel XVI canto, infine, lo strepito prodotto dallo scontro accanito 
tra Achei e Troiani è paragonato al gareggiare fra Euro e Noto a 
squassare una selva (Il. 16.765-71): anche in questo caso nella 
similitudine predominano le note acustiche, in particolare il boato 
degli alberi scossi dal vento (v. 769: ἠχῇ θεσπεσίῃ) e il frastuono dei 
rami spezzati (v. 769: πάταγος δέ τε ἀγνυμενάων), emblema del cozzare 
fra loro dei due eserciti nella mischia. Come si vede, il sostantivo 
πάταγος, attestato per due volte nel nesso formulare μεγάλῳ πατάγῳ, 
definisce in Omero sempre un fragore particolarmente reboante che 
si verifica all’interno di scene belliche.

Nella poesia post-omerica d’età arcaica e classica, il lemma ricorre 
di rado. Nella lirica si ritrova solo in Pindaro, dove indica lo strepito 
dell’eruzione notturna dell’Etna prodotta dal gigante Tifone (Pyth. 
1.24), e in Anacreonte, che riferisce il termine allo schiamazzo 
scomposto del banchetto barbaro degli Sciti, contrapposto ai canti 
che accompagnano il simposio (PMG fr. 356b.2 = fr. 33.8 Gentili).

In tragedia πάταγος è invece impiegato in contesti guerreschi 
sul modello omerico. In Eschilo nei Sette contro Tebe (vv. 103, 239) 
esprime il frastuono dell’esercito assediante dei Sette, mentre in 
Euripide negli Eraclidi (v. 832) è riferito al fragore degli scudi nella 
battaglia tra gli Argivi e gli Ateniesi. Sofocle impiega il lemma, 
oltre che nel presente passo delle Trachinie, anche nella parodo 
dell’Antigone, dove indica lo strepito della battaglia che si solleva 
alle spalle dei Sette costretti alla fuga dai Tebani vittoriosi (vv. 124-
5: τοῖος ἀμφὶ νῶτ’ ἐτάθη / πάταγος Ἄρεος).

Nell’espressione fortemente allitterante del primo stasimo delle 
Trachinie τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- / ξων πάταγος, / ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα 
κεράτων il lemma si inserisce nell’uso bellico tradizionale del 
termine, ed esprime efficacemente il boato prodotto dalla violenza 
degli urti nella lotta tra Eracle e Acheloo. Il sostantivo contribuisce 
soprattutto a enfatizzare la dimensione sonora della scena descritta 
dal coro, e in virtù della sua rarità presenta una notevole forza 
semantica. L’elemento acustico è potenziato dall’immagine convulsa 
dell’intrecciarsi caotico dell’arco, delle corna e delle braccia dei due 
corpi avvinghiati nella lotta: il triplice complemento di specificazione 



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 225
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

che accompagna il lemma e l’avverbio ἀνάμιγδα conferiscono 
all’espressione quella esuberanza espressiva che caratterizza nel suo 
complesso la descrizione dello scontro tra il dio-fiume e l’eroe nello 
stasimo, messa in risalto proprio dal recupero insistito di lessemi 
epico-omerici, impiegati però spesso con abusiones fortemente 
vistose.44

3.2.4	 L’omerica ‘tragica’ bellezza di Deianira (v. 523)

La figura della giovane Deianira, oggetto della contesa tra Eracle 
e Acheloo, è introdotta al termine del corale, e a lei è dedicata la 
seconda metà dell’epodo (vv. 523-30):

ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρὰ
τηλαυγεῖ παρ’ ὄχθῳ
ἧστο τὸν ὃν προσμένουσ’ ἀκοίταν. � 525
†ἐγὼ δὲ μάτηρ μὲν οἷα φράζω·†
τὸ δ’ ἀμφινείκητον ὄμμα νύμφας
ἐλεινὸν ἀμμένει <τέλος>·
κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’
ὥστε πόρτις ἐρήμα. � 530

E nel frattempo lei delicata, dagli occhi belli,
su un poggio visibile da lontano
sedeva, nell’attesa di chi sarebbe stato il suo sposo.
Io parlo come uno spettatore,
ma l’occhio conteso della giovane sposa
attendeva da suscitare pietà,
e poi d’un lampo si separò dalla madre,
come una giovenca tutta sola.

Nella prima sezione dell’epodo il coro ha descritto il convulso 
duello dei due pretendenti cui ora segue, con un contrasto molto 
forte, la delicata immagine della fanciulla che siede immobile su un 
poggio in attesa di conoscere il suo destino: chi sarà il suo sposo. Lo 
stacco rispetto alla concitata scena del duello è reso stilisticamente 
attraverso l’aggettivazione e una lieve nota paesistica. Il dittico 
aggettivale preceduto dal semplice pronome, ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρά «lei 

44  L’espressività del registro linguistico è segnalata dal fatto che il corale offre nello 
spazio di pochi versi otto vocaboli che rappresentano degli hapax assoluti all’interno 
dell’intero corpus poetico greco: τινάκτορα, πάμπληκτα παγκόνιτα, ῥαβδονόμει, 
ἀνάμιγδα, ἀμφίπλεκτοι, ὀλόεντα, ἀμφινείκητον: si tratta prevalentemente di aggettivi 
composti, tipici dello stile più ornato, sia epico che della lirica, in particolare del genere 
ditirambico, cf. Earp 1944, 38; Rodighiero 2012, 65.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 226
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

delicata, dagli occhi belli» (v. 523), sospende di colpo la narrazione 
della lotta e relega poeticamente la figura della giovane Deianira 
in una dimensione di profonda e inerme solitudine, rappresentata 
dal colle lontano (v. 524: τηλαυγεῖ παρ’ ὄχθῳ) e dalla metafora della 
giovenca portata via dalla madre e rimasta sola (v. 530: ὥστε πόρτις 
ἐρήμα).45 La promessa sposa è inoltre caratterizzata da un sentimento 
di angosciosa e pudica attesa che sembra quasi paralizzarla (v. 525: 
τὸν ὃν προσμένουσ’ ἀκοίταν, v. 528: ἀμμένει).46 

All’inizio della descrizione il duplice epiteto in asindeto εὐῶπις 
ἁβρά pone in risalto la bellezza di Deianira. Se ἁβρός ‘tenero, delicato’ 
non è aggettivo omerico ma lemma poetico proprio della lirica e 
particolarmente associato al fascino della giovane sposa,47 εὐῶπις 
(hapax in Sofocle) ‘dagli occhi belli, dal bel volto’ rappresenta un raro 
epiteto omerico. L’insistenza sullo sguardo ritorna poco dopo anche 
nella perifrasi ὄμμα νύμφας (v. 527), dove la bellezza è però velata 
dall’ansia per l’attesa del vincitore, e dalla paura che possa essere 
Acheloo, come indica il predicativo ἐλεινόν riferito a ὄμμα.48 

In Omero l’aggettivo εὐῶπις è attestato unicamente come epiteto 
di Nausicaa e ricorre due volte nel sesto canto dell’Odissea nella 
formula clausolare εὐώπιδα κούρην (Od. 6.113, 142). Il lemma occorre 
in seguito nell’epica arcaica soltanto in H. Hom. Dem. 2.333 come 
attributo di Persefone – sempre nel nesso εὐώπιδα κούρην – e in H. 
Hom. Bacch. 7.58, dove è epiteto di Semele nell’invocazione finale a 
Dioniso in chiusura dell’inno: χαῖρε τέκος Σεμέλης εὐώπιδος. Eccetto 
Sofocle, nella poesia arcaico-classica εὐῶπις è attestato soltanto una 

45  Perrotta 1935, 502 a buon diritto così introduce e traduce l’ultima frase del canto: 
«lo stasimo finisce con parole di soavità indimenticabile: ‘la sposa contesa aspettava 
con gli occhi dolorosi. Essa poi si allontanò dalla madre come una giovenca smarrita’» 
(corsivo aggiunto).

46  Lo stacco tra le due scene è incisivamente segnalato anche dal cambio di metro 
con il passaggio dai kat’enoplion-epitriti a cola spondaici e cretici, in particolare dai 
dattili animati che descrivono lo scontro tra Eracle e Acheloo ai longa che esprimono 
la staticità di Deianira, cf. Davies 1991, ad loc. e Rodighiero 2012, 92.

47  Cf. e.g. in contesto epitalamico Sapph. fr. 44.7 V. ἄβραν Ἀνδρομάχαν e Alc. fr. 42.8 V. 
(= fr. 42.8 Liberman) πάρθενον ἄβραν (Teti); sull’aggettivo cf. Rodighiero 2012, 96.

48  Che la perifrasi indichi primariamente soltanto la bellezza di Deianira come 
propone Davidson 1986, 23, sulla scorta di Long 1968, 101-2, appare eccessivo, 
considerato il contesto nel suo insieme, cf. anche Seale 1982, 198, il quale sottolinea 
giustamente come la descrizione dello sguardo lontano e in attesa esprima anche la 
passività inerme della giovane sposa. E si veda anche la bella traduzione di Paul Mazon 
(1989, ad loc., corsivo aggiunto)«tandis qu’assise au flanc d’un tertre don’t la vue s’étend 
au loin, la gente et douce fille est là, passive, attendant celui qui sera son époux».



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 227
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

volta in Pindaro come suggestivo epiteto della luna in Ol. 10.74.49 
Per qualificare la bellezza di Deianira, Sofocle ricorre dunque a un 
raro epiteto nobilitante proprio dalla lingua dell’epos. Per quanto 
concerne i possibili paralleli tematici rispetto al contesto dello 
stasimo delle Trachinie si possono forse fare alcune considerazioni sul 
ruolo di Nausicaa e Persefone. Entrambe rappresentano due figure 
di παρθένος sulla soglia del matrimonio, esattamente come Deianira 
è raffigurata nello stasimo sofocleo come νύμφη in attesa di unirsi 
allo sposo.

Per quanto riguarda il personaggio di Nausicaa, si può scorgere 
forse un’analogia a livello della caratterizzazione psicologica. 
L’atteggiamento pudico e insicuro che contraddistingue la giovane 
figlia di Alcinoo nell’Odissea, la quale sembra segretamente 
innamorarsi di Odisseo, rinvia alla figura dell’eroina sofoclea che si 
appresta timorosa alle nozze. Rispetto al personaggio di Persefone, 
è possibile invece ravvisare un parallelo con l’episodio del rapimento 
della vergine da parte di Ade, il dolore di Demetra alla scomparsa 
della figlia e il tono di angoscia che caratterizza l’Inno omerico. Anche 
nello stasimo l’ansia è il sentimento dominante: Deianira è angosciata 
dal fatto che il futuro sposo potrebbe essere una creatura mostruosa, 
l’Acheloo, assimilabile ad Ade. Persefone viene descritta come 
riluttante e in lacrime nel momento in cui Ade la rapisce trascinandola 
sul suo carro (H. Hom. Dem. 2.19-20: ἁρπάξας δ’ ἀέκουσαν ἐπὶ χρυσέοισιν 
ὄχοισιν / ἦγ’ ὀλοφυρομένην), in un atteggiamento molto simile a quello 
di Deianira ritratta impaurita nel prologo (vv. 7-8) e nello stasimo (vv. 
526-7: ὄμμα νύμφας / ἐλεινόν). Inoltre, il matrimonio è visto come un 
momento di passaggio che sottrae per sempre la sposa agli affetti 
familiari, come indica la similitudine finale della giovenca solitaria 
che abbandona la madre (vv. 529-30: κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’ / ὥστε 
πόρτις ἐρήμα): la perdita della figlia è la stessa che Demetra teme di 
subire nell’inno.50 

Andrà infine rilevato come nella preterizione iniziale del canto 
in cui le coreute tacciono il potere di Afrodite sugli dèi, proprio il 
«notturno» Ade sia evocato per secondo dopo Zeus al v. 502 οὐδὲ 
τὸν ἔννυχον Ἅιδαν. La passione amorosa del dio allusa dal coro 
non può che essere quella nei confronti di Persefone, che viene 

49  Se εὐῶπις costituisce un hapax in Sofocle, il sinonimo εὐώψ è testimoniato due 
volte nella produzione del poeta: in Ant. 530 (εὐῶπα παρειάν) l’aggettivo è riferito al 
volto di Ismene, mentre in OT 189 (εὐῶπα πέμψον ἀλκάν) indica, con valore metaforico, 
la protezione ‘benigna’ invocata dal coro nella parodo ad Atena. L’aggettivo εὐώψ non 
è attestato prima di Sofocle e potrebbe essere un conio del poeta. Entrambi gli epiteti 
occorrono in seguito assai raramente e non si ritrovano prima della poesia ellenistica, 
cf. e.g. Callim. Dian. 204 e Ap. Rhod. 4.1090. 

50  Sull’avverbio di ascendenza omerica ἄφαρ, che indica qui il repentino passaggio 
dalla condizione di nubile a quella di sposa, cf. la trattazione del lemma al § 3.1.3.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 228
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

quindi implicitamente rievocata all’inizio dello stasimo, e potrebbe 
ricomparire come termine di confronto per Deianira nel finale.

Su un piano di relazioni interne allo stesso dramma, invece, 
l’aggettivo composto epico-omerico, esprimendo con vividezza ed 
enfasi l’avvenenza della giovane Deianira, dà rilievo a livello stilistico 
a un motivo che presenta notevoli implicazioni nella tragedia sotto 
il profilo tematico: la bellezza femminile. All’interno della dinamica 
del dramma, infatti, il tema della bellezza costituisce a più riprese 
un nucleo tragico di primo piano. L’accento sull’avvenenza giovanile, 
vista come paradossale fonte di sventura, è espresso da Deianira 
nel monologo iniziale con cui si apre il prologo, proprio a proposito 
dell’episodio del duello fra i due pretendenti (vv. 24-5): ἐγὼ γὰρ ἥμην 
ἐκπεπληγμένη φόβῳ / μή μοι τὸ κάλλος ἄλγος ἐξεύροι ποτέ «io stavo 
seduta là, sconvolta dalla paura / che la mia bellezza non si rivelasse 
la causa dolorosa della mia sventura». Deianira ricorda come sia stata 
la sua stessa bellezza a causare il corteggiamento del mostruoso 
fiume Acheloo; da qui la paura che l’aveva assalita al pensiero di 
dover diventare sposa dello spaventoso pretendente, e nel contempo 
il timore di poter essere la causa involontaria di una situazione 
pericolosa per Eracle, intervenuto per salvarla:51 si noti nel passo, 
a livello espressivo, l’accostamento fortemente ossimorico τὸ κάλλος 
ἄλγος che evidenzia la tragicità paradossale del fascino della giovane. 

Il medesimo tema della ‘bellezza sventurata’ compare ancora una 
volta nelle parole di Deianira, ma riferito questa volta alla giovane 
Iole (vv. 463-7):

								        ἐπεί σφ’ ἐγὼ
ᾤκτιρα δὴ μάλιστα προσβλέψασ’, ὅτι
τὸ κάλλος αὐτῆς τὸν βίον διώλεσεν, � 465
καὶ γῆν πατρῴαν οὐχ ἑκοῦσα δύσμορος 
ἔπερσε κἀδούλωσεν.

								        Io ho
provato una fortissima pietà nel vederla, poiché
la sua bellezza le ha distrutto la vita,� 465
e la sua propria patria, senza volerlo, infelice
ha annientato e ridotto in schiavitù.

Si tratta delle battute finali del primo episodio, di poco antecedenti il 
primo stasimo. Deianira ha appreso il vero motivo per cui Iole è stata 
condotta a Trachis, tuttavia prevale all’inizio – rispetto al turbamento 
per essersi vista sottrarre il proprio sposo che caratterizzerà il 

51  Su questo aspetto altruistico della paura di Deianira nei confronti di Eracle 
nell’episodio dello scontro con Acheloo cf. Allen-Hornblower 2016, 105-7.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 229
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

secondo episodio – un sentimento di partecipazione e di pietà nei 
confronti della figlia di Eurito (v. 464: ᾤκτιρα δὴ μάλιστα), la cui sorte 
risulta ora così simile, agli occhi della regina, a quella che un tempo, 
da ragazza, aveva temuto per se stessa. La bellezza di Iole,52 infatti, 
assoggettandola alla passione di Eracle che l’ha fatta sua, ha distrutto 
la vita della sventurata e impotente figlia di Eurito (v. 466: οὐχ ἑκοῦσα 
δύσμορος), e ha causato la rovina della sua stessa patria, abbattuta 
dall’eroe. Particolarmente forte e antifrastico appare anche qui 
l’accostamento del sostantivo κάλλος con i verbi διώλεσεν (v. 465) e 
ἔπερσε (v. 467), che esprimono la potenzialità negativa dell’avvenenza 
femminile. 

Il parallelo con l’immagine inerme della giovane Deianira nello 
stasimo immediatamente successivo è evidente, ed è veicolato 
attraverso il fil rouge del tema tragico della bellezza vista come 
potenziale fonte di sventura, rispetto alla quale entrambe le donne 
sono del tutto impotenti.53 L’epiteto epico-omerico εὐῶπις nella 
sua apparenza ornamentale acquista quindi un rilievo tematico 
importante e contribuisce a rimarcare questa dimensione che 
accomuna i due personaggi femminili del dramma. Rispetto alla 
celebrazione dell’invincibilità della forza dell’eros nello stasimo, se 
Eracle e Acheloo sono sottomessi ad Afrodite, anche Iole e Deianira 
sono vittime della propria stessa bellezza e subiscono passivamente 
la potenza della dea, che si rivela davvero l’artefice nascosta e 
silenziosa degli eventi, come proclamerà il coro nel terzo stasimo 
(vv. 860-1): ἁ δ’ ἀμφίπολος Κύπρις ἄναυδος φανερὰ / τῶνδ’ ἐφάνη πράκτωρ 
«e ministra silenziosa Cipride è apparsa manifesta artefice di queste 
vicende».54

Un ulteriore aspetto, in conclusione, merita di essere notato. Lo 
stasimo, dopo la scoperta della passione di Eracle per Iole avvenuta 
nel primo episodio, rappresenta un momento di pausa narrativa 
apparentemente estranea agli eventi immediatamente precedenti: 
se il tema al centro del corale è l’incontrastabile potere dell’eros, 
il coro non riflette quanto ha avuto luogo finora nel dramma, in 
particolare sulla recente rivelazione, come ci si aspetterebbe, 
ma rievoca la contesa avvenuta in un tempo ormai molto remoto 
tra l’Acheloo e Eracle per Deianira, che era stata ricordata dalla 

52  L’aspetto avvenente di Iole è indicato inoltre pochi versi prima attraverso il 
riferimento metonimico agli occhi (v. 375: ἡ κάρτα λαμπρὰ καὶ κατ’ ὄμμα καὶ φύσιν), 
come avviene per la giovane Deianira nello stasimo. 

53  Sulla relazione tra le due figure femminili di Deianira e Iole cf. Gellie 1972, 63-4; 
Segal 1995, 37, 72-3; Levett 2004, 49-50; e si veda anche Easterling 1977, 122. 

54  Come scrive Campbell 1881, 289 «The power of Aphrodite here, as in Ant. 781 foll., is 
regarded more with awe than with delight. It has now been exemplified in Iole’s conquest 
of Heracles, so cruel to Deianira, and destined to be calamitous to all concerned».



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 230
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

stessa protagonista nel prologo (vv. 9-23).55 Il canto si configura 
dunque una narrazione lirica di quell’episodio lontano nel tempo e 
rappresenta nella sua forma narrativa un unicum nella produzione 
sofoclea:56 il focus sulla giovinezza della protagonista fa sì che il 
destino di Deianira sia implicitamente assimilato a quello di Iole, 
entrambe inermi, e oggetto di una passione amorosa pericolosamente 
distruttiva. Rispetto alla situazione contestuale del dramma, tuttavia 
lo stasimo è collegato con la protagonista sotto un’altra prospettiva, 
indiretta ma simbolicamente efficace. Mentre il corale ha luogo, 
infatti, nel retroscena Deianira elabora il piano di ricorrere al filtro 
di Nesso e di inviare come dono a Eracle la tunica intinta con quella 
che crede una pozione magica d’amore: la potenza di Afrodite agisce 
dunque sulla regina proprio mentre viene celebrata dal coro.57 Sul 
versante maschile, invece, la rievocazione del desiderio di Acheloo 
per la nymphe Deianira permette di individuare nella conquista di 
Ecalia da parte di Eracle per ottenere la giovane Iole il medesimo 
movente, la brama erotica: l’eroe è pertanto accomunabile al dio-
fiume e all’universo animalesco e mostruoso che egli rappresenta, 
nella sottomissione alle pulsioni più istintuali.58

55  Deianira, nel prologo, per la paura si era detta tuttavia incapace di fornire un 
resoconto dello scontro, e la lacuna narrativa viene colmata ora nello stasimo. I paralleli 
con i versi del prologo non sono solo tematici ma vi sono anche puntuali riprese lessicali, 
cf. Davies 1991, 136-7. 

56  Sul carattere di ‘lyrical ballad’ dello stasimo, avvicinabile soprattutto ai ditirambi 
bacchilidei, cf. Kranz 1933, 254 ss.; Reinhardt 1989, 261; Burton 1980, 55. Se la 
dimensione narrativa è inconsueta in un corale sofocleo, la tragedia è però ricca in 
generale di digressioni e di vere e proprie ‘storie’ raccontate dai protagonisti, su cui cf. 
Kraus 1991, che individua in totale undici «stories», nove delle quali nella prima parte 
del dramma incentrata su Deianira (77).

57  Cf. Allen-Hornblower 2016, 118 e Winnington-Ingram 1980, 77-8.

58  In generale sul tema chiave dell’eros nella Trachinie cf. Winnington-Ingram 1980, 
73-89; Holt 1981; Easterling 1982, 5-8; Saravia de Grossi 2007, 173-81; Hall 2024, 98-101.


	3.2.1	La potenza invincibile e ingannevole di Afrodite (v. 500) 
	3.2.2	Poseidone: un nuovo sintagma omerizzante (v. 502)
	3.2.3	Eracle e Acheloo: uno scontro tumultuoso e abusiones omeriche (vv. 504, 507-8, 511-14, 518) 
	3.2.4	L’omerica ‘tragica’ bellezza di Deianira (v. 523)

