
Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/007

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

181

3.1	 Trachinie: parodo  
(vv. 94-140)
Forze cosmiche, limiti umani, 
e Eracle ‘Odisseo’ naufrago

﻿

Prospetto degli omerismi della parodo delle Trachinie

ὃν αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα � στρ. α
τίκτει κατευνάζει τε φλογιζόμενον, � 95
Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ
τοῦτο, καρῦξαι τὸν Ἀλκμή-
νας, πόθι μοι πόθι μοι
ναίει ποτ’, ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων;
ἢ ποντίας αὐλῶνας, ἢ � 100
δισσαῖσιν ἀπείροις κλιθείς, 
εἴπ’, ὦ κρατιστεύων κατ’ ὄμμα.

ποθουμένᾳ γὰρ φρενὶ πυνθάνομαι  � ἀντ. α
τὰν ἀμφινεικῆ Δηιάνειραν ἀεί,
οἷά τιν’ ἄθλιον ὄρνιν, � 105
οὔποτ’ εὐνάζειν ἀδάκρυ-
τον βλεφάρων πόθον, ἀλλ’

Sommario  3.1.1 La ‘morte’ della notte stellata: la perpetua forza distruttiva del tempo 
(vv. 94, 132). – 3.1.2 L’ambiguo ‘ardore’ del sole ‘onniveggente’: onniscienza divina e 
miopia umana (vv. 99, 102). – 3.1.3 Eracle naufrago come Odisseo, il mare di sventure, 
lo scampo dalla ‘dimora di Ade’ e la rivoluzione inaspettata dell’Orsa: echi odissiaci (vv. 
112-19, 120-1, 130-1, 134).

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/007&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 182
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

εὔμναστον ἀνδρὸς δεῖμα τρέφουσαν ὁδοῦ
ἐνθυμίοις εὐναῖς ἀναν-
δρώτοισι τρύχεσθαι, κακὰν  � 110
δύστανον ἐλπίζουσαν αἶσαν.

πολλὰ γὰρ ὥστ’ ἀκάμαντος στρ. β 
ἢ νότου ἢ βορέα τις
κύματ’ <ἂν> εὐρέι πόντῳ
βάντ’ ἐπιόντα τ’ ἴδοι, � 115
οὕτω δὲ τὸν Καδμογενῆ
τρέφει, τὸ δ’ αὔξει βιότου 
πολύπονον ὥσπερ πέλαγος
Κρήσιον· ἀλλά τις θεῶν
αἰὲν ἀναμπλάκητον Ἅι- � 120
δα σφε δόμων ἐρύκει.

ὧν ἐπιμεμφομένας ἀ- � ἀντ. β 
δεῖα μέν, ἀντία δ’ οἴσω.
φαμὶ γὰρ οὐκ ἀποτρύειν
ἐλπίδα τὰν ἀγαθὰν � 125
χρῆναί σ’· ἀνάλγητα γὰρ οὐδ’
ὁ πάντα κραίνων βασιλεὺς
ἐπέβαλε θνατοῖς Κρονίδας·
ἀλλ’ ἐπὶ πῆμα καὶ χαρὰ
πᾶσι κυκλοῦσιν, οἷον ἄρ-  � 130
κτου στροφάδες κέλευθοι.

μένει γὰρ οὔτ’ αἰόλα � ἐπ.
νὺξ βροτοῖσιν οὔτε κῆ-
ρες οὔτε πλοῦτος, ἀλλ’ ἄφαρ 
βέβακε, τῷ δ’ ἐπέρχεται �  
χαίρειν τε καὶ στέρεσθαι. � 135
ἃ καὶ σὲ τὰν ἄνασσαν ἐλπίσιν λέγω
τάδ’ αἰὲν ἴσχειν· ἐπεὶ τίς ὧδε
τέκνοισι Ζῆν’ ἄβουλον εἶδεν; � 140

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 183
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

3.1.1	 La ‘morte’ della notte stellata: la perpetua forza 
distruttiva del tempo (vv. 94, 132) 

La parodo delle Trachinie si apre con la suggestiva immagine di un 
notturno che introduce l’ampia preghiera del coro rivolta a Helios, 
il sole (vv. 94-102):1

ὃν αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα � στρ. α
τίκτει κατευνάζει τε φλογιζόμενον, � 95
Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ
τοῦτο, καρῦξαι τὸν Ἀλκμή-
νας, πόθι μοι πόθι μοι
ναίει ποτ’, ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων;
ἢ ποντίας αὐλῶνας, ἢ � 100
δισσαῖσιν ἀπείροις κλιθείς, 
εἴπ’, ὦ κρατιστεύων κατ’ ὄμμα.

O tu che la notte splendente trapunta di stelle morendo
genera e poi addormenta fiammaggente, � 95
o Sole, Sole io ti invoco 
di annunciare il figlio di Alcmena
dove mai sia, dove mai 
si trovi, o tu che con bagliore lucente ardi,
se stia sugli stretti del mare o� 100
sui due contenti,
rivelalo, o tu che regni sovrano nello sguardo.

Prima dell’oggetto stesso dell’invocazione, Helios, è infatti 
l’immagine della notte che si staglia icasticamente nei versi iniziali 
che le giovani fanciulle di Trachis rivolgono al sole pregandolo di 
rivelare – dal momento che egli è in grado di farlo, grazie alla sua 
precipua prerogativa di divinità onniveggente – dove si trovi Eracle, 
lo sposo tanto atteso da Deianira. 

La notte genera e nello stesso tempo addormenta il sole ‘sfolgorante’ 
secondo una metafora, già eschilea,2 della notte ‘madre’ del giorno; 
del tutto peculiare risulta, però, la caratterizzazione della notte che 

1  L’invocazione a Helios presenta stilemi canonici del genere dell’inno cletico al dio, 
quali Anrede, ripetizione del nome (Ἅλιον Ἅλιον), Relativ-Stil (ὅν, qui il pronome relativo 
insolitamente precede il nome della divinità), richiesta di aiuto (καρῦξαι τὸν Ἀλκμήνας, 
πόθι μοι πόθι μοι ναίει), Partizipialstil (φλεγέθων, κρατιστεύων), cf. Korzeniewski 1998, 
160-1; Burton 1980, 44-5; Rodighiero 2018, 149-55.

2  Cf. Aesch. Ag. 264-5 εὐάγγελος […] / ἕως γένοιτο μητρὸς εὐφρόνης πάρα, Ag. 279 τῆς 
νῦν τεκούσης φῶς τόδ’ εὐφρόνης λέγω, con Medda 2017, ad loc. La figura mitologica 
di Νύξ è madre del giorno anche in Hes. Th. 124-5 Νυκτὸς δ’ αὖτ’ Αἰθήρ τε καὶ Ἡμέρη 
ἐξεγένοντο, / οὓς τέκε κυσαμένη Ἐρέβει φιλότητι μιγεῖσα.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 184
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

viene presentata attraverso due lessemi omerici: l’epiteto αἰόλα e il 
participio ἐναριζομένα.

L’aggettivo αἰόλος è attestato otto volte in Omero. Esso presenta 
due differenti valori a livello semantico, non sempre totalmente 
discernibili tuttavia: ‘scintillante, screziato’, e ‘rapido, mobile, che si 
muove velocemente’. Con il significato di ‘scintillante, screziato’ esso 
ricorre tre volte, sempre come epiteto delle armi. In Il. 5.294-5 indica 
l’armatura di Pandaro (τεύχε’… αἰόλα), mentre nel nesso σάκος αἰόλον 
designa due volte lo scudo gigantesco di Aiace (Il. 7.222, 16.107).

 Con il valore di ‘rapido, mobile’ il lemma è impiegato come epiteto 
di animali:3 Xanto, il cavallo di Achille, è definito in Il. 19.404 πόδας 
αἰόλος ἵππος; gli altri casi riguardano un serpente (Il. 12.208: αἰόλον 
ὄφιν), delle vespe (Il. 12.167: σφῆκες… αἰόλοι), dei vermi (Il. 22.509: 
αἰόλαι εὐλαί), e un tafano (Od. 22.300: αἰόλος οἶστρος). 

L’aggettivo αἰόλος, dopo Omero, è attestato esclusivamente come 
lemma poetico, prevalentemente con il significato di ‘scintillante, 
screziato’. Per quanto concerne l’epos arcaico l’attributo si ritrova 
solo in Hes. Th. 300 (riferito al mostro serpentiforme Echidna) e in 
H. Hom. Merc. 4.33 (epiteto del guscio di tartaruga). A partire dalla 
lirica e dai tragici esso sviluppa anche due valori metaforici, quello 
di ‘vario, mutevole’ (e.g. Aesch. Suppl. 128) e quello di ‘ingannevole, 
falso’ (e.g. Pind. Nem. 8.25; Bacch. Dith. 1.57 M.).

A fronte dello spettro semantico dell’epiteto l’espressione sofoclea 
αἰόλα νύξ può essere interpretata come notte «luminosa, splendente» 
o anche «screziata, trapunta di stelle»,4 ma sarà forse meglio pensare 
alla compresenza dei due valori data la poeticità dell’immagine.

L’originalità della locuzione conferisce all’incipit del corale sofocleo 
una suggestione particolare:5 essa costituisce l’unico caso in poesia 
in cui l’aggettivo viene riferito alla notte e l’idea della luminosità 
notturna sembra dunque rinviare al valore omerico dell’aggettivo 
αἰόλος ‘scintillante, splendente’, adottato in Omero in riferimento alle 
armi. L’associazione implicita fra il bagliore delle armi e quello della 

3  La nozione alla base dei due significati appare quella del guizzare della luce e del 
colore, cf. DELG e GEW, s.v. «αἰόλος», e cf. anche LfgrE, s.v. «αἰόλος» (H.J. Mette).

4  Cf. Jebb 1892, ad loc.: «‘gleaming’ with stars». Questa interpretazione risale già alla 
lessicografia antica, cf. Esych. α 2025 Latte: αἰόλη νύξ· ἤτοι μέλαινα, ἢ ποικίλη διὰ τὰ 
ἄστρα. Σοφοκλῆς Τραχινίαις, e cf. anche schol. ad v. 94 [p. 75 Xenis] αἰόλα νύξ: μέλαινα 
ὡς οἱ νεώτεροι ἢ ποικίλη διὰ τὰ ἄστρα ἡ νύξ; l’errata esegesi ‘nera’ sarà giustificata dal 
fatto che l’aggettivo non occorre altrove nella poesia greca riferito alla notte.

5  Sul valore insolito di questa invocazione al sole nella quale la notte sembra 
avere un ruolo dominante sull’astro diurno cf. Seale 1982, 185 e Longo 1968, ad loc. 
Nell’introduzione al canto Pat Easterling (1982, 84) definisce così la qualità artistica 
del corale: «the thought of the Parodos is quite simple, but the expression transforms 
it into poetry of depht and splendour». 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 185
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

notte stellata emerge a livello allusivo anche grazie al successivo 
participio ἐναριζομένα.6 

Il verbo ἐναρίζω costituisce un hapax all’interno del corpus sofocleo 
e rappresenta un lemma distintamente omerico (così come i sinonimi 
ἐξεναρίζω e ἐναίρω): esso è attestato soltanto nell’Iliade (13×),7 sempre 
in contesti bellici e con diatesi attiva. Il valore etimologico originario 
del verbo è quello di ‘spogliare delle armi’ il nemico morto sul campo 
di battaglia (e.g. Il. 5.844, 12.195), come dimostra il fatto che il lemma 
è un denominativo da ἔναρα ‘armi depredate, spoglie’; da questo 
significato deriva il valore esteso di ‘uccidere’, prevalentemente in 
battaglia (e.g. Il. 5.155, 17.187). I medesimi significati presenta anche 
il composto ἐξεναρίζω, mentre ἐναίρω si specializza nella valenza 
generica di ‘uccidere’. 

Nella poesia d’età arcaica e classica i verbi ἐναρίζω e ἐξεναρίζω 
sono testimoniati assai raramente: nella lirica si possono citare le 
occorrenze di Pind. Nem. 6.52 (Achille uccide Memnone), Bacch. Ep. 
13.191 M. (Achei uccisi da Ettore: unico passo con diatesi passiva) 
e Ep. 5.146 M. (Meleagro spoglia delle armi Climeno); in tragedia, 
oltre che nel presente passo della parodo delle Trachinie, si tratta 
solo di OC 1733 (Antigone chiede alla sorella di essere uccisa dopo 
che Edipo è morto) e di Aesch. Ag. 1644 (uccisione di Agamennone).8 

Più fortuna conosce invece il lemma ἐναίρω; prima di affrontare 
l’esame del participio ἐναριζομένα (come detto hapax all’interno della 
produzione del poeta), che presenta notevoli peculiarità soprattutto a 

6  L’aggettivo αἰόλος è impiegato da Sofocle nell’uso omerico in rapporto alle armi 
in Ai. 1025 αἰόλου κνώδοντος, dove occorre come epiteto della spada che trafigge il 
corpo senza vita di Aiace, con probabile richiamo oppositivo e ironico rispetto al nesso 
omerico σάκος αἰόλον, che caratterizza lo scudo difensivo dell’eroe nell’Iliade, cf. Garner 
1990, 60. Nelle Trachinie, invece, l’aggettivo ricorre altre due volte, nell’impiego di 
ascendenza omerico-esiodea come attributo di un serpente/mostro (cf. Il. 12.208: serpe; 
Hes. Th. 300: Echidna), a proposito di una metamorfosi dell’Acheloo nel prologo (vv. 
10-11: αἰόλος / δράκων ἑλικτός) e dell’Idra di Lerna nel terzo stasimo (v. 834: αἰόλος 
δράκων): in entrambi i casi il lemma sanziona l’appartenenza delle due figure alla 
dimensione ambigua e temibile delle fiere, che ha grande rilievo nel dramma, cf. 
Rodighiero 2004 ad v. 834. L’Idra è d’altronde figlia di Echidna in Hes. Th. 313.

7  I sinonimi ἐξεναρίζω (quest’ultimo più frequente del verbo semplice nell’Iliade) e 
ἐναίρω sono attestati anche nell’Odissea (rispettivamente 2×); per quanto concerne 
l’epos i tre verbi si ritrovano sporadicamente anche in Esiodo (e.g. Th. 289.316; fr. 193.16 
M.-W.; [Hes.] Sc. 194). 

8  Nel passo dell’Edipo a Colono la gran parte degli editori accoglie la congettura 
di Elmsley ἐπενάριξον rispetto al tràdito ἐνάριξον, dove il valore del preverbio indica 
la morte di Antigone che seguirebbe e ‘si aggiungerebbe a’ quella del padre: la voce 
epica sembra veicolare qui il disperato desiderio autodistruttivo di Antigone. Nel passo 
dell’Agamennone lo status epico del verbo segnala invece per antitesi che Egisto non 
ha ucciso l’Atride – caduto per mano di Clitennestra – in uno scontro diretto che ne 
legittimi il potere, cf. Medda 2017, ad loc. 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 186
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

livello semantico, sarà opportuno passare in rassegna le attestazioni 
di quest’ultimo verbo che è testimoniato tre volte in Sofocle.9

Il lemma occorre due volte nel Filottete, a distanza di pochi versi, 
in entrambi attestato nella forma participiale ἐναίρων. Si tratta 
del discorso che Filottete rivolge a Neottolemo alla fine del terzo 
episodio della tragedia, subito dopo la sconcertante rivelazione fatta 
dal giovane all’eroe riguardo la necessità che Filottete raggiunga 
l’esercito acheo presso Troia come impongono gli oracoli divini. 
Filottete, che ha ceduto poco prima il suo fatidico arco allo stesso 
Neottolemo, si sente tradito e pretende la restituzione dell’arma; al 
rifiuto opposto dal giovane l’eroe erompe in un discorso in cui ai toni 
veementi dell’ingiuria contro il figlio di Achille si mescolano quelli 
dolenti per la considerazione del proprio triste destino. Filottete 
immagina che Neottolemo voglia mostrare con orgoglio agli Achei 
l’arco di cui si è impossessato e mentre il giovane lo trascina via 
con la forza come se avesse sconfitto e fatto prigioniero un valoroso 
avversario, egli è inconsapevole in realtà – afferma mestamente 
Filottete – di aver soltanto «ucciso un morto, una vana ombra di 
fumo» (v. 946): κοὐκ οἶδ’ ἐναίρων νεκρόν, ἢ καπνοῦ σκιάν. La scelta 
sofoclea di servirsi del verbo epico-omerico ἐναίρω appare qui 
particolarmente motivata se si tiene conto del valore etimologico 
di ‘spogliare delle armi’ insito nel verbo. La sottrazione dell’arco 
da parte di Neottolemo si configura infatti metaforicamente come 
la morte dell’eroe, dal momento che è l’arco stesso a costituire per 
Filottete la garanzia della sua stessa sopravvivenza. Subito dopo, 
infatti, Filottete immagina quale sarà la sua condizione sull’isola, 
ormai privato della sua arma. L’eroe non sarà più in grado di uccidere 
con le frecce (v. 956: τόξοις ἐναίρων τοισίδ’) gli uccelli e le fiere che 
costituiscono il suo unico sostentamento e, consumandosi nella sua 
caverna, finirà per diventare lui stesso il pasto di quelle che un tempo 
erano le sue vittime. In questo secondo passo la ripresa del verbo 
ἐναίρω in riferimento alle frecce dell’arco è significativa proprio 
in rapporto alla precedente espressione ἐναίρων νεκρόν (v. 946) e 
all’importanza vitale dell’arma.

La terza attestazione del lemma si ha nell’Edipo a Colono. Si tratta 
di un passo del secondo episodio: Creonte è giunto presso il demo 
di Colono accompagnato da un gruppo di armati con l’intenzione di 
riportare Edipo e Antigone a Tebe; la presenza sul suolo di Tebe del 
vecchio re, ormai da lungo tempo cacciato in esilio, rappresenta, 
infatti, secondo le profezie oracolari, l’unica garanzia perché 
Eteocle possa avere la meglio nello scontro ormai imminente contro 
l’esercito argivo guidato da Polinice. La scena è estremamente 

9  Il composto ἐξεναρίζω non si ritrova in Sofocle. Per ἐναίρω cf. e.g. Ibyc. PMGF 
S151.2; Pind. Nem. 3.47, 10.15; Aesch. Sept. 811; Eur. Andr. 1182, Suppl. 821.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 187
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

concitata; si tratta del momento in cui gli uomini di Creonte cercano 
di impadronirsi con la forza di Antigone, malgrado l’opposizione del 
coro.10 Nel corso del diverbio, il coro, impotente di fronte al gruppo di 
armati, chiama in soccorso gli abitanti del demo in un appello agitato 
(vv. 841-3): προβᾶθ’ ὧδε, βᾶτε βᾶτ’, ἔντοποι / πόλις ἐναίρεται, πόλις ἐμά, 
σθένει / προβᾶθ’ ὧδέ μοι. Per indicare l’attacco contro il territorio 
di Colono, e quindi la città di Atene, Sofocle utilizza qui il verbo 
ἐναίρω nell’espressione πόλις ἐναίρεται… σθένει «la città è distrutta 
con la forza». Se il contesto non è certo quello delle mischie feroci 
dell’Iliade, la scena è però parimenti bellica. L’esclamazione del coro è 
molto forte, e la distruzione della città indica la violazione dell’istituto 
dell’asilo e la sottrazione dei due supplici.11 Anche in questo caso è 
però forse possibile riconoscere l’emergere del valore originario del 
verbo nella misura in cui, se Edipo e Antigone vengono condotti via, 
la città ‘è spogliata, depredata’, non delle armi, ma di due persone. 
La scelta del lemma esprime infatti, da un lato, il fatto che Creonte 
è uno straniero e con il suo gesto sta dunque compiendo un affronto 
che viene percepito come un atto di guerra nei confronti dell’intera 
comunità di Atene, dall’altro, che Antigone e il vecchio Edipo sono 
stati ormai accolti e fanno parte di quella stessa collettività.

Sofocle si serve dunque del verbo epico-omerico ἐναίρω con un uso 
consapevole del valore etimologico originario insito nel lemma e ciò 
gli consente di esprimere sia nel passo del Filottete che dell’Edipo a 
Colono alcuni temi salienti in rapporto alle due scene dei drammi. 
Per tornare ora all’esame del participio ἐναριζομένα nella parodo delle 
Trachinie, si noterà come esso appaia del tutto peculiare oltre che sul 
piano formale, soprattutto a livello semantico. 

Innanzitutto, il participio non è riferito a un agente umano bensì 
a un elemento naturale, la notte; inoltre, la diatesi è quella medio-
passiva, mai attestata in Omero per il verbo ἐναρίζω; infine, il 
participio non presenta nessuno dei significati accreditati in Omero, 
bensì esprime un valore metaforico originale. Sulla base della duplice 
valenza che il verbo possiede in Omero, ‘spogliare delle armi’ e 
‘uccidere’, il lemma sofocleo nella diatesi medio-passiva si presta 
a una duplice interpretazione: da un lato ‘notte che è uccisa (dal 
giorno), che muore’, dall’altro ‘notte che si spoglia della sua armatura’. 
Nel primo caso prevale il valore passivo e la metafora investe i due 
elementi cosmici della notte e del giorno nell’immagine bellica di 
uno scontro fra le luci e le tenebre in cui la notte è sopraffatta dalla 
luce del giorno incipiente. Così interpretano, per esempio, nelle loro 
traduzioni H. Lloyd-Jones («you whom spangled Night brings forth 

10  Sul carattere fortemente drammatico e dinamico dell’episodio cf. Guidorizzi 2008, 
292-3, 308-9.

11  Cf. Jebb 1892, ad loc. e Kamerbeek 1959, ad loc.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 188
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

as she is slaughtered»), U. Albini, V. Faggi («la notte che sprigiona 
le stelle ti genera morendo») e G. Paduano («tu cui la notte lucente 
dà vita morendo»). 

 Nel secondo caso predomina invece il valore mediale e la metafora 
più implicitamente riguarda l’‘armatura’ della notte. Essa andrà 
intesa come la volta di stelle che adorna il manto della notte. Così 
traducono sia R. Jebb («despoiled of her starry crown»), che P. Mazon, 
il quale, nella sua resa elegante scioglie l’ardua sintassi dell’ampio 
periodo sofocleo che si apre con il pronome relativo in accusativo 
riferito al sole, facendo diventare l’astro stesso soggetto e autore 
della ‘spogliazione’ dell’armatura stellata della notte: «toi qui, en 
naissant de la Nuit, la dépouilles des ses étoiles, tout comme elle 
endort ta flamme à son tour, Soleil Soleil, je t’implore».12 Questa 
seconda esegesi appare suggestiva a livello di immaginario poetico 
in rapporto all’epiteto αἰόλα, focalizzando in particolare l’attenzione 
sulle stelle, che, pur non essendo nominate, sono evocate prima 
dall’aggettivo e poi dal participio. Le due possibili interpretazioni 
sembrano sussistere insieme, senza che una prevalga definitivamente 
sull’altra e l’incipit del canto αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα, grazie ai rinvii 
allusivi veicolati dai due lemmi omerici, presenta un quadro notturno 
di una potenza fortemente evocativa e originale. 

Pur nella bellezza dell’immagine poetica, l’idea della spogliazione 
e soprattutto della morte della notte esprime anche tuttavia, su un 
piano metaforico, la potenza distruttiva del tempo, che nel suo ciclo 
naturale genera ed estingue ogni cosa.13 Il concetto del volgere 
continuo della sorte, tema dominante nel canto, è quindi introdotto 
sin dall’incipit ed è evidenziato dal valore intertestuale della ripresa 
omerica, e proprio la medesima iunctura incipitaria αἰόλα νύξ ritorna 
all’inizio dell’epodo, dove il coro sentenzia come nulla permanga per 
gli uomini nel flusso degli eventi (vv. 132-3): μένει γὰρ οὔτ’ αἰόλα / 
νὺξ βροτοῖσιν οὔτε κῆ- / ρες οὔτε πλοῦτος ἀλλ’ ἄφαρ / βέβακε «non resta 
infatti né la notte / stellata per i mortali, né i mali, né la ricchezza 
ma tutto in un attimo dilegua». Anche qui la notte ‘non rimane’, ed è 
destinata a essere sconfitta dal perpetuo ciclo del tempo. 

12  Mazon 1989, ad loc.; cf. anche Burton 1980, 45: «night is despoiled of her glinting 
splendour of stars in the growing light of dawn». John Davidson (2015, 8), in una poesia 
giovanile intitolata First Impressions, pubblicata solo di recente nella raccolta Soundings 
of Hellas, cita l’espressione sofoclea traducendola ‘shimmering night’, chiudendo il 
componimento con quella che sembra un’allusione suggestiva e personale al trascorrere 
inesorabile del tempo, tema chiave del canto sofocleo: «When darkness fell I looked up 
/ at the sky and saw what the ancient / poet had called in his own language / aiola nyx, 
shimmering night. Dacades, centuries, millennia / meant nothing at that moment / of 
my own insignificance».

13  Cf. Segal 1995, 31: «the night which, in its death, ‘gives birth to and puts to rest 
the blazing sun’ (94-96) symbolizes the destructive force of time and nature».



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 189
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Nel soccombere della notte, infine, si potrà anche individuare 
un riferimento al destino dei due protagonisti: Deianira sarà infatti 
sopraffatta dalla forza superiore del tempo e scoprirà troppo tardi il 
pericolo del dono della tunica intinta con il filtro di Nesso, rendendosi 
artefice della morte di Eracle e, conseguentemente, della propria.14 
In questo senso l’immaginario bellico delle armi veicolato proprio 
dai due lemmi epici αἰόλα e ἐναριζομένα e soprattutto il concetto 
dell’uccisione della notte alluso dal valore metaforico del participio 
omerico acquistano un significato sinistro in rapporto agli sviluppi 
del dramma.15 

3.1.2	 L’ambiguo ‘ardore’ del sole ‘onniveggente’: 
onniscienza divina e miopia umana (vv. 99, 102) 

Nell’invocazione ad Helios, la luce dell’astro è vista in due momenti: 
nel primo (v. 95: κατευνάζει τε φλογιζόμενον), lo splendore esprime 
il contrasto con la notte che «addormenta» il sole, spegnendone 
il fulgore; nel secondo, Helios è definito nel suo radioso bagliore 
diurno attraverso la locuzione ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων (v. 99).16 Il 
sostantivo στεροπή/ἀστεροπή rappresenta un lemma poetico attestato 

14  Sul motivo del tempo nel dramma cf. Segal 1995, 30-2; Easterling 1982, 2-5, e in 
particolare sul tema della presa di coscienza tardiva si vedano Whitman 1951, 103-21; 
Lawrence 1978; Rutherford 1982, 148-9; Levett 2004, 92-102; Jouanna 2007, 494-8. 
Rispetto all’‘uccisione’ del sole «ardente» da parte della notte, invece, c’è chi ha visto 
un riferimento simbolico alla morte di Eracle sulla pira e ai tormenti dell’eroe causati 
dalla tunica avvelenata il cui effetto si sprigiona al calore delle fiamme del sacrificio a 
Zeus, cf. Segal 1981, 83 e Hoey 1972, 143. Sull’immaginario della luce in generale nel 
dramma si veda Holt 1987. 

15  La notte presenta d’altronde una valenza fortemente negativa nella prima parte 
della tragedia, dal momento che è costantemente associata con l’ansia e la pena di 
Deianira. Già nel prologo il susseguirsi delle notti è fonte di un ripresentarsi sistematico 
dell’angoscia (vv. 29-30: νὺξ γὰρ εἰσάγει / καὶ νὺξ ἀπωθεῖ διαδεδεγμένη πόνον); nel primo 
episodio, pochi versi dopo la conclusione della parodo, la notte è invece vista come il 
momento della giornata che caratterizza i timori della donna sposata, in apprensione 
per il marito e per i figli (vv. 149-50: ἕως τις ἀντὶ παρθένου γυνὴ / κληθῇ, λάβῃ τ’ ἐν νυκτὶ 
φροντίδων μέρος). E nella stessa parodo, la prima antistrofe descrive le notti insonni 
di Deianira, trascorse nel pianto, la quale non riesce ad «addormentare» il desiderio 
di Eracle (vv. 106-7: οὔποτ’ εὐνάζειν ἀδάκρυ- / τον βλεφάρων πόθον), con richiamo 
antifrastico alla notte che ‘addormenta’ il sole nella prima strofe (v. 95: κατευνάζει): «the 
implication, perhaps, is that whereas in the natural order of things day follows night 
and night follows day, Deianeira’s way of life violates the natural rhythm» (Easterling 
1968, 59). Sull’immaginario della notte cf. Holt 1987, 208-9. Lawrence 1978, 278 ha 
visto nella notte che domina l’apertura della parodo, in contrasto con il sole, metafora 
della conoscenza, il simbolo dell’ignoranza nella quale sono immersi i personaggi. Sul 
ruolo antifrastico della notte nella caratterizzazione di Deianira rispetto alla Penelope 
omerica si rinvia a Scavello 2022c, 127-30.

16  Il richiamo tra i due participi φλογιζόμενον (primum dictum sofocleo, con Phil. 1199) 
e φλεγέθων (hapax in Sofocle, su cui cf. infra) intensifica l’immagine dello splendore 
dell’astro, cf. Ciani 1974, 155.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 190
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

a partire da Omero. Esso presenta in Omero una duplice valenza 
semantica: occorre infatti con il valore di ‘lampo, fulmine’ oppure 
con quello metaforico di ‘bagliore, scintillio’. 

Nel primo caso, indica la folgore di Zeus nella iunctura formulare 
στεροπὴ πατρὸς Διός (Il. 10.154, 11.66): in entrambi i passi si tratta di 
una similitudine riferita all’armatura, rispettivamente di Diomede 
e di Ettore, il cui splendore è paragonato a quello del fulmine di 
Zeus. Nel secondo, si riferisce metaforicamente al bagliore provocato 
dal bronzo delle armi e si ritrova sempre attestato nell’emistichio 
formulare χαλκοῦ τε στεροπῆς (Il. 11.83; Od. 4.72, 14.268, 17.437).17 La 
forma protetica ἀστεροπή è attestata nei poemi tre volte e si riferisce 
viceversa sempre al fulmine.18

Dopo Omero, entrambi i vocaboli sono testimoniati, per quanto 
concerne la poesia arcaica e classica, nei due valori omerici di 
‘fulmine (di Zeus)’ e ‘bagliore’. In Esiodo19 e in Pindaro,20 così come 
in Eschilo21 e in Euripide,22 essi si riferiscono sempre alla folgore 
di Zeus. In due casi, invece, il sostantivo indica genericamente un 
lampo: nell’Inno omerico a Demetra il fulgore emanato da Demetra nel 
momento in cui la dea si manifesta con le sue autentiche sembianze 
a Metanira è paragonato a un lampo (vv. 279-80); in Ibico, invece, 
στεροπή si riferisce al lampo che accompagna l’infuriare di Borea, 
cui viene paragonato l’assalto invincibile di Eros (PMGF 286.6-9).23 
Si noterà come nella poesia successiva a Omero brevemente passata 
in rassegna il lemma designi prevalentemente la folgore di Zeus: in 
relazione ai due usi omerici, è stato privilegiato il primo rispetto a 
quello metaforico di ‘bagliore, lampo’ che nei poemi, si ricordi, è 
sempre riferito alle armi di bronzo (χαλκοῦ τε στεροπῆς).

In Sofocle στεροπή, oltre che il passo della parodo delle Trachinie 
oggetto d’esame, è attestato anche in un luogo dell’Edipo Re e in 
uno dell’Aiace. Nella strofe iniziale del primo stasimo dell’Edipo Re 
il sostantivo è utilizzato con il valore tradizionale del lemma e indica 

17  In Il. 19.363 si trova la variante χαλκοῦ ὑπὸ στεροπῆς.

18  Il. 11.184, 12.242, 14.386: nei primi due passi si tratta sempre della folgore di Zeus.

19  Anche in Esiodo la forma στεροπή è maggiormente attestata (Th. 286, 505, 699, 
707) rispetto ad ἀστεροπή (Th. 691, [Hes.], Sc. 322). In alcuni passi esiodei dove occorre 
anche κεραυνός, quest’ultimo termine indica propriamente la folgore di Zeus, mentre 
στεροπή è il lampo che lo accompagna. Solo in Th. 845 il lemma non indica il fulmine 
del Cronide, ma quello di Tifone.

20  Pyth. 4.198, 6.24; Isth. 8.37; Nem. 9.19.

21  Suppl. 34 e PV 1084.

22  In Euripide si tratta dell’hapax ὦ στεροπὰ Διός (Hec. 68).

23  Cf. Wilkinson 2013, 228: «vivid words emphasizing the force of wind, which is so 
strong that it has a sensation of burning, and which is accompanied by the lightening 
[…] The idea of fire and burning is especially appropriate to love».



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 191
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

i fulmini di Zeus (στεροπαῖς): Apollo, armato di essi e del fuoco, si 
scaglia contro l’autore dell’omicidio di Laio che l’oracolo di Delfi ha 
intimato di espellere da Tebe, e il destino di condanna che segue per 
l’omicida, rappresentato dalle «Chere infallibili» sarà ineluttabile 
(OT 469-72).

Nell’Aiace il termine occorre invece con il valore generico di 
‘lampo’ all’interno di una metafora tanto concisa quanto densa, con 
la quale Tecmessa paragona la fine della follia di Aiace al placarsi 
del vento dopo che ha infuriato nella tempesta; quest’ultima viene 
allusa proprio attraverso il riferimento alla luce dei lampi (Ai. 257‑9): 
οὐκέτι λαμπρᾶς γὰρ ἄτερ στεροπᾶς / ᾄξας ὀξὺς νότος ὣς λήγει, / καὶ νῦν 
φρόνιμος νέον ἄλγος ἔχει.24 L’immagine è quella del vento che prima di 
essere cessato soffiava furiosamente in una tempesta nella quale si 
sono susseguiti una serie di lampi luminosi che corrispondono, fuor 
di metafora, alla sequenza di azioni dissennate che Aiace ha compiuto 
in preda alla follia.

Nelle Trachinie, infine, il lemma è attestato nella maestosa 
invocazione iniziale al Sole che si sta esaminando (v. 99): ὦ λαμπρᾷ 
στεροπᾷ φλεγέθων. In questo passo la scelta da parte di Sofocle di 
utilizzare il termine risulta più espressiva e in parte innovativa 
rispetto agli usi passati in rassegna. A livello semantico, infatti, 
esso non presenta il valore consueto di ‘folgore (di Zeus)’ né quello 
di ‘bagliore (delle armi)’, ma non indica neppure genericamente un 
lampo: il sostantivo è invece riferito allo splendore della luce del sole. 

Il fatto che il lemma in Omero si riferisce al baluginare delle 
armi non è privo di valore rispetto al contesto in cui si colloca 
l’invocazione a Helios nella parodo. Si è visto, infatti, come già 
l’espressione incipitaria del canto αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα si componga 
di due lemmi omerici entrambi connessi al referente delle armi, e 
come Sofocle ne riproponga un riuso originale rispetto al loro valore 
semantico originario. È dunque possibile che una serie di lessemi 
epico-omerici in cui l’elemento delle ‘armi’ è associato a quello dello 
‘splendore’ abbia influito a livello di memoria poetica, e che anche 
la iunctura λαμπρᾷ στεροπᾷ rappresenti un anello in questa catena di 
riprese con variazione. La caratterizzazione bellica del sole enfatizza 
inoltre lo scontro tra l’astro e la notte che ‘si sconfiggono’ a vicenda, 
simboleggiando l’alternarsi continuo del ciclo naturale. 

Anche l’aggettivo λαμπρός con cui è indicato il bagliore dell’astro 
costituisce un epiteto di ascendenza epico-omerica. Sia in Omero che 

24  Il passo, a causa della concentrazione semantica e delle molteplici costruzioni 
sintattiche possibili, è stato variamente inteso. La soluzione migliore sembra essere 
quella di Jebb 1892 (accolta anche da Lloyd-Jones, Wilson 1990b, 16) che ricollega 
λαμπρᾶς ἄτερ στεροπᾶς a λήγει e ᾄξας a ὀξύς: «(lett.) egli, dopo essersi scatenato 
violento come il vento del sud, senza luce di lampi si placa», cf. Mazzoldi 1999a, 152, ma 
cf. contra Finglass 2011, ad loc., il quale adotta l’emendazione di Paehler ὑπὸ στεροπῆς.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 192
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

in Esiodo, infatti, il lemma, se si escludono tre casi in cui l’aggettivo 
si riferisce allo splendore dell’elmo,25 è attributo fisso della luce 
degli astri e in particolare del sole: si potrà ricordare l’emistichio 
formulare λαμπρὸν φάος ἠελίοιο (3× Il., Hes. Op. 155, fr. 58.12 M.-W.).26 
L’aggettivo λαμπρός dall’epos in poi rimane canonico come epiteto 
riferito alla luce del sole, e viene ripreso in svariate espressioni 
che costituiscono spesso una variazione dell’emistichio formulare 
citato, soprattutto nei tragici. In Aesch. Ag. 658 e in un frammento 
delle Danaidi (TrGF III F 43.1) si ha un’inversione con adattamento 
al trimetro: λαμπρὸν ἡλίου φάος.27 Una trasposizione occorre anche 
in Eur. Med. 752 φῶς τε λαμπρὸν Ἡλίου. In Eur. Suppl. 650 λαμπρὰ 
μὲν ἀκτὶς ἡλίου si ha invece una variazione sinonimica con ‘raggio’ al 
posto di ‘luce’; lo stesso procedimento si ritrova anche in Aesch. Pers. 
504 e Soph. Ant. 416, dove occorre in entrambi i passi il sintagma 
λαμπρὸς ἡλίου κύκλος. Una differente rimodulazione sinonimica si ha 
invece in Eur. El. 17 λαμπρὸν ἡλίου σέλας. 

Se la scelta da parte di Sofocle di servirsi dell’omerico στεροπή 
per designare il bagliore di Helios presenta un valore più espressivo, 
l’impiego dell’epiteto λαμπρός si iscrive dunque in un usus poetico 
tradizionale che trova la sua origine nell’epos. L’appello ὦ λαμπρᾷ 
στεροπᾷ φλεγέθων, senza la menzione diretta del sole (doppiamente 
invocato però poco prima al v. 96: Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ), rappresenta in 
questo senso un’ulteriore variazione per esprimere la luce dell’astro, 
più dissimulata ma non meno originale. 

Un colorito omerico, inoltre, è riconoscibile anche nel participio 
φλεγέθων (hapax in Sofocle). Il verbo φλεγέθω è lemma epico e indica 
l’‘ardere’ in connessione con il fuoco. In Omero si tratta di quattro 
attestazioni: per due volte il verbo è riferito all’incendio di una 
città assediata (Il. 17.738, 18.211); in Il. 21.358 designa il fuoco con 
cui Efesto opprime lo Scamandro; mentre in Il. 23.197 si riferisce 
all’ardere dei prigionieri troiani e di Patroclo sulla pira dell’eroe. 
In Esiodo il verbo occorre solo una volta, riferito al fulmine ardente 
di Tifone che si accinge a scontrarsi con Zeus (Th. 846). Come si 
può notare il lemma esprime la potenza del fuoco prevalentemente 
nella sua forza distruttiva. L’impiego del verbo in relazione al sole in 
Sofocle presenta dunque una valenza particolarmente espressiva, 
indicando la violenza dell’ardore bruciante dell’astro e richiamando 
il contrasto tra i due elementi naturali della notte e del giorno che 
domina l’apertura del canto. 

25  In Il. 13.265 e due volte nel verso formulare ψαῦον δ’ ἱππόκομοι κόρυθες λαμπροῖσι 
φάλοισι (Il. 12.132, 16.216).

26  Il. 1.605, 5.120, 8.485. In Od. 19.234 l’aggettivo è epiteto di una tunica il cui 
splendore è paragonato al sole (λαμπρὸς δ’ ἦν ἠέλιος ὥς). 

27  Cf. Sideras 1971, 141.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 193
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

In conclusione, si noterà come dal punto di vista metrico sia 
significativo che in questo passo della parodo delle Trachinie Sofocle 
adotti la locuzione epicheggiante ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων (v. 
99) all’interno di cola kat’enoplion-epitriti, dove figura anche un 
hemiepes, un contesto dunque prossimo a quello esametrico.

Il finale della prima strofe vede un’ultima apostrofe ancora a 
Helios che suggella la preghiera al dio celebrando la potenza della 
vista dell’astro (v. 102): ὦ κρατιστεύων κατ’ ὄμμα. Il motivo del sole 
‘onniveggente’ è un topos mitico-poetico tradizionale a partire da 
Omero.28 Nel III canto dell’Iliade avviene la stipula dei patti tra Achei 
e Troiani che decretano l’interruzione della guerra e la decisione 
di affidare la soluzione del conflitto al duello fra Paride e Menelao. 
Priamo e i comandanti greci si incontrano nel mezzo della piana, 
tra i due eserciti, per sancire i patti attraverso un sacrificio. Prima 
di sgozzare le vittime predestinate, Agamennone pronuncia un 
solenne giuramento in cui, dopo Zeus e insieme con gli altri elementi 
primordiali, i fiumi e la terra, oltre che con le divinità ctonie, Helios 
è invocato come testimone dei patti che i due eserciti si stanno 
giurando reciprocamente (Il. 3.280). Il dio viene definito come vigile 
spettatore di tutte le cose attraverso la sua vista e il suo udito (Il. 
3.277: Ἠέλιός θ’ ὃς πάντ’ ἐφορᾷς καὶ πάντ’ ἐπακούεις): l’onniveggenza di 
cui è dotato Helios ne fa, dopo Zeus, il garante supremo della verità 
e della giustizia.

Nel canto VIII dell’Odissea ritorna lo stesso motivo mitico-poetico: 
Demodoco, accingendosi a narrare il celebre episodio degli amori 
adulterini di Ares e Afrodite avvenuti furtivamente nella casa di 
Efesto, racconta come fu proprio Helios l’unico a scorgere i due dei 
sorpresi in un incontro clandestino e a darne pronta notizia a Efesto 
(Od. 8.270-1).

Il topos si ritrova anche nell’Inno omerico a Demetra, dove 
costituisce un interessante parallelo rispetto alla parodo delle 
Trachinie. Demetra rivolge a Helios una preghiera affinché il dio le 
riveli chi ha rapito la figlia Persefone, di cui è alla disperata ricerca 
(vv. 62-74). Helios è qui definito θεῶν σκοπὸν ἠδὲ καὶ ἀνδρῶν (v. 62): 
«sentinella degli dèi e degli uomini». Demetra fa appello alla sua 
capacità di osservare ogni evento grazie ai suoi raggi che illuminano 
tutta la superficie della terra e del mare (v. 70-1: ἀλλὰ σὺ γὰρ δὴ 
πᾶσαν ἐπὶ χθόνα καὶ κατὰ πόντον / αἰθέρος ἐκ δίης καταδέρκεαι ἀκτίνεσσι). 
È in virtù di questa sua prerogativa di divinità onniveggente che il 
dio potrà rivelare con certezza la sorte di Persefone e che la dea si 
aspetta una risposta sicuramente veritiera (v. 72: νημερτέως).

28  Cf. Davies 1991, ad loc. Sul motivo dell’onniveggenza del sole in tragedia cf. Aesch. 
Ag. 632-4, PV 91, Ch. 985-8. 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 194
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Pur nella diversità delle situazioni – dialogo diretto tra le due divinità 
nell’Inno omerico e preghiera del coro nel dramma – la richiesta di 
Demetra a Helios è simile a quella delle coreute nella parodo delle 
Trachinie: la dea rivolge una preghiera molto accorata al dio – come 
le ragazze di Trachis – e anche Demetra, pur se affranta, nutre però 
fiducia nell’aiuto di Helios, anzi è consapevole che la risposta del dio 
costituisce la sua unica speranza di poter ricevere informazioni sulla 
figlia scomparsa. Rilevanti sono però anche le differenze tra i due 
brani. Nell’inno, Helios rivela a Demetra che il rapitore della figlia è 
Ade; nella parodo, invece, il Sole non risponde alla preghiera del coro: 
l’onniveggenza del dio, benché celebrata nel corale, non produce un 
effetto concreto e positivo nel dramma. Ciò contribuisce ad aumentare 
la sospensione e l’attesa per Eracle, ma denota anche la dimensione 
ambigua che la luce del sole assumerà nel corso della tragedia. La 
potenza dell’astro (v. 102: κρατιστεύων κατ’ ὄμμα) e il suo ardore 
infuocato (v. 99: ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων) acquisteranno valenze del 
tutto opposte rispetto a quanto le giovani coreute immaginano nella 
parodo. Sarà infatti proprio un raggio di sole (v. 697: ἀκτῖν’ ἐς ἡλιῶτιν) 
a far precipitare nell’angoscia Deianira quando assiste alla scena del 
fiocco di lana intinto nel filtro di Nesso che si corrode e intuisce il 
destino terribile che sta per annientare Eracle.29

D’altro canto, l’insistenza del coro sulla potenza visiva di Helios 
si pone su un piano più generale in contrasto rispetto alla miopia dei 
personaggi, e alla loro incapacità di prevedere l’esito delle proprie 
azioni. E sarà proprio la vista a costituire per due dei protagonisti lo 
strumento della rivelazione: Deianira assiste sgomenta all’episodio 
del fiocco di lana (vv. 693-706) e poi visualizza nella propria mente, 
attraverso il racconto di Illo, i tormenti strazianti che affliggono 
Eracle a causa della tunica avvelenata (vv. 769-93); lo stesso Illo, 
dopo aver maledetto la madre credendola l’assassina del padre, si 
troverà davanti lo spettacolo di Deianira trafitta a morte (vv. 932-42).30 

29  Rispetto alla connessione del lemma στεροπή con Zeus è significativo che nell’esodo 
lo stesso Eracle in preda a tormenti lancinanti invocherà di essere colpito dalla folgore 
del padre e di essere accolto nella morte da Ade (vv. 1085-8): ὦναξ Ἀΐδη, δέξαι μ’, / ὦ 
Διὸς ἀκτίς, παῖσον. / ἔνσεισον, ὦναξ, ἐγκατάσκηψον βέλος, / πάτερ, κεραυνοῦ. 

30  Sul tema nel dramma dell’assistere – sia direttamente con i propri occhi che con la 
vista della mente – alle sofferenze altrui cf. le analisi di Allen-Hornblower 2016, 127 ss.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 195
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

3.1.3	 Eracle naufrago come Odisseo, il mare di sventure, 
lo scampo dalla ‘dimora di Ade’ e la rivoluzione 
inaspettata dell’Orsa: echi odissiaci  
(vv. 112-19, 120-1, 130-1, 134)

Le Trachinie si aprono in un’atmosfera di attesa e di paura, che 
permea il prologo della tragedia. Eracle è assente ormai da molti 
mesi;31 prima di partire per la sua ultima impresa, la conquista di 
Ecalia, ha lasciato una tavoletta alla sposa Deianira sulla quale è 
riportato un oracolo. Secondo il responso la presa di Ecalia terminerà 
o con la morte dell’eroe, oppure segnerà la fine delle sue fatiche 
e l’inizio di una vita serena. Deianira è quindi profondamente in 
ansia e siccome lo sposo tarda a tornare si aspetta il peggio, che 
Eracle sia forse ormai morto. Lo scenario d’apertura del dramma 
invita immediatamente a riconoscere un parallelo strutturale tra 
la condizione di Eracle e quella di Odisseo. Di entrambi gli eroi si 
attende con preoccupazione il ritorno, e la prospettiva iniziale della 
tragedia, nella quale Deianira e il coro sono nell’incertezza totale 
rispetto al destino di Eracle, è assimilabile al modello dell’Odissea, 
in particolare alla Telemachia.32 Si possono però rintracciare delle 
spie lessicali precise, finora non rilevate dalla critica, che sembrano 
autorizzare a ritenere il modello odissiaco consapevolmente operante 
da parte di Sofocle. 

Il coro nella parodo dà voce in forma lirica alla situazione del 
prologo: l’ignoranza sulla sorte di Eracle e sul luogo in cui si trovi 
(vv. 40-1); l’attesa del ritorno dell’eroe, che si prolunga ormai da molti 
mesi (vv. 44-5); l’angoscia irrequieta di Deianira (vv. 28-9), e i suoi 
presentimenti che possa essere capitata qualche disgrazia (vv. 43, 46). 
Le giovani ragazze di Trachis che compongono il coro si oppongono 
però alla visione pessimistica della regina, e interpretano gli eventi 
in una chiave diversa, che lascia spazio alla speranza, e alla fiducia 
nel ritorno di Eracle sano e salvo. Il fulcro concettuale della parodo 
è infatti quello della consapevolezza dell’alternarsi di gioie e dolori 
che governa la vita umana, assimilato al ritmo cosmico dell’universo. 
Così cantano nella seconda antistrofe: (v. 126-8): ἀνάλγητα γὰρ οὐδ’ 
/ ὁ πάντα κραίνων βασιλεὺς / ἐπέβαλε θνατοῖς Κρονίδας «neppure Zeus 
Cronide, signore di tutte le cose, ha dato in sorte ai mortali una 
vita priva di dolori»; proseguendo con una suggestiva similitudine 
(vv. 129-31) ἀλλ’ ἐπὶ πῆμα καὶ χαρὰ / πᾶσι κυκλοῦσιν / οἷον ἄρ- / κτου 

31  Sul patronimico omerico Κρονίδης che designa Zeus al v. 168 cf. infra § 3.2.2.

32  Cf. Garner 1990, 100-1; Segal 1981, 81-2; Segal 1986, 57-8; Fowler 1999, 161-
5; Rodighiero 2002, 48-9; Rodighiero 2004, 145; Davidson 2003, 517-21; quest’ultimo 
giustamente osserva come «it is naturally in the earlier part of the Trachiniae, where 
interest is centered on Heracles’ absence, Deianeira’s unhappiness and Hyllus’ errand, 
that connections with the Odyssey are most palpable» (521). 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 196
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

στροφάδες κέλευθοι «gioia (χαρά) e dolore (πῆμα) ruotano in circolo, 
come i percorsi roteanti della costellazione dell’Orsa». L’immagine 
simbolica usata dal coro è quindi quella della ‘ruota’ della fortuna:33 
dalla coscienza dell’alternanza della tyche deriva per le giovani 
coreute il sentimento della fiducia in un cambiamento positivo della 
sorte. Esse invitano Deianira a non torturarsi nell’attesa di Eracle, e 
a confidare che finalmente arrivi il giorno del ritorno dell’eroe e con 
esso la ritrovata serenità. 

Nella seconda strofe viene poi descritta la vita di Eracle oppressa 
dalle sue fatiche mortali. Il coro ha già immaginato l’eroe disperso 
tra gli «stretti del mare» nella prima strofe (v. 100: ποντίας αὐλῶνας),34 
e in questa seconda stanza ritorna con prepotenza l’immaginario 
marino all’interno di una elaborata e prolungata similitudine: 

πολλὰ γὰρ ὥστ’ ἀκάμαντος� στρ. β 
ἢ νότου ἢ βορέα τις
κύματ’ <ἂν> εὐρέι πόντῳ
βάντ’ ἐπιόντα τ’ ἴδοι, � 115
οὕτω δὲ τὸν Καδμογενῆ
τρέφει, τὸ δ’ αὔξει βιότου 
πολύπονον ὥσπερ πέλαγος
Κρήσιον· ἀλλά τις θεῶν
αἰὲν ἀναμπλάκητον Ἅι- � 120
δα σφε δόμων ἐρύκει.

Come spinte da Noto � str. 2
e Borea infaticabili 
molte onde nel vasto mare 
si vedono accavallarsi le une sopra � 115
le altre, così lui, il discendente 
di Cadmo, lo incalza e lo solleva 
la sua vita di molte sofferenze,

33  Il motivo metaforico della ‘ruota’ delle sorti umane è caro a Sofocle ed è presente 
anche in un altro frammento di sede incerta, dove essa viene paragonata in una 
similitudine parimenti suggestiva alle fasi attraverso le quali si volge il corso della 
luna (TrGF IV F 871, si tratta di un discorso di Menelao): ἀλλ’ οὑμὸς ἀεὶ πότμος ἐν πυκνῷ 
θεοῦ / τρόχῳ κυκλεῖται καὶ μεταλλάσσει φύσιν, / ὥσπερ σελήνης ὄψις κτλ, «il mio destino 
sempre si volge nella corsa rapida del dio, e cambia la sua natura come il volto della 
luna...», cf. Rodighiero 2000, 164, nota 39. Nel frammento (v. 2), come nella parodo (v. 
130), per definire il ciclo degli eventi occorre il medesimo verbo κυκλέω. 

34  Il significato dei vv. 100-1 ἢ ποντίας αὐλῶνας, ἢ / δισσαῖσιν ἀπείροις κλιθείς è 
controverso e ha dato adito a un cospicuo dibattito critico: secondo Lloyd-Jones le due 
immagini indicherebbero rispettivamente l’oriente e l’occidente (gli stetti del Mar Nero, 
il Ponto – leggendo Ποντίας αὐλῶνας – contrapposti alle colonne d’Ercole), mentre altri 
interpreta il mare (ποντίας αὐλῶνας) contrapposto alla terraferma (δισσαῖσιν ἀπείροις 
κλιθείς); per una disamina delle differenti esegesi possibili, e dei diversi tentativi di 
intervento testuale cf. Lloyd-Jones, Wilson 1990b; Davidson 1999.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 197
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

come il mare di Creta. 
Ma un dio, sempre, lo trattiene dalle � 120
dimore di Ade, salvo e indenne. 

L’esistenza di Eracle è contrassegnata da una sequela continua di 
ponoi (vv. 117-18: βιότου / πολύπονον), assimilabile al mare di Creta 
dove si succedono in sequenza le ondate. L’immagine dell’incalzarsi 
dei flutti sulla distesa marina nel suo perpetuo ondeggiare risale 
giocoforza già a Omero. Come rilevato da più parti, due passi 
dell’Iliade risultano particolarmente significativi rispetto alla 
descrizione sofoclea.35 In Il. 2.394-7, il boato degli Argivi che segue 
all’arringa di Agamennone in vista della battaglia, è paragonato al 
fragore delle onde che si infrangono su una scogliera sotto la spinta 
di Noto e di molteplici venti che soffiano in direzioni contrarie. In 
Il. 13.795-801, invece, l’immensa fiumana dei Troiani che segue i 
propri condottieri pronta ad affrontare lo scontro è equiparata ai 
venti impetuosi di una tempesta che si mescolano alle acque del mare 
causando un ribollire incalzante delle onde.

Entrambe le similitudini presentano l’immagine dell’accavallarsi 
dei flutti causato dalla spinta dei venti, come in Sofocle. Rispetto al 
primo paragone iliadico, il soffio incessante di Noto o Borea nella 
descrizione delle Trachinie (vv. 112-13: ἀκάμαντος / ἢ νότου ἢ βορέα) 
trova un preciso parallelo sia nella menzione di Noto (Il. 2.395), che 
nella descrizione della scogliera che non viene mai abbandonata 
dall’abbattersi delle onde sospinte dai venti (Il. 2.396-7: τὸν δ’ οὔ 
ποτε κύματα λείπει / παντοίων ἀνέμων).36 Per quanto riguarda in 
particolare l’immagine di Noto e Borea, che soffiano in direzioni 
opposte, Richard Jebb ipotizza che Sofocle avesse in mente proprio 
questa prima similitudine iliadica, in cui è descritto il contrapporsi 
di «venti diversi che si levano da una parte e dall’altra» (Il. 2.397: 
παντοίων ἀνέμων, ὅτ’ ἂν ἔνθ’ ἢ ἔνθα γένωνται).37

Per quanto concerne la seconda similitudine, invece, anch’essa 
presenta dei paralleli lessicali con i versi della parodo. Le ondate 
sono designate in Omero attraverso il nesso πολλὰ κύματα, spezzato 
in enjambement (Il. 13.797-8): la medesima iunctura occorre nel 
corale, separata da un ampio iperbato (vv. 112-14: πολλά… κύματ’). 
L’associazione dell’aggettivo con le onde si ritrova anche in Od. 8.232 

35  Cf. Jebb 1892, 21; Longo 1968, 70; Ferrari 1983, 38; Rodighiero 2004, 156-7.

36  Quest’ultima espressione risulta rilevante anche a livello grammaticale. Il genitivo 
παντοίων ἀνέμων è infatti genitivo soggettivo con funzione d’origine e dipende da 
κύματα in Omero: le onde sono «dei venti», nel senso che sono da essi sollevate. Allo 
stesso modo deve essere interpretato il genitivo sofocleo ai vv. 112-13 ἀκάμαντος ἢ νότου 
ἢ βορέα in dipendenza da κύματ’, anche sulla base di questo uso omerico, cf. il comm. 
ad loc. di Schneidewin, Nauck 1896 e Jebb 1892. 

37  Jebb 1892, 21 ad v. 112.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 198
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

κύμασιν ἐν πολλοῖσ’, qui impiegata da Odisseo a proposito del proprio 
logorante peregrinare per mare. Inoltre, l’espressione βάντ’ ἐπιόντα 
del canto e in particolare l’utilizzo del preverbio ἐπι- per indicare 
l’incalzarsi dei flutti, richiamano la locuzione omerica πρὸ μέν τ’ 
ἄλλ’, αὐτὰρ ἐπ’ ἄλλα (Il. 23.799). Si noterà, infine, come i versi 112-
15 della parodo occupati dalla similitudine siano costituiti da un 
periodo di kat’enoplion-epitriti, nel quale i primi tre cola sono formati 
da un hemiepes femminile e il quarto da un hemiepes maschile: la 
prolungata sequenza dattilica ricorda la cadenza esametrica dell’epica 
ed esprime anche a livello ritmico il susseguirsi delle ondate. 

Se l’intera immagine naturalistica dei venti e delle onde del 
mare rinvia ad analoghi paragoni dell’Iliade, nei versi della strofe 
si possono però anche rintracciare riusi precisi di fraseologia 
dell’Odissea. Il caso più eclatante è il nesso al v. 114 εὐρέι πόντῳ 
che costituisce un chiaro omerismo, la ripresa dell’identica clausola 
odissiaca attestata sei volte nel poema. Rilevante è anche il dato 
metrico: nel colon sofocleo κύματ’ <ἂν> εὐρέι πόντῳ, costituito da un 
hemiepes femminile, la iunctura consta di un adonio ed è inserita 
in posizione clausolare, la medesima scansione e collocazione che 
riveste nell’epos dopo la dieresi bucolica. Il nesso appare a prima 
vista ornamentale, e così è interpretato dai commentatori che lo 
segnalano,38 come riuso di una tessera epica tradizionale nella 
descrizione dei marosi, metafora dei travagli di Eracle. Bisogna però 
considerare alcuni fattori contestuali, che permettono di cogliere 
delle relazioni più sottili con il modello omerico da un punto di vista 
intertestuale. Innanzitutto, la formula è odissiaca; inoltre, delle sei 
attestazioni nel poema cinque sono in relazione diretta con Odisseo.39 
Nel XII canto il nesso è impiegato due volte all’interno di un discorso 
diretto dello stesso protagonista durante gli apologoi, in due passi in 
cui racconta le proprie peregrinazioni per mare (Od. 12.293, 401: si 
tratta dell’episodio dell’isola di Helios). 

Negli altri tre luoghi, invece, la clausola riguarda esplicitamente 
Odisseo in qualità di naufrago. In Od. 1.197 Atena rivela a Telemaco 
che il padre è vivo, ma vaga ramingo sul mare: ἀλλ’ ἔτι που ζωὸς 
κατερύκεται εὐρέϊ πόντῳ «ancora vivo, da qualche parte, è trattenuto 
sul vasto mare». Nel quarto canto Proteo, interrogato da Menelao 
sulla sorte degli Achei di ritorno da Troia, riferisce che due eroi sono 

38  Longo 1968, ad loc.; Easterling 1982, ad loc. si limitano rispettivamente a segnalare 
«clausola odissiaca» e «the phrase is Homeric»; Jebb 1892, ad loc. e Davies 1991 ad 
loc. rimarcano la costruzione poetica del dativo locativo, senza dire nulla sulla ripresa 
omerica, ignorata anche da Campbell 1881 e Rodighiero 2004, oltre che nella trattazione 
del passo in Ferrari 1983, 37-40. 

39  Il nesso è attestato, sempre in clausola, anche in Hes. Op. 507 e in H. Hom. Ap. 
3.318; in Od. 24.118 e Il. 6.291 si ritrova la clausola εὐρέα πόντον. In Il. 9.72 il medesimo 
nesso in accusativo occorre in corpo di verso. 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 199
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

morti mentre «uno solo ancora vivo, da qualche parte, è trattenuto 
sul vasto mare» (Od. 4.498: εἷς δ’ ἔτι που ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ πόντῳ); 
di quest’ultimo non viene però detto di più, con effetto di suspense, 
mentre il vecchio del mare narra poi le vicende e la morte di Aiace 
Oileo e di Agamennone. Al termine del racconto di Proteo, Menelao 
chiede espressamente chi sia il terzo eroe ancora disperso (Od. 
4.551‑2): σὺ δὲ τρίτον ἄνδρ’ ὀνόμαζε, / ὅς τις ἔτι ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ 
πόντῳ «tu dimmi il nome del terzo, che vivo, ancora è trattenuto 
da qualche parte sul vasto mare». Come si vede, nei tre passi la 
clausola compare in un emistichio formulare ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ 
πόντῳ. La formula, inoltre, indica sempre da parte di chi la pronuncia 
(Atena e Proteo) che Odisseo è ancora vivo, come segnala con forza il 
predicativo ζωός, in risposta all’ansia sulla sorte dell’eroe (Telemaco 
e Menelao). Infine, tutti e tre i luoghi occorrono nella sezione iniziale 
del poema, la Telemachia.

Si può quindi constatare come il nesso εὐρέι πόντῳ ripreso da Sofocle 
non sia ‘neutro’, ma connoti nell’Odissea eminentemente Odisseo nella 
dimensione di naufrago errabondo sul «vasto mare».40 Ciò consente 
di avvalorare l’analogia tra la sorte dell’eroe e quella di Eracle nella 
sequenza iniziale delle Trachinie. Il parallelo intertestuale, però, 
indica anche che Eracle, come Odisseo, è ancora vivo, e in questo 
modo conferma la prospettiva ottimistica abbracciata dal coro nella 
parodo. 

Nei versi della seconda strofe del canto si possono individuare 
d’altronde anche altre eco espressamente odissiache che corroborano 
il raffronto tra i due eroi, in particolare le espressioni πολλά… κύματ’ 
«molte onde» (vv. 112-14) e βιότου / πολύπονον «vita di molte sofferenze» 
(vv. 117-18). Il composto πολύπονος, incastonato al centro della stanza, 
attraverso il primo membro πολυ-, definisce la vita di Eracle come 
una ‘sequela di fatiche’, e nello stesso tempo ribadisce l’assimilazione 
dei tormenti dell’eroe all’incessante fluttuare delle onde del mare 
con le quali si apre la stanza, richiamando i πολλά… κύματ’ d’inizio 
strofe. Il rinvio a Odisseo, l’eroe per eccellenza «molto errante» per 
mare e «dai molti patimenti», sembra implicito, a cominciare da un 
luogo privilegiato, il proemio del poema (Od. 1.1-4): Ἄνδρα… ὃς μάλα 
πολλὰ / πλάγχθη […] / πολλὰ δ’ ὅ γ’ ἐν πόντῳ πάθεν ἄλγεα ὃν κατὰ θυμόν 
«L’uomo… che molto / errò… / e per mare molti dolori soffrì in cuor 
suo». I πολλά… κύματ’, metafora dei travagli di Eracle, rievocano i 
πολλά… ἄλγεα di Odisseo, il quale li sperimenta ἐν πόντῳ «in mare». 
E si è visto come in Od. 8.232 l’espressione κύμασιν ἐν πολλοῖσ’ sia 
usata proprio dall’eroe per descrivere i concreti flutti marini, teatro 
del suo vagabondare per mare. Mentre il composto πολύπονος (non 

40  L’incertezza del peregrinare dell’eroe sui flutti è inoltre evidenziata, sia nelle 
parole di Atena che di Proteo, dall’avverbio indefinito που «da qualche parte».



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 200
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

omerico, attestato a partire da Pindaro e Eschilo e frequente in 
tragedia) è d’altronde facile memoria di epiteti fortemente connotati 
nell’Odissea quali πολύτλας, πολυτλήμων, πολύτροπος, quest’ultimo 
anch’esso impiegato emblematicamente a partire dal proemio del 
poema.41

Rispetto all’emistichio odissiaco ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ πόντῳ, 
inoltre, si può forse individuare anche un ulteriore richiamo. Proprio 
al termine della similitudine del ‘mare di sventure’, il coro chiude 
la stanza con un’affermazione di segno positivo, ricordando come 
finora Eracle sia stato costantemente protetto dalla morte, poiché 
un dio lo storna sempre dalla casa di Ade (vv. 119-21): ἀλλά τις 
θεῶν / αἰὲν ἀναμπλάκητον Ἅι- / δα σφε δόμων ἐρύκει «ma un dio, sempre, 
lo trattiene dalle dimore di Ade, salvo e indenne». Al composto 
κατερύκεται del verso odissiaco corrisponde nella parodo il verbo 
semplice ἐρύκει: Odisseo è trattenuto sul mare, quindi è in costante 
pericolo ma ancora in vita, mentre un dio trattiene – cioè salva – 
Eracle dal discendere nell’Ade. Se Sofocle aveva in mente l’emistichio 
dell’Odissea, sembra averlo sfruttato anche nell’uso del verbo ἐρύκω.42 
In questo senso risulta pregnante anche la designazione della morte 
attraverso la metafora delle ‘case di Ade’: Ἅιδα… δόμων. L’espressione 
rinvia a una serie di locuzioni omeriche in cui la morte è indicata 
come il ‘discendere, giungere, trovarsi nella dimora di Ade’. Si potrà 
ricordare l’emistichio formulare δῦναι (ἔδυν) δόμον Ἄϊδος εἴσω (3× Il., 
H. Hom. Ven. 5.153), e le frequenti formule con cui l’oltretomba è 
designato come ‘casa/case di Ade’, quali δόμον Ἄϊδος (10× Hom.), e εἰν 
Ἀΐδαο δόμοισιν (9× Hom.). In particolare rispetto a Odisseo, sull’eroe 
lontano da innumerevoli anni da Itaca grava più volte nell’Odissea 
il dubbio che egli sia morto, e in tre casi per esprimere questa 
incertezza il poeta adotta il distico formulare ἤ που ἔτι ζώει καὶ ὁρᾷ 
φάος ἠελίοιο, / ἦ ἤδη τέθνηκε καὶ εἰν Ἀΐδαο δόμοισι, nel quale ricorre 
proprio il nesso εἰν Ἀΐδαο δόμοισι.43

41  È significativo che questi stessi moduli odissiaci relativi ai ‘molti’ patimenti di 
Odisseo sembrano rievocati dallo stesso Eracle a proposito delle sue ‘molte’ fatiche, 
all’inizio della rhesis dell’eroe nell’esodo (vv. 1046-7): ὦ πολλὰ… κακά, / μοχθήσας ἐγώ 
«Ahimè così tanti dolori… ho sopportato», su cui cf. la fine analisi di Pattoni 2000, 117-18.

42  Il verbo è già omerico: per un significato simile a quello della parodo, ‘stornare, 
proteggere da’, cf. il distico formulare τάχα δ’ αὐτῷ / ἦλθε κακόν, τό οἱ οὔ τις ἐρύκακεν 
ἱεμένων περ «su di lui / piombò la sventura, che nessuno poté evitare, pur volendo» (Il. 
15.449-50 = 17.291-2). 

43  In Od. 4.833-4 Penelope chiede alla sorella apparsale in sogno, che le sembra forse 
essere un dio e che infatti è un simulacro inviato da Atena, se lo sposo sia ancora vivo o 
meno; in Od. 20.207-8 si tratta dell’indecisione di Filezio sulle sorti di Odisseo; infine, 
in Od. 24.263-4 (dove il distico appare in forma lievemente ridotta) lo stesso eroe, sotto 
mentite spoglie, si finge un antico ospite di Odisseo e chiede al padre Laerte se il figlio 
sia vivo o morto.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 201
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Di norma queste locuzioni presentano in Omero l’idea della 
morte o come discesa44 o come permanenza nell’Ade. Non si dà 
mai un caso, cioè, come quello della parodo delle Trachinie, in 
cui la formula omerica ‘casa di Ade’ indichi lo scampare alla – o il 
trattenere qualcuno dalla – morte. Nella sua visione positiva il coro 
reimpiega dunque uno stilema omerico attraverso un uso innovativo, 
per indicare che Eracle è sì disperso, ma ancora vivo. Il rinvio a 
questa fraseologia tradizionale dell’epica non poteva però passare 
inosservato al pubblico, e vela l’espressione del coro di una risonanza 
ambigua, opposta alla prospettiva fiduciosa e ottimista delle coreute. 
Le giovani trachinie, infatti, non sono consapevoli della fine tragica 
che attenderà Eracle. Dopo la descrizione dei suoi incessanti 
travagli, ricordando come un dio ha finora salvato l’eroe, esprimono 
la convinzione che l’aiuto divino anche questa volta non verrà 
meno, e che egli rientrerà a Trachis. La metafora della ‘casa di Ade’ 
tradisce però ironicamente che la persuasione espressa dalle coreute 
sulla salvezza garantita da un dio è mal riposta: a Trachis Eracle, 
allorché vi giungerà, troverà finalmente proprio la morte paventata 
da Deianira, e sarà veramente un dio, Zeus stesso, a decretare tale 
destino per l’eroe. L’ironia emerge con chiarezza se si pensa come 
sarà lo stesso Eracle, nel finale del dramma, a desiderare lui stesso 
di ‘scendere nell’Ade’ per essere liberato dagli atroci tormenti causati 
dalla nosos, allorché invocherà direttamente il dio dei morti divenuto 
per lui ora paradossalmente ‘dolce’ (vv. 1041-43): ὦ Διὸς αὐθαίμων, ὦ 
γλυκὺς Ἅιδας / εὔνασον εὔνασόν μ’ / ὠκυπέτᾳ μόρῳ τὸν μέλεον φθίσας «O 
fratello di Zeus, o dolce Ade, accoglimi nel tuo sonno, addormentami, 
annientando l’infelice con una rapida morte».

All’altezza della parodo il modello del ritorno di Odisseo viene 
tuttavia presentato in una chiave positiva e ben augurante. Secondo 
le giovani coreute, infatti, Eracle rientrerà sano e salvo a Trachis. 
Così esse sperano e così invitano Deianira a sperare: ἐλπίς è parola 
chiave nel canto, e ritorna sia nella seconda antistrofe, proprio prima 
della similitudine della ‘ruota della fortuna’, in cui il coro disapprova 
energicamente l’atteggiamento pessimista della regina (vv. 124-26: 
φαμὶ γὰρ οὐκ ἀποτρύειν / ἐλπίδα τὰν ἀγαθὰν / χρῆναί σ’ «io protesto: non 
devi lasciare che una buona speranza si consumi»), che nell’invito 
finale a Deianira nell’epodo, dopo aver dichiarato la legge universale 
del cambiamento della sorte per i mortali e prima dell’appello 
conclusivo a Zeus che suggella la parodo (vv. 136-7: ἃ καὶ σὲ τὰν 
ἄνασσαν ἐλπίσιν λέγω / τάδ’ αἰὲν ἴσχειν «io dico che anche tu, regina, 
devi serbare sempre saldo tutto ciò, nelle tue speranze». Il polo della 

44  Oltre al verbo δύω, impiegato nel nesso formulare δῦναι (ἔδυν) δόμον Ἄϊδος εἴσω, 
cf. anche Il. 14.457 κατίμεν δόμον Ἄϊδος εἴσω, Od. 23.252 κατέβην δόμον Ἄϊδος εἴσω, Il. 
20.336 δόμον Ἄϊδος εἰσαφίκηαι, Od. 11.150, 627 ἔβη δόμον Ἄϊδος εἴσω.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 202
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

prospettiva del coro è sicuramente quello della χαρά.45 Il seguito della 
tragedia smentirà tuttavia le premesse, e al ricongiungimento che 
suggella l’epos tra Penelope e Odisseo si opporrà la mutua distruzione 
di Deianira e Eracle, destinati a non incontrarsi mai di persona e fonte 
di πῆμα l’uno per l’altra: l’immagine metaforica di Eracle ‘trattenuto 
dalle dimore di Ade’, proprio in virtù delle risonanze omeriche che 
presenta, come si è visto sembra tuttavia già alludere alla peripeteia 
che attende il destino dell’eroe.46

Si è visto come la gnome del coro sul volgersi ciclico di gioie e 
sofferenze nel corso della vita umana sia espresso attraverso il 
paragone con la costellazione dell’Orsa. Anche il motivo del cammino 
circolare dell’Orsa è tradizionale a partire da Omero (in tragedia cf. 
Eur. Ion 1154), dove occorre per due volte all’interno di un tristico 
formulare, in Il. 18.487-9 = Od. 5.273-5: Ἄρκτόν… / ἥ τ’ αὐτοῦ στρέφεται… 
/ οἴη δ’ ἄμμορός ἐστι λοετρῶν Ὠκεανοῖο. L’Orsa «si volge su se stessa (lett. 
nello stesso luogo)» (αὐτοῦ στρέφεται) e, dal momento che è sempre 
visibile all’orizzonte e non tramonta mai, essa, tra le costellazioni, «è 
la sola che non ha parte dei bagni di Oceano». Risulta particolarmente 
significativo, rispetto ai due luoghi omerici, l’aggettivo στροφάδες che 

45  Cf. Holt 1987, 208; Esposito 1997, 23. Gardiner 1987, 121 nota come la fiducia 
delle coreute sia in armonia con la loro giovane età; entrambi i fattori – confidenza e 
giovinezza – contrastano con il carattere ansioso e cauto di Deianira, donna matura e 
sposata. Sul sentimento di costante paura che connota Deianira vedi Winnginton-Ingram 
1980, 75-6 e Di Benedetto 1983, 146-9. In generale sull’eroina sofoclea, «l’anima di donna 
più profonda che abbia mai calcato la scena ateniese» («die innigste Frauenseele, die 
Athens Bühne beschritten hat», Rohde, 1932, 237 = Rohde 2006, 455-6) fondamentali 
rimangono le interpretazioni di Perrotta 1935, 472-525 e di Easterling 1968 e 1982 
passim, e si vedano più di recente, oltre a Hall 2009 e Gregory 2023, le penetranti 
analisi di Allen-Hornblower 2016, 94-170, in particolare 98-117, 149-58. La centralità 
di Deianira nelle Trachinie, alla quale «va tutto l’interesse e la pietà del lettore, come 
del poeta» (Perrotta 1935, 472), trova d’altronde concorde la quasi totalità della critica 
sofoclea. Dimostrazione ne è anche la resa in lingue moderne del titolo, dove al posto 
della traduzione letterale del greco Τραχινίαι, poco perspicuo se non oscuro per il 
largo pubblico, traduttori e editori optano talora per intitolare all’eroina il dramma, 
cf. la soluzione di compromesso adottata da G. Murray nella sua edizione intitolata The 
Wife of Heracles (Murray 1947) e il semplice e inequivoco Deianeira nella recentissima 
traduzione di O. Taplin (2020). Di quest’ultimo significativo il commento sulla propria 
scelta (105): «I had also considered The Wife of Heracles, The Death of Heracles, and even 
The Shirt of Nessus, but the title Deianeira reflects the way that, while she herself defines 
her role as the hero’s spouse, she is ultimately a more powerful tragic figure than he is».

46  Sul modello odissiaco rispetto alle Trachinie – dramma del nostos come l’Odissea 
è un epos del ritorno – e in particolare sui paralleli tra i due nuclei familiari Odisseo/
Penelope/Telemaco e Eracle/Deianira/Illo cf. Garner 1990, 100-2; Segal 1981, 81-2, 98; 
Segal 1986, 57-8; Ferrari 1988; Fowler 1999, 161-5; Rodighiero 2002, 48-9; Davidson 
2003; Beer 2004, 87; Liapis 2006; Kratzer 2013 e Gregory 2023, 88-91; per ulteriori 
echi odissiaci in relazione a Eracle rispetto a Odisseo cf. Pattoni 2000. L’altro nostos 
che fa da sinistro contraltare allusivo nella tragedia è quello di Agamennone presso 
Clitennestra nell’Orestea di Eschilo, nel quale, oltre che il parallelo tra le due coppie di 
sposi e Illo/Oreste, agisce anche quello ominoso tra Cassandra e Iole; su questo modello 
tragico cf. Kapsomenos 1963, 39-107; Garner 1990, 103-10 e Mattison 2015.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 203
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Sofocle utilizza nell’espressione οἷον ἄρ- / κτου στροφάδες κέλευθοι (vv. 
130-1) per designare i sentieri circolari dell’Orsa: è possibile, infatti, 
che il poeta avesse in mente proprio il verbo omerico στρέφεται.47 Ne 
può essere una riprova il fatto che l’aggettivo στροφάς nella letteratura 
classica è attestato unicamente in Sofocle, in questo luogo delle 
Trachinie, e rappresenta molto probabilmente un primum dictum 
sofocleo. Nel passo dell’Odissea si tratta di Odisseo che salpa da Ogigia 
e regola la propria rotta osservando nel cielo, oltre alle Pleiadi e Boote, 
anche l’Orsa, che Calipso gli ha consigliato di tenere a sinistra durante 
la navigazione verso Itaca. Richard Garner ipotizza che la metafora 
sofoclea possa essere stata ispirata proprio da questo passo odissiaco, 
rinviando allusivamente al ritorno di Eracle a Trachis, che viene 
atteso nel dramma.48 Il raffronto individuato da Garner costituisce 
un ulteriore indizio che Sofocle potesse rifarsi al modello di Odisseo 
naufrago durante il travagliato nostos verso la patria nella sequenza 
iniziale dell’Odissea, come si è cercato di argomentare a proposito 
del recupero di fraseologia formulare odissiaca nela seconda strofe 
della parodo. 

Come nel caso della similitudine di ascendenza epica che 
descrive l’accavallarsi delle onde, anche il paragone con il ciclo della 
costellazione dell’Orsa, da un lato, descrive icasticamente il Leitmotiv 
dell’alternarsi della sorte, dall’altro, attraverso un’immagine naturale 
lo iscrive nel più ampio orizzonte del ciclo del cosmo, cui anche gli 
eventi umani sono subordinati. Infine, andrà rilevato come nei versi 
immediatamente precedenti il colorito omerico sia anticipato dalla 
menzione di Zeus attraverso il patronimico tipicamente omerico 
Cronide (v. 128): Κρονίδας. 

Dopo l’immagine dei sentieri dell’Orsa che chiude l’antistrofe, 
l’epodo si apre nuovamente con il tema del mutare della fortuna (vv. 
132-5):

μένει γὰρ οὔτ’ αἰόλα � ἐπ.
νὺξ βροτοῖσιν οὔτε κῆ-
ρες οὔτε πλοῦτος, ἀλλ’ ἄφαρ 
βέβακε, τῷ δ’ ἐπέρχεται �  
χαίρειν τε καὶ στέρεσθαι. � 135

Non rimangono, infatti, né la notte
trapunta di stelle per i mortali, né i mali
né i beni, ma d’improvviso in un istante 
sono dileguati, e a un altro già tocca in sorte
di gioire e di essere privati di quelle gioie.

47  Cf. Easterling 1982, 91 ad loc.

48  Garner 1990, 101



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 204
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

La notte screziata, così come le pene e le ricchezze, non restano 
ma a un certo punto, d’improvviso, dileguano. Nell’espressione 
ἄφαρ βέβακε (vv. 134-5) la velocità del trascorrere inaspettato della 
fortuna è indicato dall’avverbio ἄφαρ ‘all’improvviso, velocemente’. 
Esso rappresenta un lemma omerico (18× Il., 16× Od.), attestato di 
rado nella lirica e in tragedia.49 

In Sofocle l’avverbio occorre solo nelle Trachinie, per quattro volte, 
significativamente in ogni corale del dramma, eccetto il secondo 
stasimo. Nel primo stasimo ritorna ancora nella chiusa del canto ai 
vv. 529-30: κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’, / ὥστε πόρτις ἐρήμα. L’espressione 
ἄφαρ βέβαχ’ è la medesima della parodo, ed è riferita a Deianira 
quale ‘solitaria giovenca’ che, dopo l’aggiogamento del matrimonio, 
abbandona per sempre la dimora della madre (su cui vd § 3.2.4). 
Anche qui è messo in evidenza un mutamento repentino, quello tra 
la stagione della gioventù e la vita di sposa: l’avverbio sancisce il 
cambiamento totale che nell’esperienza femminile rappresentano 
le nozze e che costituisce un motivo costante nelle riflessioni della 
protagonista (cf. vv. 27-30, 149-50). 

Il lemma compare poi nell’incipit del terzo stasimo ai vv. 821-2: ἴδ’ 
οἷον, ὦ παῖδες, προσέμειξεν ἄφαρ / τοὔπος τὸ θεοπρόπον ἡμῖν. L’avverbio 
esprime qui l’improvvisa comprensione da parte del coro del vero 
significato degli oracoli riguardo la fine delle sofferenze dell’eroe: 
in questo caso il capovolgimento della sorte, quanto mai imprevisto, 
viene a coincidere con la morte stessa di Eracle, e l’avverbio sanziona 
anche il divario tra la conoscenza umana e l’onniscenza divina, che si 
esprime nell’ambiguità delle predizioni oracolari.50 Infine, l’avverbio 
occorre nel quarto stasimo dove è riferito all’imminente arrivo di 
Eracle in preda ai tormenti della nosos e alla paura del coro, che 
si sente morire alla sola idea della visione improvvisa dell’eroe 
(vv. 957-8): μὴ ταρβαλέα θάνοιμι / μοῦνον εἰσιδοῦσ’ ἄφαρ (su cui vedi 
§ 3.5.1). In tutti e quattro i passi l’avverbio rappresenta una voce del 
registro alto, come dimostra l’uso sempre in lyricis, e contribuisce a 
rilevare un tema centrale nella tragedia, il trascorrere inaspettato 
e repentino della fortuna.51 

49  Nei lirici l’avverbio è testimoniato solo in Theogn. 1.716 e in Pindaro (e.g. Nem. 
1.40, 10.63); nei tragici ricorre come hapax sia in Eschilo (Pers. 469) che in Euripide 
(IT 1273).

50  Cf. Esposito 1997, 27 e la trattazione specifica al § 3.4.1.

51  Cf. Cuny 2007, 360: «l’adverbe rend compte de la brutalité avec laquelle s’opèrent 
les retournements de fortune», cui si rinvia in generale rispetto al tema dell’instabilità, 
sia della sorte che delle relazioni umane, nei drammi sofoclei (352-77); sul tema del 
mutamento nell’Aiace si vedano anche Cairns 2006 e Murnaghan 2023, 55-7.


	3.1.1	La ‘morte’ della notte stellata: la perpetua forza distruttiva del tempo (vv. 94, 132) 
	3.1.2	L’ambiguo ‘ardore’ del sole ‘onniveggente’: onniscienza divina e miopia umana (vv. 99, 102) 
	3.1.3	Eracle naufrago come Odisseo, il mare di sventure, lo scampo dalla ‘dimora di Ade’ e la rivoluzione inaspettata dell’Orsa: echi odissiaci (vv. 112-19, 120-1, 130-1, 134)

