
Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/001

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

9

1.1	 Epos e Tragedia

﻿

1.1.1	 Mito e saga eroica

Il legame ideale e concreto che unisce l’epos alla tragedia era un 
dato ampiamente acquisito presso gli antichi e ribadito dalla critica 
moderna. Il primo e più chiaro elemento che collega la tragedia 
all’epica è il mito, in particolare la materia mitica della saga 
eroica.1 Non a caso è su questo fondamento che si basa l’autorevole 
definizione del dramma ateniese di Wilamowitz come ‘episodio in sé 
concluso della saga eroica’: «Eine attische Tragödie ist ein in sich 

1  Herington 1985, 64-7 rileva come l’ovvietà del legame mitico tra la tragedia e la 
tradizione poetica precedente, in particolare epica, abbia condotto gli studiosi moderni 
a trascurare tale fattore fondamentale nelle considerazioni sull’origine del dramma. 
Sulla drammatizzazione del mito nella tragedia e in generale sui rapporti tra la saga 
eroica e il dramma cf. Schmid, Stählin 1934, 86-115; Herington 1985, 133-50; Burian 
1997; Anderson 2005; Seidensticker 2005; Sommerstein 2005; Alaux 2011; Buxton 2013, 
121-240. Rispetto all’utilizzo del mito nei tre tragici maggiori cf. in particolare Deforge 
1986 (Eschilo); Jouanna 2007, 609-76 (Sofocle); Jouan 1966 e Wright 2017 (Euripide). 

Sommario  1.1.1 Mito e saga eroica. – 1.1.2 Il narratore e il contesto performativo. 
– 1.1.3 Epos ciclico, Omero e Tragedia. – 1.1.4 La materia e i motivi narrativi: serietà, 
organicità, unitarietà e concentrazione tematica. – 1.1.5 Tecnica drammatica ed etopea. 
– 1.1.6 Profondità concettuale e funzione paideutica. – 1.1.7 La ‘ripresentificazione’ del 
mito sulla scena: mimesi drammatica, re-interpretazione mitica, contesto storico-
culturale del V secolo. – 1.1.8 Conflitto, relativismo etico-morale, riflessione sulla 
sofferenza: eredità omeriche. – 1.1.9 La dimensione tragica in Omero. – 1.1.10 L’influsso 
della langue epica nella lexis tragica.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/001&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 10
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

abgeschlossenes Stück der Heldensage».2 Il contenuto tematico e 
narrativo della tragedia, infatti, appartiene sempre di norma a un 
ciclo epico-eroico: i più ricorrenti sono quello di Troia, di Tebe, degli 
Atridi, degli Argonauti, degli Etoli, di Eracle, di Perseo, di Teseo. 
Tra i drammi pervenuti di Eschilo, Sofocle ed Euripide sono la saga 
troiana e quella tebana a essere rappresentate con più frequenza,3 e 
in generale è rarissimo che le tragedie non siano incentrate su una 
materia mitica tradizionale già oggetto dell’epica: tra le eccezioni 
sono da annoverare la Presa di Mileto e le Fenicie di Frinico, le Etnee, 
i Persiani e il Glauco Marino di Eschilo, l’Archelao di Euripide, e l’Anteo 
di Agatone.4 Come nota Aristotele – che menziona i casi di Alcmeone, 
Edipo, Oreste, Meleagro, Tieste e Telefo, caratterizzati da incesti, 
matricidi, parricidi e figlicidi – l’attenzione dei tragici si focalizza 
però soprattutto sulle vicende di non molte casate caratterizzate da 
profondi dissidi inter-familiari, infrazioni di tabù universali e delitti 
tra consanguinei particolarmente efferati.5 

1.1.2	 Il narratore e il contesto performativo

Ulteriori caratteristiche che accomunano l’epica alla tragedia – 
distinguendo entrambe invece dalla lirica arcaica – riguardano in 
generale la voce narrante e la relazione con il contesto performativo 
e con il pubblico. Nell’epos, di norma, il poeta non nomina mai se 
stesso, né si indirizza espressamente a un tipo di pubblico specifico. 

2  Wilamowitz 19594, 108: «Eine attische Tragödie ist ein in sich abgeschlossenes 
Stück der Heldensage, poetisch bearbeitet in erhabenem Stile für die Darstellung durch 
einen attischen Bürgerchor und zwei bis drei Schauspieler, und bestimmt als teil des 
öffentlichen Gottesdienstes im Heiligtume des Dionysos aufgeführt zu werden». La 
definizione di Wilamowitz riprende la celebre definizione aristotelica della tragedia 
(Po. 49b24-26), integrandola secondo la prospettiva storico-filologica wilamowitziana, 
su cui cf. Ugolini 2013, 22-8. 

3  Delle 33 tragedie pervenute quasi la metà, 15 drammi, sono di materia troiana, cf. 
Schmid, Stählin 1934, 88; Ambühl 2010; Anderson 1997, 105. Per uno studio complessivo 
sulla drammatizzazione dei poemi appartenenti al ciclo epico nella tragedia, con 
particolare attenzione ai drammi pervenuti frammentariamente cf. Sommerstein 2015, 
il quale rileva come l’interesse nei poemi ciclici sembra iniziare con la figura di Eschilo.

4  Cf. Sommerstein 2005, 163: «myth was the basis of well over 99 percent of all the 
tragedies that were written – and often the same stories were returned to, over and 
over again», e si veda anche Herington 1985, 129.

5  Po. 1453a17-22: νῦν δὲ περὶ ὀλίγας οἰκίας αἱ κάλλισται τραγῳδίαι συντίθενται, οἷον 
περὶ Ἀλκμέωνα καὶ Οἰδίπουν καὶ Ὀρέστην καὶ Μελέαγρον καὶ Θυέστην καὶ Τήλεφον καὶ 
ὅσοις ἄλλοις συμβέβηκεν ἢ παθεῖν δεινὰ ἢ ποιῆσαι, cf. Burian 1997 e Anderson 2005, 
124-5, 130; per una casistica delle varie tipologie di conflitti e delitti inter-familiari 
nella tragedia cf. Schmid, Stählin 1934, 90-3 e in generale Belfiore 2000. In queste 
pagine introduttive sulla relazione tra epica e tragedia ritorna costantemente il nome 
di Aristotele. Questo perché, come nota giustamente Herington (1985, 135), Omero è il 
modello della tragedia indiscutibile per il filosofo.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 11
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

L’autorevolezza di cui è investito è quella che elargiscono le Muse 
ed egli racconta gli eventi della saga eroica in modo oggettivo e 
spassionato.6 Ben diversa la situazione della lirica: qui la personalità 
del poeta emerge in maniera spesso distintiva, e il luogo specifico 
del contesto performativo è dirimente rispetto alle tematiche e al 
significato del componimento poetico, oltre a essere fondamentali le 
aspettative e la eventuale committenza dell’uditorio, che è costituito 
sempre da un pubblico determinato e legato alla situazione extra-
poetica (eteria, tiaso, simposio, festa o rito religioso).7 La tragedia 
sotto questi aspetti è in stretta correlazione con l’epica: la medesima 
autorità del mito è quella che implicitamente garantisce il valore 
della rappresentazione drammatica; e la voce del tragediografo è 
completamente assente, celata in un’anonimia ancora maggiore 
rispetto a quella del cantore epico nella misura in cui scompare nel 
dramma anche la voce narrante onnisciente dell’epos. Inoltre, benché 
la tragedia sia inserita in un contesto sacrale e festivo e rifletta 
inevitabilmente anche la realtà storico-sociale dell’Atene del V secolo, 
non vi è un’influenza determinante del luogo e del contesto extra-
poetico che informa a priori il contenuto e il significato del singolo 
dramma. Anzi, proprio la drammatizzazione di episodi della saga 
eroica consente, come avviene nel racconto epico, che il mito acquisti 
un valore paradigmatico universale, che non è vincolato all’hic et 
nunc della performance o una situazione storico-sociale e religiosa 
determinata.

1.1.3	 Epos ciclico, Omero e Tragedia

Da un punto di visto del materiale poetico la tragedia si fonda dunque 
sui cicli narrativi della saga eroica. Rispetto a Omero, tuttavia, 
è molto raro che gli episodi specifici che costituiscono la trama 
dell’Iliade e dell’Odissea vengano fatti oggetto di una rappresentazione 

6  Cf. Graziosi, Haubold 2009, 98: «with the exception of the Works and Days and the 
Homeric Hymn to Apollo […] the poet never specifies a preferred audience in extant epic». 

7  Cf. Graziosi, Haubold 2009, 100-1: «In general, lyric poems display a greater variety 
of […] content than epic poetry. The personality of the poet and the addressee, the 
place of composition and the occasion for the performance are often explicitly evoked 
and have a direct impact on the form and content of the poems: we are meant to 
imagine that lyric poems are tailored to specific situations, whereas epic does not 
usually specify a privileged audience». È inoltre significativo che nella lirica il mito, 
quando sia presente, assume spesso la forma della gnome, ed è di norma interpretato 
come exemplum proiettato verso le circostanze presenti che accomunano il poeta e il 
suo pubblico. Rispetto alla mancanza di una demarcazione precisa dell’uditorio, sulla 
scia dell’epica, la tragedia è preceduta dall’esperienza dell’epica-lirica di Stesicoro. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 12
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

drammatica.8 Sono cioè di norma i poemi ciclici a costituire lo sfondo 
delle vicende del dramma, non i due poemi omerici: una materia spesso 
attigua, soprattutto nel caso degli episodi appartenenti al ciclo troiano 
antecedenti e successivi all’Iliade, ma mai completamente coincidente 
con l’ordito dei due poemi di Omero.9 La totalità di queste epiche non 
ci è però pervenuta, se non in frammenti assai esigui, mentre le trame 
generali e gli episodi principali sono ricostruibili sulla base di compendi 
molto più tardi, di Proclo e Apollodoro.10 Se dunque è possibile sulla 
scorta della conoscenza di base del plot stabilire in quali casi un dramma 
si fondasse sulla materia ciclica, molto più arduo, se non impossibile, è 
invece valutare il debito letterario e poetico della tragedia con l’epos 
ciclico. Considerata la mancanza di corrispondenza tematica tra la 
produzione drammatica e i due poemi omerici, si potrebbe di primo 
acchito ritenere secondaria l’importanza dell’epos omerico in relazione 
alla tragedia. A partire dall’antichità, tuttavia, a cominciare dai giudizi 
platonici e aristotelici e fino alla critica odierna, è proprio la poesia di 
Omero a costituire il modello e il termine di paragone costante per i 
tragici. Questa preminenza omerica si spiega, infatti, non appena dal 
mero contenuto si passino a considerare altri elementi fondamentali: 
la strutturazione della materia, temi e motivi, la dizione e la tecnica 
narrativa, la caratterizzazione dei personaggi, la funzione estetica di 
intrattenimento, la riflessione sui valori etico-morali, la profondità e 
la complessità della visione esistenziale, il messaggio paradigmatico 
e paideutico.11 

8  Un caso eccezionale sembra essere quello di due trilogie perdute di Eschilo che 
drammatizzano gli stessi avvenimenti dei due poemi omerici, quasi a rivaleggiare con 
Omero nella riproposizione di un’Iliade (Mirmidoni, Nereidi, Frigi, seguiti forse dal 
dramma satiresco Thalamopoioi) e di un’Odissea (Pshychagogoi, Penelope, Ostologoi e 
il dramma satiresco Circe) tragiche. Sulla trilogia di Achille cf. Michelakis 2002, 22-
57; su quella odissiaca cf. Mette 1963, 127-30; Stama 2022 e Lupi 2022a, oltre che per 
entrambe Sommerstein 2008 ad locc. Sofocle sembra aver portato in scena episodi 
odissiaci nei drammi perduti Nausicaa, Feaci, e Niptra, ma l’ignoranza pressoché totale 
delle trame che vi erano trattate impone grande cautela, cf. Sommerstein 2015, 461-2. 
L’unica altra tragedia incentrata su un episodio omerico, è il Reso pseudoeuripideo, che 
drammatizza la vicenda della Dolonia, su cui cf. Fries 2014; Liapis 2017. 

9  Cf. Rodighiero 2013, 117: «per lo più le storie drammatizzate si possono non tanto 
perfettamente sovrapporre, quanto piuttosto accostare per contiguità e continuità 
narrativa al mondo omerico». 

10  Sui poemi del ciclo in generale cf. Fantuzzi, Tsagalis 2015. 

11  Sulla base di alcuni di questi paralleli che verranno ora passati in rassegna J. 
Herington (1985, 135) arriva a ipotizzare che i tragediografi abbiano consapevolmente 
applicato le tecniche narrative omeriche ai poemi ciclici: «the early tragedians seem 
to have proceeded somewhat as we have already seen them proceed in the matters of 
meter and dialect. They mixed; they applied the techniques that they had learned from 
the Homeric epic to the story material they found in the cyclic epic», domandandosi se 
il grande innovatore possa essere stato Eschilo, il quale per primo avrebbe voluto «to 
rival or replace the entire corpus of cyclic epic, using a combination of the Homeric 
techniques with the new visual and musical resources of tragedy?» (135).



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 13
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

1.1.4	 La materia e i motivi narrativi: serietà, organicità, 
unitarietà e concentrazione tematica

Nella riflessione aristotelica sull’‘oggetto’ dell’imitazione poetica, i 
due poemi omerici vengono considerati come corrispondenti rispetto 
alla tragedia. Il dato analizzato da Aristotele è quello della ‘serietà’, 
o meno, dei caratteri che agiscono (Po. 1448a1-4): così come Omero 
fu il massimo poeta nel genere serio, ma introdusse anche il comico, 
l’Iliade e l’Odissea costituiscono il prodromo della tragedia, mentre il 
Margite rappresenta l’archetipo della commedia (Po. 1448b34-49a2). 
L’imitazione di personaggi seri, a indicare la gravità del soggetto 
trattato, è evidentemente estendibile anche a molti altri poemi epici 
perduti, ma che Aristotele era ancora in grado di leggere. Il fatto 
che il filosofo sotto questo aspetto restringa il paragone al solo epos 
omerico, se da un lato rispecchia la predilezione più volte ribadita 
nella Poetica per l’arte di Omero, dall’altro sembra evidenziare 
indirettamente una qualità più profondamente seria e tragica 
nell’Iliade e nell’Odissea rispetto all’epos ciclico. 

Per quanto concerne l’architettura narrativa, la definizione 
di Aristotele del dramma come «imitazione di un’azione seria 
in sé compiuta, avente una certa grandezza» (Po. 1449b24-25 
μίμησις πράξεως σπουδαίας καὶ τελείας μέγεθος ἐχούσης) – ricalcata 
nell’«abgeschlossenes Stück» di Wilamowitz – mette invece in luce 
un primo effettivo parallelo con Omero: la struttura chiusa dell’opera, 
che prevede un inizio e una conclusione, secondo un impianto 
organico e unitario. Naturalmente con la differenza che il μέγεθος, 
la durata e l’estensione della narrazione epica, è assai maggiore 
che nella tragedia, oltre al fatto che l’epos consente di seguire 
parallelamente vicende differenti e di riprendere i fili del racconto 
a distanza. La tragedia è invece vincolata alla rappresentazione 
continua di un singolo evento, agito sulla scena dagli attori, e nel 
caso di accadimenti passati o avvenimenti fuori scena deve ricorrere 
rispettivamente alla narrazione retrospettiva e ai discorsi dei 
messaggeri (Po. 1459b17-30). 

Una tragedia rappresenta inoltre solo un episodio selezionato dal 
poeta all’interno della saga, un particolare e significativo segmento 
narrativo, che espanso attraverso la drammatizzazione consente di 
esplorare in profondità le azioni e i sentimenti cruciali dei protagonisti. 
Questa medesima concentrazione narrativa su personaggi e 
avvenimenti critici della vicenda mitica caratterizza però già l’Iliade 
e l’Odissea, come sottolinea Aristotele nella Poetica a più riprese 
a proposito della coesione strutturale dei poemi (Po. 1451a16-35, 
1459a30-b7, 1462b3-11): in questo Omero si distingue mirabilmente 
rispetto agli altri poeti ciclici – che raccontano in sequenza episodi 
molteplici, slegati e privi di un focus unitario – concentrandosi su 
alcuni momenti salienti della guerra troiana e della parabola di 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 14
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

Achille, e delle peregrinazioni e del ritorno di Odisseo – e in questo 
modo anticipando la tragedia.12

Dal punto di vista strutturale della materia e dell’intreccio, 
inoltre, i due poemi omerici rappresentano il modello di numerosi 
story-patterns e motivi narrativi che affondano le radici nell’immenso 
bacino di temi e topoi tradizionali. Ad un primo livello la macro-
struttura complessiva dell’Iliade come poema bellico e dell’Odissea 
quale epopea del ritorno forniscono i due prototipi narrativi della 
guerra e dell’assedio da una parte, e del nostos dall’altra, che si 
ritrovano alla base di molteplici tragedie. Ma in Omero la ricchezza 
tematica presenta una gamma amplissima, che quasi sempre funge da 
prototipo per una serie di motivi tematici e strutturali che ricorrono 
più frequentemente nei drammi, tra i quali si possono annoverare 
quelli dell’agone verbale, della persuasione, del lamento funebre, 
della supplica, della vendetta, dell’inganno, della comprensione 
tardiva, del riconoscimento, del rovesciamento inaspettato della 
sorte, dell’errore e della conseguente peripezia. 

1.1.5	 Tecnica drammatica ed etopea

Anche rispetto alla tecnica drammatica Omero rappresenta il modello. 
La tragedia – con l’esclusione degli stasimi corali – è interamente 
strutturata attraverso la successione di dialoghi, composti di 
innumerevoli battute scambiate tra i personaggi sulla scena. 
Questo carattere mimetico e drammatico è però già fondamentale 
nei poemi omerici, che per metà sono costituiti da scene dialogiche. 
Pertanto Platone può arrivare a sostenere che se si elimina la 
componente diegetica in Omero – i raccordi connettivi del narratore 
tra i discorsi dei personaggi – ciò che resta sono solo i dialoghi tra i 
protagonisti, ossia si ha una tragedia (Resp. 392e-394c). Aristotele, 
invece, definisce la tecnica imitativa dei poemi omerici come μιμήσεις 
δραματικάς (Po. 1448b34-8, 1460a5-11).13 Questa dimensione dialogica 
è naturalmente ‘agita’ nella tragedia dagli attori nella finzione 
scenica, i quali incarnano i personaggi.

Anche sotto questo punto di vista è istituibile però un parallelo con le 
recitazioni rapsodiche: come testimonia la figura di Ione nell’omonimo 

12  Cf. Graziosi, Haubold 2005, 38: «If Hesiodic poetry gives a general account of 
the history of the cosmos from its origins to the present day, the poems attributed to 
Homer ‘zoom in’ and explore in detail crucial moments within that history», e cf. anche 
Herington 1985, 135. Sotto questo aspetto risulta emblematico come Aristotele, sulla 
base della condensazione tematica dei poemi omerici di contro all’assemblaggio di 
episodi plurimi nei poemi ciclici, sostenga, come è noto, che dall’Iliade e dall’Odissea 
sia possibile trarre una o al massimo due tragedie, mentre dai Canti Ciprî o dalla Piccola 
Iliade se ne possano ricavare molte (Po. 1459b4-7).

13  Cf. Čolaković, 2019, 13, 19.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 15
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

dialogo platonico, i rapsodi non si limitavano a declamare le sezioni in 
oractio recta ma attraverso la modulazione della voce, l’espressione 
delle emozioni, la postura e i gesti si comportavano come dei proto-
attori, entrando per così dire nella parte del singolo personaggio 
(Ion 535b1-5).14 Con il dramma naturalmente il carattere dialogico 
viene sviluppato e intensificato fino ai massimi livelli, trovando la 
sua espressione culminante nel confronto serrato delle sticomitie. 
Infine, andrà ricordato sulla scorta ancora di Aristotele (Po. 1460a5-
11) che i poeti ciclici utilizzano in misura consistentemente minore 
il dialogo tra i protagonisti rispetto ai due poemi omerici, che sotto 
questo aspetto costituiscono dunque il precedente più diretto della 
tragedia.15

Ma ancora più che nella dimensione drammatica di per sé, il modello 
omerico agisce nella funzione che i discorsi hanno nel plasmare i 
caratteri dei personaggi. È infatti attraverso il dialogo che l’ethos 
dei caratteri prende forma in Omero, e che mediante uno spettro 
variegatissimo di tonalità e sfumature viene illustrata la molteplicità 
delle passioni e dei moti dell’animo umano.16 È ancora Aristotele a 
sottolineare la grande qualità drammatica e la proprietà fortemente 
caratterizzante dei discorsi nei poemi omerici (Po. 1448b34-36, 
1460a5-11); ma è forse un altro filosofo, Democrito, a cogliere ancora 
meglio come Omero, evidentemente in possesso di una natura divina, 
attraverso una poesia dotata di infinita poliedricità sia riuscito in 
una creazione artistica così complessa e straordinaria, realizzando 
un vero e proprio ‘universo’ morale e immaginativo: Ὅμηρος φύσεως 
λαχὼν θεαζούσης ἐπέων κόσμον ἐτεκτήνατο παντοίων (68 F B 21 D.-K.). 
Questa eccezionale capacità descrittiva dei caratteri attraverso i 
discorsi che essi pronunciano dispiegata da Omero viene ripresa dai 
poeti tragici, e sottoposta a un ulteriore affinamento nel delineare 

14  Socrate stesso nel dialogo nomina significativamente insieme rapsodi e attori, 
elogiandoli ironicamente per sapienza: ἀλλὰ σοφοὶ μέν πού ἐστε ὑμεῖς οἱ ῥαψῳδοὶ καὶ 
ὑποκριταὶ καὶ ὧν ὑμεῖς ᾄδετε τὰ ποιήματα (Ion 532d6-7). L’attorialità dei rapsodi è messa 
in luce anche dalla foggia del vestiario sontuoso e vistoso (Ion 530b6-8, 535d2-5), 
dalla piattaforma dalla quale recitano (Ion 535e2), e dal largo pubblico che assiste 
alla performance nei festivals (Ion 535d4-5); ed è comprovata anche da Arist. Po. 
62a6-7 e Rhet. 1403b20-4, cf. Herington 1985, 11-15. Lo stesso effetto prodotto nella 
declamazione dalla cadenza ritmica dell’esametro, distante dall’inflessione normale 
del parlato, non doveva d’altronde essere molto dissimile dalla resa recitativa delle 
sezioni dialogiche del dramma. 

15  Cf. Griffin 1977, 49-50 e Herington 1985, 267, nota 43. Le sezioni dialogiche sono 
d’altronde molto minori anche in Esiodo rispetto a Omero.

16  Cf. Di Benedetto 1994, viii: «C’è in Omero una prodigiosa capacità narrativa a 
livello fattuale, fin nelle più intime pieghe di ciò che è percepibile e raccontabile»; 
Richardson 1993, 35: «the use of epic narrative mode gave Homer a wider scope, which 
enabled him to become the supreme master of fiction».



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 16
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

la personalità dei personaggi e nell’approfondirne la psicologia.17 
L’elaborata caratterizzazione dell’ethos è inoltre ciò che consente, 
tanto in Omero quanto nella tragedia, l’espressione dei sentimenti; 
ed è attraverso l’immedesimazione dell’uditorio e degli spettatori in 
queste emozioni provate dai personaggi che sia la poesia omerica 
che il dramma coinvolgono e commuovono, producendo nello stesso 
tempo un intenso piacere emozionale e intellettuale.18 

1.1.6	 Profondità concettuale e funzione paideutica

Accanto, e spesso in stretta correlazione con l’ethos dei caratteri, 
Omero presenta costantemente attraverso i suoi personaggi una 
serie di concezioni etico-morali e di prospettive esistenziali sulla 
vita umana. Questa funzione della poesia è quanto Aristotele 
identifica con la categoria della dianoia, il ‘pensiero’, ciò attraverso 
cui i personaggi formulano un giudizio, dimostrano un punto di 
vista, persuadono l’interlocutore, esprimono un’idea universale (Po. 
1450a 6-7, 1450b4-12; 1456a34-b8): a giudizio del filosofo, anche per 
quanto concerne la dianoia, Omero ha superato tutti gli altri poeti (Po. 
1459b16). Questa tensione etica e profondità di visione rappresentano 
nuovamente il modello per l’indagine sui valori della società e sulla 

17  Cf. Schmid, Stählin 1934, 97-8: «Homers glänzende Charakterisierungkunst 
leuchtete ihnen hier voran, und die Neugestaltungen der zwei älteren Tragiker in 
dem knappere und plastischere Formen fordernden Drama sind des großen Vorbildes 
nicht unwürdig»; in maniera risoluta ed efficace si esprime a riguardo Scodel 2010, 11: 
«Tragedies only rarely took their plots directly from the Iliad or Odyssey, but the epics 
taught the tragedies how to create characters and how to attain emotional effects; 
the audiences at rhapsodic performances, like those at tragedies, cried», cf. anche 
Herington 1985, 69. 

18  Cf. Easterling 1997, 24: «from Homeric poetry onwards it had been well understood 
by audiences that the heroes could serve as paradigms for anyone to identify with» 
[corsivo nell’originale]. L’immedesimazione nei personaggi, che consente di provare 
gioia e dolore, paura e pietà per azioni altrui come se fossero proprie è teorizzata per 
la prima volta come proprietà intrinseca e specifica della poesia da Gorgia, cf. Hel. 
8-10, 82 B 9 11 D.-K., e sarà ripresa dalla speculazione di Platone (si pensi al potere 
psicagogico della tragedia in Resp. 606b) e di Aristotele. Questo processo identificativo 
del pubblico è espresso vividamente anche da un frammento del poeta comico Timocle 
(fr. 6, 5-7 K.-A.); in generale si vedano Havelock 1963, 20-60; Lada 1996, e cf. Griffin 
1998, 55. Sul piacere come carattere peculiare della poesia da Omero a Aristotele cf. 
Gentili 2006, 68, 94 ss.; Halliwell 2002, 65-70, 177-206; sul valore intellettuale delle 
emozioni cf. Konstan 2001, 1-26 e Croally 2005, 60.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 17
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

condizione dell’uomo all’interno del mondo che diviene centrale nella 
riflessione tragica.19

Alla dimensione concettuale, che permea tanto l’epica omerica 
come il dramma, si collega, infine, un ultimo elemento che unisce i 
due generi poetici: la funzione paideutica. Attraverso la creazione di 
personaggi e di azioni paradigmatici della condizione umana Omero 
aveva fornito un modello etico e ideologico con cui interpretare la 
realtà. La visione omerica del mondo, con il progressivo affermarsi 
dell’autorità dell’Iliade e dell’Odissea, che diventano i capisaldi 
dell’educazione e della cultura a partire dal VI secolo, possiede 
dunque una intrinseca valenza didattica. Essa si esplica di norma 
senza il ricorso a categorie etiche del pensiero astratto quali 
massime, insegnamenti o decaloghi, ma attraverso l’agire concreto 
dei personaggi nel corso di determinate situazioni, secondo una 
morale oggettiva, episodica, relativa, conflittuale e contraddittoria. 
La tragedia, recuperando la dimensione distanziata nel passato e 
autorevolmente valida del mito e la rappresentazione omerica di 
eroi dal comportamento e dal destino esemplare, eredita e sviluppa 
ulteriormente questa funzione paideutica dell’epica omerica.20

19  Le problematiche inerenti alcuni valori etico-morali cardine nel mondo omerico 
quali la sanzione e il riconoscimento sociale dello status dell’eroe, il desiderio 
dell’affermazione di sé in un contesto fortemente competitivo, la rivendicazione della 
ritorsione in caso di un’offesa subita, l’importanza di una giustizia distributiva e 
pragmatica nella soluzione dei conflitti, la capacità di riflessione e di moderazione, la 
responsabilità del singolo nei confronti della collettività dei philoi, i sentimenti altruistici 
e di affetto riservati ai propri cari, la pietà e la sepoltura per i morti – simboleggiati 
in alcuni termini pregnanti: timé, hybris, nemesis, aidós, dike – si ritrovano tutti nella 
tragedia, dove vengono nuovamente esplorati e problematizzati. Sulla relazione del 
dramma con l’etica omerica e in generale arcaica cf. Cairns 2005; 2013a; in generale sui 
valori morali nel pensiero greco arcaico cf. la sintesi di Gill 1995 con ricca bibliografia.

20  Sulla funzione didattica della tragedia in stretta correlazione con l’epica omerica 
insiste particolarmente Havelock 1985, che definisce il dramma un «supplement to 
Homer» (63, 79), e ribadisce come (79) «Greek drama is a disguised corpus of oral wisdom 
contained within a narrative matrix, the mythos which preserves it», cf. anche Cerri 
1992, 327 e Croally 2005. Sull’importanza del mantenimento del mito come soggetto 
con intento didattico, cf. Canfora 2001, 133: «era una scelta consapevole, inerente 
alla funzione nel senso più ampio didattica del teatro tragico. Per un verso il pubblico 
si dispone a una migliore comprensione proprio in virtù del dominio ‘preventivo’ che 
ha della materia: accoglie con piena comprensione e maggiore diletto trame già note. 
Per l’altro può essere più efficacemente ammaestrato appunto attraverso una materia 
che fa parte delle sue forme mentali (allo stesso modo della sacra rappresentazione 
intorno alla cattedrale nel Medioevo occidentale)». Sulla morale situazionale e concreta, 
direttamente ‘vissuta’ dai personaggi e non ‘spiegata’ attraverso un insegnamento 
astratto in Omero si veda Havelock 1963, 165-253; 1985, 90-108.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 18
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

1.1.7	 La ‘ripresentificazione’ del mito sulla scena:  
mimesi drammatica, re-interpretazione mitica, 
contesto storico-culturale del V secolo

Si è finora discusso di paralleli strutturali, contenutistici, funzionali 
e concettuali tra la tragedia e Omero, ma vi è una dimensione 
fondamentale che è stata finora ignorata, e di cui si tratterà a breve: 
la componente epico-omerica della lingua tragica. Prima occorre però 
rilevare sinteticamente anche alcune differenze che, pur nella forte 
correlazione tra i due generi, intercorrono tra il dramma e l’epos. 

Da un punto di vista tematico, si è già accennato a come la tragedia 
privilegi eventi a tinte fosche e traumatici, in particolare rispetto 
alla violazione di tabù collettivi e a casi di omicidi e di suicidi che 
avvengono all’interno di clan familiari caratterizzati nel mito da 
vicende particolarmente funeste. Come noto, l’epos sembra invece 
evitare di norma aspetti sconvolgenti e orrorifici, ed episodi di 
violenza fratricida all’interno del medesimo genos. La predilezione 
per dissidi e uccisioni inter-familiari nel dramma è d’altronde da 
connettere a una caratteristica che contraddistingue in generale 
la tragedia, la tendenza all’estremizzazione: l’esacerbazione delle 
tensioni e dei conflitti conduce spesso all’annientamento fisico dei 
protagonisti, e viene spinta al limite nel caso di consanguinei. 

La più importante differenza tra l’epica e la tragedia risiede 
però nel passaggio dalla narrazione diegetica, il racconto della 
voce narrante onnisciente ed esterna alle vicende di avvenimenti 
già accaduti nel passato mitico, alla rappresentazione e alla mimesi 
drammatica, in cui quei medesimi avvenimenti accadono nell’hic et 
nunc durante lo spettacolo teatrale sulla scena. Dalla dimensione di 
passato remoto, nel quale è invariabilmente distanziato nell’epos, 
il mito viene quindi ‘ripresentificato’ e personificato dagli attori, i 
quali assumono nella finzione scenica simboleggiata dalla maschera 
l’identità degli eroi che ricompaiono di fronte agli spettatori in carne 
e ossa.21 Gli eventi mitici rivissuti in diretta nella simulazione dello 
spazio e del tempo teatrale dovevano impressionare ed emozionare 
molto il pubblico, che si vedeva comparire davanti le figure venerande 
degli eroi, appartenenti alla storia sacra, e assisteva alle loro azioni e 

21  Cf. Lanza 1997, 80: «la tragedia infatti evoca in ogni caso il passato e lo ripresentifica 
nella rappresentazione drammatica»; di «re-embodiment» parla Buxton 2013, 121. Cf. 
anche Cerri 1992, 301-2: «travestendosi [l’attore], assume convenzionalmente l’identità 
del personaggio, parla e agisce come se fosse lui, imita e simula come presente un’azione 
passata, dà vita a una vera e propria finzione scenica. Il pubblico non si limita più ad 
ascoltare un racconto, ma assiste ormai a uno spettacolo teatrale» e Del Corno 1998, 
9-13, il quale rileva come (12) «la trasformazione si manifesta già al livello linguistico 
nel sistema dei verbi: l’azione tragica si svolge al presente, mentre l’azione epica è 
narrata al passato». 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 19
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

ai loro discorsi come se fossero vivi.22 D’altro canto l’abolizione della 
distanza che, anche nei momenti dialogici in cui il cantore/rapsodo 
epico dava la parola ai singoli eroi, era comunque garantita dall’epos, 
consente un’immedesimazione nei personaggi agenti sulla scena e 
conseguentemente un coinvolgimento emotivo molto più intensi da 
parte degli spettatori. 

La tragedia si differenzia ulteriormente dall’epica per altri tre 
elementi fondamentali, appartenenti ad altrettante forme d’arte, già 
elaborate nella cultura greca arcaica e nei generi poetico-musicali 
tradizionali, che ricongiuntisi nel dramma ne fanno un evento 
performativo poliedrico: la varietà metrica e ritmica, che consente 
ai personaggi di esprimersi su registri assai differenti, dal parlato 
al recitativo al canto; la musica, che doveva avere una funzione 
emozionale molto potente, soprattutto nei corali e nelle monodie; 
la danza, che ritmava e informava i canti del coro. A queste vanno 
inoltre aggiunte quelle caratteristiche peculiari del genere teatrale, 
che conferiscono la spettacolarità tipica della rappresentazione 
drammatica: la scenografia, le maschere, i costumi e gli oggetti 
scenici.23 

La drammatizzazione di singoli episodi cruciali della saga eroica 
presenta inoltre un’altra importante conseguenza: il drammaturgo 
deve inevitabilmente espandere gli avvenimenti narrati nell’epica, 
dilatandoli nei discorsi dei personaggi e dando forma alla trama 
attraverso la scrittura della sceneggiatura. Questo processo esige da 
un lato una forte capacità inventiva nell’attribuzione di innumerevoli 
battute ai protagonisti, dall’altro consente una notevole libertà 
creativa. Proprio la sceneggiatura, in primis la caratterizzazione 
dei personaggi, insieme alla scelta della disposizione della materia, 
della successione degli avvenimenti, dei protagonisti e dei personaggi 
minori è ciò che dà luogo a un ulteriore aspetto di fondamentale 
importanza che distingue il dramma dall’epica: l’interpretazione 
del mito. Ogni volta che una tragedia drammatizza un episodio 

22  Cf. Del Corno 1998, 12: «grazie alla drammatizzazione del mito, l’immobilità 
dell’‘accaduto’ si trasforma nel sistema dinamico e dialettico dell’‘accadere’: e l’energia 
traumatica di questo processo dovette trasmettere un’emozione incomparabile agli 
spettatori della tragedia». Sul coinvolgimento emotivo e sulla sorpresa del pubblico cf. 
anche Herington 1985, 136: «for contemporaries it must have been dazzling enough, 
especially in the early years, when each Dionysia might reveal to the audience for the 
first time ever an Orestes, say, or a Memnon, or a Niobe, or an Oedipus, who was no 
longer a mere mechanical component in a famous story but who breathed, walked, and 
above all, spoke for himself».

23  Purtroppo, si tratta per noi di aspetti quasi completamente perduti, difficilmente 
ricostruibuili: sulla musica nella tragedia cf. West 1992, 350-5; Wilson 2005; Power 2012 
(su Sofocle in particolare); sulla danza e sulla performance nel dramma cf. Halleran 
2005; su metrica e ritmica e sugli elementi scenici e scenografici cf. rispettivamente 
le voci «Greek Meter and Rhythm» (L. Battezzato) e «Props» (C. Lusching) in Roisman 
2014, 2, con ricca bibliografia. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

della saga eroica vi è sempre una prospettiva con la quale gli eventi 
immutabili e ‘già scritti’ del mito sono ri-letti e re-interpretati. Sia 
il tragediografo che il pubblico conoscono perfettamente a priori 
le linee portanti della trama e l’esito della storia. L’architettura di 
fondo e la conclusione di ogni vicenda non sono modificabili, perché 
si tratta di episodi che sono di fatto ‘già accaduti’ nel passato mitico, 
ma che ‘riaccadono’ nel tempo alternativo della finzione teatrale.24 
Ciò che ogni volta è nuovo e originale è però la modalità con cui essi 
sono portati in scena: il significato che si attribuisce agli eventi, la 
valutazione e il giudizio che i personaggi esprimono su di essi, le 
scelte, le motivazioni, le intenzioni, le emozioni e i valori che animano 
i protagonisti, le prospettive etiche e i dilemmi morali e religiosi che 
vengono esplorati, il rapporto con gli dèi e con le circostanze del 
reale che viene inquisito. Ed è proprio la dialettica tra l’inalterabilità 
necessaria del mito e la novità della sua interpretazione e del 
messaggio che il tragediografo ne trae a costituire la dinamica 
propria del teatro tragico. Come scrive Diego Lanza «il mito non è 
ciò che serve a spiegare, ma è ciò che deve essere spiegato»,25 e ogni 
tragedia ne è una difficile decifrazione, una nuova possibile e diversa 
spiegazione. Questa prerogativa del dramma, votata all’originalità 
ermeneutica, è d’altronde favorita – se non imposta – dal contesto 
agonistico della gara drammatica che ritorna annualmente durante 
il festival delle Grandi Dionisie e richiede, soprattutto nella sua 
funzione di spettacolare intrattenimento del pubblico, una costante 
novità. I soggetti portati in scena sono infatti sempre i medesimi, 
come dimostrano molti titoli di drammi ricorrenti testimoniati 
nel corpus complessivo della poesia tragica: Edipo, Tieste, Medea, 
Alcmeone, Filottete, Telefo, Alcmena, Issione, Oreste sono tutte 
tragedie che vantano almeno dalle 5 alle 8 attestazioni,26 e i casi 
della duplice messa in scena dell’Ippolito di Euripide, e dell’Edipo 
Re e dell’Edipo a Colono di Sofocle dimostrano come fosse possibile 

24  In questa tensione paradossale tra evento mitico già ‘avvenuto’ e ‘deciso’ a priori, 
e apparente accadere reale delle ‘decisioni’ dell’eroe tragico durante la finzione creata 
dal tempo scenico, D. Del Corno (1998, 14-15) vede inoltre simboleggiata una delle 
riflessioni di fondo della speculazione tragica, la dialettica tra libertà e necessità: 
«l’accaduto viene confutato dalla riattualizzazione del suo accadere, e tuttavia questo 
accadere non può che essere identico all’accaduto. Ma l’assurdo implicito in questa 
sfida si risolve in un livello superiore di consapevolezza, che nella forma della tragedia 
individua un modello fondamentale per l’interpretazione della condizione umana – l’idea 
del ‘tragico’ come conflitto inconciliabile tra libertà e necessità. Nel presente della 
mimesi teatrale l’evento mitico si configura come l’oggetto di una decisione della volontà 
umana; ma questa immagine è illusoria – è essa stessa un inganno. L’eroe tragico decide 
‘liberamente’ la sorte che gli è ‘necessariamente’ assegnata dal mito».

25  Lanza 1997, 84; cf. anche Wright 2017, 471-2.

26  Cf. Burian 1997, 184, il quale rileva emblematicamente come dei tragici più 
antichi – Frinico, Pratina e Cherilo – tutti i titoli delle perdute tragedie si ritrovano 
nella produzione successiva. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

che il medesimo tragediografo tornasse a rappresentare un soggetto 
già esplorato in precedenza. In questo senso P. Burian arriva a 
parlare del genere tragico come ‘intrinsecamente intertestuale’,27 e 
sottolinea l’importanza decisiva delle aspettative del pubblico, forte 
non solo della conoscenza pregressa del mito, ma anche di molteplici 
versioni teatrali della medesima vicenda mitica andate in scena 
precedentemente.28 

In parte collegato con la reinterpretazione del mito è poi un 
altro aspetto che caratterizza la tragedia in opposizione all’epos: 
il contesto storico-culturale dell’Atene del V secolo, e gli influssi 
che esso esercita nel dramma. Le nuove istituzioni giuridiche e 
democratiche e le pratiche collettive del voto, delle assemblee, dei 
processi, si insinuano affiorando spesso nella dimensione eroica 
del dramma, e riflettono la coscienza dei valori nuovi dell’Atene 
democratica, segnando quello che è stato definito come moment 
tragique. Il dibattito culturale contemporaneo della sofistica è 
anch’esso rispecchiato nella tragedia, soprattutto nell’influenza 
esercitata dalla retorica e dal pensiero e dal linguaggio astratti, che 
si ripercuotono principalmente nella contrapposizione antilogica tra 
i discorsi negli agoni e nelle sticomitie del dramma.29 

1.1.8	 Conflitto, relativismo etico-morale, riflessione  
sulla sofferenza: eredità omeriche

La distanza che separa la tragedia da Omero è dunque un fattore 
presente su molteplici livelli e ineludibile rispetto a un’interpretazione 
del dramma come genere performativo dalla specifica fisionomia 
drammatica, poetica e musicale e come espressione artistica radicata 
nel contesto storico e culturale ateniese del V secolo. Vi sono tuttavia 
dei legami di fondo che accomunano la tragedia all’epos omerico su un 
piano forse ancora più profondo, il riconoscimento dei quali dipende 
probabilmente dal modo in cui si legge, e si interpreta il significato 

27  Burian 1997, 179: «If, from the point of view of its plots, Greek tragedy constitutes 
a grandiose set of variations on a relatively few legendary and formal themes, forever 
repeating but never the same, it follows that tragedy is not casually or occasionally 
intertextual, but always and inherently so». 

28  Burian 1997, 202: «And precisely because not only the bare outline, but also 
previous versions theatrical and otherwise are known to all or most of the audience, 
he can gauge his effects in relation to that knowledge, and to expectations based on it as 
to how the story will be told. It is in playing with these expectations that new emphases, 
new centres of gravity, new meanings can emerge from the old myths».

29  Sul peso delle tensioni storico-sociali e delle ideologie culturali e politiche 
dell’Atene contemporanea nella tragedia si vedano almeno Vernant, Vidal-Naquet 1972; 
Gould 1983; Goldhill 1986; Hall 1997; Croally 2005, e cf. anche Budelmann 2000, 5-6 e 
Rodighiero 2012, 10, nota 6 con bibliografia ulteriore. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 22
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

dei due poemi omerici. Si possono, a titolo esemplificativo, passare 
brevemente in rassegna tre tematiche nelle quali si riconosce spesso 
uno scarto tra l’epica e il dramma, che a una lettura penetrante e non 
superficiale di Omero non appare tuttavia pienamente giustificato.30 

Due primi punti sono costituiti dal tema del conflitto e della 
morale relativistica. A partire da Hegel e da Goethe si è visto nella 
contrapposizione inconciliabile tra due opposte prospettive un tratto 
costitutivo essenziale della tragedia e del tragico.31 Il venir meno 
del narratore, che nell’epica ha funzione di regia nel connettere tra 
loro i discorsi, fa emergere nel modo più icastico l’antagonismo dei 
punti di vista dei personaggi, che sono sempre divergenti e molteplici. 
Il pubblico può dunque parteggiare per ognuno di essi, mentre il 
tragediografo non indica di norma la soluzione del conflitto e non 
fa trasparire in nessun modo il proprio giudizio, non schierandosi 
mai apertamente con uno dei contendenti.32 Ciò che se ne deduce, 
è dunque una lezione dominata da un relativismo etico-morale: una 
soluzione non si dà, né si può indicare con sicurezza una posizione 
preferibile, i problemi restano aperti e irrisolti, la conclusione è 
aporetica, e lo spettatore è lasciato a volte senza risposte e nello 
sgomento.33 Se la radicalità del conflitto è indubbiamente un aspetto 
saliente della tragedia, essa trova però il suo modello già in Omero, in 
particolare nell’Iliade, dove – per limitarsi a un solo esempio – l’intera 
vicenda è messa in moto dal dissidio tra Achille e Agamennone e la 
prospettiva di Achille ha un’assolutezza irriducibile, sorda a ogni 
tentativo di persuasione, che rappresenta infatti il paradigma di 
molti eroi tragici, soprattutto sofoclei, si pensi ad Antigone o Aiace. 
La tragedia, anche grazie alle possibilità consentite dall’espansione 
dei momenti dialogici di confronto, tende a un’estremizzazione del 
tema del conflitto, che non è però in alcun modo un’innovazione 
del dramma, ma semmai un elemento di forte contiguità con l’epos 
omerico. Parimenti, la frantumazione delle prospettive etiche in 
una morale sempre parziale e relativa è già un elemento cruciale 
dell’etica omerica, dove i punti di vista sono sempre molteplici, e 

30  A questo proposito sono condivisibili le critiche che J. Griffin (1998, 46) rivolge alle 
interpretazioni sociali e politiche della tragedia rispetto alle istituzioni democratiche 
ateniesi, soprattutto quando l’autore rileva come «it must be said that writers on tragedy 
who belong to this school tend to take a rather simple view of Homer».

31  Per una prima panoramica in lingua italiana sul concetto di ‘tragico’ nella 
tradizione filosofica moderna fino al Novecento – tema sul quale la bibliografia è 
immensa – cf. Lanza 1976; Lanza 1996, 469-99; e si veda anche Rodighiero 2013, 7-10.

32  Cf. e.g. Segal 1985, 212; Cerri 1992, 315; Cairns 2005, 306.

33  Cf. Canfora 2001, 145: «il dramma è per sua natura una discussione aperta. L’autore 
non si identifica completamente con nessuno dei suoi personaggi […] provvisorietà 
delle conclusioni e costante riapertura dei medesimi temi, in una discussione senza 
fine che ricomincia ad ogni nuova rappresentazione, sono i tratti peculiari della 
rappresentazione scenica, del dialogo».



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 23
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

spesso divergenti, se non contraddittori, talvolta all’interno della 
visione del medesimo personaggio nel corso dei poemi: si pensi al 
problema della tensione tra la soddisfazione dell’orgoglio personale 
e l’affermazione del proprio interesse particolare che collide con il 
bene collettivo della comunità negli episodi del ritiro dalla battaglia 
di Achille e nel cieco insistere nell’assalto alle navi achee di Ettore, 
malgrado gli interventi di Nestore e l’ambasceria all’eroe nel primo 
caso, e i prudenti avvertimenti di Polidamente nel secondo; alla 
presa di coscienza della futilità e dell’insensatezza di ogni amor 
proprio e ogni risentimento di fronte all’evento tragico della morte 
della persona amata, ancora nella parabola iliadica di Achille; 
all’intelligenza pratica sempre adattabile e situazionale di Odisseo 
che permea l’Odissea; infine, alla contraddizione che Omero disvela 
sottesa alla stessa etica eroica, per la quale la gloria dell’eroe 
che vince l’oblio della morte implica necessariamente l’uccisione 
dell’altro, un paradosso costante che nel finale dell’Iliade si sconfessa 
annullandosi nel sentimento della pietà che vede la morte destino 
comune di tutti gli uomini affratellati nel segno della debolezza. 

Un terzo punto è costituito da quello che viene considerato 
abitualmente uno slittamento di prospettiva: l’enfasi nell’epica 
omerica verterebbe sulla descrizione delle imprese memorabili 
dell’eroe, sul kleos cui egli aspira e che ottiene attraverso la belle 
mort; nella tragedia, invece, l’accento sarebbe posto sulle sofferenze 
dell’eroe, sullo scacco del destino che conduce alla catastrofe e, 
in alcuni casi, alla sua distruzione psicologica o fisica.34 Anche 
in questo caso, malgrado il dramma approfondisca l’analisi delle 
pene dell’eroe, in particolare in alcuni casi, come nel Filottete, dei 
suoi tormenti fisici, è innegabile come gli aspetti del dolore e della 
morte costituiscano prima che nella tragedia già in Omero uno dei 
temi di fondo della concezione dei poemi.35 Si potrà rilevare una 
preminenza, a volte esasperata, accordata nel dramma al motivo 
della sofferenza – anche in questo caso dovuta in parte alle esigenze 
strutturali del genere che impongono una maggiore essenzialità 
e concentrazione narrativa – nei confronti di altre tematiche, che 
appaiono marginali o che sono ignorate rispetto all’epica; ma la 
tragedia è erede principe di Omero proprio in questa meditazione 
sul destino sofferente dell’uomo e sulla sua finitudine. 

34  Cf. Cerri 1992, 316: «l’accento si sposta dall’impresa gloriosa alla sventura, 
dagli ἔργα ai πάθη»; Lanza 1997, 98-9: «l’eroe epico vive tutto nella sua gloria […] la 
rappresentazione dell’eroe nella tragedia appare sotto un diverso segno: la sofferenza, 
la morte o il rischio della morte»; Cingano 2006, 34: «il culmine della trattazione non 
sono più le imprese gloriose dell’eroe, ma i suoi scacchi, le vicissitudini e sofferenze 
(páthe) che lo avvicinano alla condizione umana»; e cf. anche Else 1965, 65. 

35  Concisamente ma efficacemente, nella migliore tradizione ‘spiegando Omero con 
Omero’, scrive J. Griffin: «not only μάχην κυδιάνειραν but also πόλεμον δακρυόεντα: war 
in Homer brings tears as well as glory» (Griffin 1998, 46, nota 23).



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 24
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

1.1.9	 La dimensione tragica in Omero

Come si è accennato il rapporto tra la poesia omerica e il dramma 
dipende in questo senso dall’interpretazione che si dà di Omero. 
Emerge cioè un tema che fa da contraltare a ogni ricerca consacrata 
all’analisi di elementi omerici nella tragedia: la presenza di motivi 
tragici nella poesia omerica. I due poemi si possono leggere come una 
riflessione amara sulla consapevolezza della forza, del conflitto e della 
guerra come parte integrante della vita; sulla tensione tra passioni e 
desideri contrastanti e contradditori, in un equilibrio instabile nelle 
relazioni tra gli esseri umani, dominato da dilemmi etico-morali, dove 
la giustizia e la saggezza emergono sempre come soluzioni ardue e 
precarie; sulla certezza del dolore, della sofferenza e della morte 
come consustanziali alla condizione umana; sulla pietà come risposta 
alla consapevolezza di tale inevitabile caducità e fragilità dell’uomo 
schiacciato da casualità ostili, indifferenti e imprevedibili che operano 
nel mondo; sulla presenza ineludibile e cogente degli dèi e dell’ἀνάγκη 
del destino a inficiare la capacità decisionale e l’autodeterminazione 
dell’uomo; sui limiti e l’illusorietà della conoscenza umana rispetto 
a una realtà problematica, complessa, mai completamente e solo 
parzialmente intelligibile. Sono tutti elementi tragici: letto in 
questo modo Omero rappresenta una meditazione esistenziale che 
costituisce davvero l’archetipo della tragedia.36 Che il messaggio 
profondo di Omero e dei tragici, al di là delle differenze superficiali 
dovute al contesto storico-sociale e al genere poetico-performativo, 
fosse lo stesso trova forse la sua affermazione più evidente in Platone. 
Platone oppone una concezione del mondo e dell’uomo antitetica alla 
visione tragica, fondata su un ordine razionale e intelligibile del reale 
attraverso la ragione, e sulla giustizia, sul bene e sulla felicità come 
perseguibili attraverso la filosofia. La filosofia platonica nasce anzi 
come una sfida e come una risposta estremamente ambiziosa alla 
crisi paralizzante dichiarata dalla tragedia, affermando la possibilità 
dell’uomo di vincere le passioni distruttive che albergano nel suo 
animo grazie alla conoscenza e di fondare una comunità giusta 
e pacifica. Per Platone la visione del mondo problematica e da 
contrastare con forza espressa dalla tragedia è però proprio la stessa 
che si trova nella poesia omerica, e Omero infatti è legittimamente 
ed esemplarmente definito dal filosofo come «il primo maestro e la 

36  Tra i molti studi e saggi che considerano centrale la concezione tragica 
dell’esistenza e vedono in essa il messaggio più autentico della poesia omerica cf. Weil 
2014, cap. 2; Bespaloff 2018; Finan 1979; Griffin 1980; Macleod 1982; Rutherford 1982; 
Gould 1983; Schein 1984; Vegetti 1989, 13-35; Williams 2007, 2009, 64-73; Di Benedetto 
1994; Redfield 1994; Rinon 2008; Collobert 2011; Judet de La Combe 2013; Schmitt 
2015; Allen-Hornblower 2016, cap. 1; Bonazzi 2017, cap. 1; Kircher 2018; Judet de La 
Combe 2020. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 25
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

guida di tutti questi affascinanti poeti tragici»: γὰρ τῶν καλῶν ἁπάντων 
τούτων τῶν τραγικῶν πρῶτος διδάσκαλός τε καὶ ἡγεμὼν γενέσθαι (Resp. 
595c2-3).37 

Il giudizio platonico – di un filosofo, benché non estraneo alla 
seduzione della poesia38 – illustra forse nel modo migliore come in 
questa lettura forte, filosofica, Omero e la tragedia presentano una 
vigorosa unità di fondo, che si esprime in una profonda meditazione 
esistenziale, grazie alla rappresentazione di figure mitico-poetiche 
che rispecchiano in modo universale la condizione umana. Ma questo 
avviene, e sta qui la peculiarità e il fascino di entrambi i generi, 
attraverso lo strumento della poesia. E soprattutto grazie a una 
straordinaria inventiva creatrice che si sostanzia in un linguaggio 
poetico di grandissimo valore artistico. Ed è proprio questo binomio 
eccezionale in cui la profondità del messaggio trova espressione in un 
linguaggio di rara potenza, chiarezza e bellezza che contraddistingue 
Omero e la tragedia, e che trova difficilmente il pari nelle opere di 
poesia di molte letterature.39 Si era lasciato in sospeso in precedenza 
il tema della dizione tragica in relazione alla lingua epico-omerica. È 
su di esso che ci si concentrerà nei prossimi paragrafi.

1.1.10	 L’influsso della langue epica nella lexis tragica

Anche nel caso della lexis, così come per gli aspetti esaminati in merito 
alla materia eroica, alla concentrazione narrativa, all’importanza 
dei dialoghi e alla caratterizzazione dei personaggi, l’influsso 
dell’epos sui tragici è imponente. La lingua dell’epica costituisce una 
Kunstsprache che non fu mai parlata storicamente dai Greci, e che 

37  Il giudizio, come noto, è ripetuto da Platone a più riprese nel X libro della 
Repubblica, cf. Resp. 598d9-e1 ἐπισκεπτέον τήν τε τραγῳδίαν καὶ τὸν ἡγεμόνα αὐτῆς 
Ὅμηρον, 605c10-d4 οἱ γάρ που βέλτιστοι ἡμῶν ἀκροώμενοι Ὁμήρου ἢ ἄλλου τινὸς τῶν 
τραγῳδοποιῶν μιμουμένου τινὰ τῶν ἡρώων ἐν πένθει ὄντα καὶ μακρὰν ῥῆσιν ἀποτείνοντα 
ἐν τοῖς ὀδυρμοῖς ἢ καὶ ᾄδοντάς τε καὶ κοπτομένους, 607a2-3 Ὅμηρον ποιητικώτατον εἶναι 
καὶ πρῶτον τῶν τραγῳδοποιῶν. Omero figura come massimo esponente della tragedia 
anche in Theae. 152e4-5: τῶν ποιητῶν οἱ ἄκροι τῆς ποιήσεως ἑκατέρας, κωμῳδίας μὲν 
Ἐπίχαρμος, τραγῳδίας δὲ Ὅμηρος. Sulla contrapposizione e sulla condanna platonica 
nei confronti di Omero e dei tragici cf. Croally 1994, 3-6; Halliwell 1996; 2002, 72-117; 
Asmis 2015; in generale sul rapporto di Platone con la poesia cf. Büttner 2000; Moss 
2007; Destrée, Hermann 2011; Denham 2012.

38  Cf. Murray 2000, xxiii: «certainly Plato writes about poetry like no other 
philosopher, before or since; for he is deeply imbued with poetry, and deeply attracted 
to it, yet determined to resist its spell. Hence the paradox that the most poetical of 
philosophers banished poetry from his ideal state».

39  Cf. Herington 1985, 67: «a clarity and force rare in the annals of any literature 
(Homer; and his followings, the Attic tragedians)»; Buxton 2013, 121: «in two genres, at 
least, Greek myth-telling achieved a profundity and power unsurpassed in the history 
of the human imagination: epic and tragedy», e si veda anche Gould 1983, 40. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 26
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

vede una mistione di forme dialettali a livello fonologico e morfologico, 
e di arcaismi lessicali conservati dalla tradizione poetica. Inoltre è 
intrinsecamente legata al ritmo uniforme del metro esametrico. In 
quanto lingua tradizionale si distingue profondamente per cadenza, 
registro, struttura e lessico dalla lingua d’uso comune, e la sua 
funzione specifica è quella di raccontare le storie della saga eroica, 
creando una distanza rispetto al presente del mondo quotidiano. 
Presenta cioè uno status e una codificazione che insieme al ritmo 
costante dell’esametro rendono immediatamente riconoscibile al 
pubblico come la lingua peculiare in cui recita il poeta epico e nella 
quale si esprimono gli eroi.40 L’autorevolezza che la contraddistingue 
garantisce la veridicità del racconto, che è percepito come autentico 
dal pubblico. E a causa della tradizionalità e dell’autorità che le 
sono proprie, e che deve conservare, tende a rimanere inalterata e 
sempre identica a se stessa.41 Anche la lingua della tragedia attica 
rappresenta una Kunstsprache fortemente formalizzata. Sebbene 
la base sia attica, in essa confluiscono elementi dorici, soprattutto 
nei canti del coro, negli amebei e nelle monodie, provenienti dalla 
tradizione della lirica corale, e una diffusa componente epico-ionica, 
prevalentemente omerica.42 Quest’ultima è presente pervasivamente 
sia nelle sezioni parlate in trimetris che nei recitativi, oltre che 
nelle porzioni cantate in lyricis, secondo una tradizione che vedeva 
elementi epico-omerici parte integrante della dizione poetica già nei 
generi lirico-corali.43 Come nel caso dell’epos, si tratta dunque di una 
lingua artificiale dalla forte codificazione letteraria, assai distante 
sia dalla prosa che dall’attico quotidiano parlato dagli spettatori, 

40  Sulla lingua dell’epos come lexis dal codice idiomatico e marcato ad hoc, 
perfettamente adatto allo scopo precipuo di narrare storie eroiche e come tale 
decodificabile dal pubblico, dotata quindi di una precisa ed efficace economia 
comunicativa, cf. Foley 1999, 21-4. 

41  Cf. Graziosi, Haubold 2009, 99: «the traditional language of epic helps to explain 
the extraordinary authority of the genre: epic poets were not perceived to adapt their 
words to a particular story or context, let alone audience, and so they remained true to 
a widely shared vision of the epic world», e cf. anche Goldhill 1997, 129-30.

42  Cf. Palmer 1980, 130: «with tragedy we turn to a genre which reached its fullest 
flowering in Athens. Yet its composite origin is linguistically evident at first glance». 

43  Nella lingua della tragedia, infatti, «of the poetical words Epic supplies the largest 
share, and this might well be increased if we knew more of the lost Epic sources» 
(Palmer 1980, 140), e «‘traditional poetic idiom’, in the first instance, is the traditional 
idiom of epic poetry» (Silk 2010, 426). In generale sugli epicismi nella lirica cf. Silk 2010, 
426-31, il quale considera a ragione predominante l’elemento epico nella lingua dei poeti 
lirici (426): «virtually no choral lyric, in particular, is without an epic, or epic-related, 
element; and in choral lyric, above all, the ‘Doric’ presence characteristically impinges 
as a stronger or weaker coloration (often largely a matter of superficial phonology) on 
an idiom shaped, more or less, in epic-related terms. At one extreme, then, the dialect 
is effectively an epic-based composite with (so to speak) a generalized Doric accent. 
This extreme is represented by much of the extant poetry of Stesichorus».



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 27
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

come dimostra da un lato l’esclusione di termini e tratti linguistici 
colloquiali, prosastici o volgari, e dall’altro la parodia paratragica 
in Aristofane e nei poeti comici. La tradizione della lexis epica e 
lirica di cui si appropria in maniera originale conferisce quindi al 
linguaggio tragico un registro sublime, consapevolmente elevato. La 
drammatizzazione di episodi del mito e della saga eroica, che vede 
sulla scena dialogare fra loro dèi ed eroi, richiede infatti uno stile 
che garantisca un netto scarto dalla lingua d’uso comune. Come è 
stato messo in luce da P. Easterling, il primo e più efficace strumento 
con cui la tragedia ricrea la dimensione spazio-temporale del passato 
eroico del mito rievocandone immediatamente, e costantemente, 
l’atmosfera è infatti l’impiego di questa particolare dizione letteraria 
nella quale si esprimono gli eroi tragici.44 E proprio la pervasiva 
componente epico-omerica all’interno della lingua tragica è quella 
che con maggiore efficacia e suggestione immerge il pubblico, che 
ha una familiarità intima con le recitazioni rapsodiche e con la lexis 
epica, nella realtà alternativa del mito. 

L’eredità linguistica dell’epica e della lirica arcaica si esprime 
attraverso – e si somma a – una serie di caratteristiche più in 
generale peculiari della dizione poetica tradizionale conferendo 
alla tragedia un registro distintamente elevato: poetismi, arcaismi, 
sostantivi e aggettivi composti, neologismi, uso di lemmi con valore 
inusuale, ambiguo o violazione semantica, perifrasi, ampio spettro 
di figure retoriche e di suono, costrutti sintattici e ordo verborum 
marcati, metafore, similitudini e immaginario poetico.45 A questa 
dimensione propriamente poetica della lingua va aggiunto poi 
l’influsso di linguaggi settoriali specifici, appartenenti a domini 
culturali determinati, come nel caso del lessico religioso e rituale, 
oltre che innico e cultuale, o specifici dell’humus sociale e intellettuale 
dell’Atene del V secolo, quali la lingua giudiziaria, oratoria e politica, 
e il linguaggio della retorica e della sofistica. La presenza di questi 
elementi che rinviano alla realtà contemporanea provoca spesso una 
tensione con il passato mitico rievocato dai tratti epico-omerici della 

44  Easterling 1997. Che i personaggi della saga eroica debbano esprimersi in un 
linguaggio elevato è d’altronde già ben consapevole Aristofane, il quale fa esporre 
comicamente tale concetto da Eschilo nelle Rane (vv. 1058-62).

45  La σεμνότης caratterristica del registro tragico è anch’essa riconosciuta già nelle 
Rane di Aristofane come un’invenzione di Eschilo, il quale per primo avrebbe «fatto 
torreggiare parole venerande» (v. 1004): ὦ πρῶτος τῶν Ἑλλήνων πυργώσας ῥήματα 
σεμνά. In generale sulla lingua e sullo stile della tragedia cf. Clay 1958; Hoffmann, 
Debrunner, Scherer 1969, 102-14; Palmer 1980, 130-41; Segal 1981, capp. 1 e 7; Goldhill 
1986, 1-56; West 1990, xxv-liii; Silk 1996; Mastronarde 2002, 81-96; Colvin 2007, 57-8; 
Valakas 2007; Battezzato 2008; Rutherford 2010; Silk 2010; Rutherford 2012; Battezzato 
2012, 306-9; Kaczko 2016. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 28
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

lingua.46 Ciò che però caratterizza peculiarmente la tragedia rispetto 
alla tradizione precedente, oltre che la commistione eclettica di forme 
linguistiche provenienti da tradizioni poetiche e ambiti culturali 
diversi, è soprattutto, da un lato, l’elaborazione e la dignità espressiva, 
dall’altro la densità e la profondità semantica.47 Questa complessità 
della lingua riflette d’altronde sempre nella tragedia una complessità 
concettuale di fondo. Il livello di sublimità, espressività e pregnanza 
linguistica diverge inoltre sensibilmente a seconda delle partizioni 
strutturali del dramma: al vertice si situa indubbiamente il polo dei 
corali. È nei canti del coro, infatti, che di norma lo straniamento 
linguistico è più intenso, il vocabolario più poetico e aulico, l’intensità 
espressiva ed emozionale più marcata, l’immaginario metaforico più 
concettoso, le ambiguità semantiche e interpretative più ardue, la 
speculazione del pensiero più penetrante e spesso portatrice di una 
riflessione propriamente filosofica. È chiaro quindi che gli elementi 
epico-omerici della dizione tragica che contribuiscono a definirne 
il registro tradizionale e alto, si inseriscono nello stesso tempo 
all’interno di una lingua caratterizzata da una notevole espressività, 
complessità, e tensione concettuale. In questo senso ogni ‘ripresa’ 
di materiale linguistico epico-omerico non rappresenta quasi mai 
soltanto un elemento di innalzamento stilistico, di puro ornatus, ma 
va considerata all’interno del singolo contesto poetico, e si rivela 
molto spesso portatrice anche di una funzione artistica ed espressiva 
precisa, spesso carica di un peso tematico e di senso consapevolmente 
ricercato dal tragediografo all’interno della sua più ampia e articolata 
strategia compositiva. In questo senso, come si chiarirà nel prossimo 
capitolo, la ricerca che qui viene offerta, relativa agli omerismi e agli 
epicismi presenti nei corali di Sofocle, non è limitata a un’analisi 
puramente linguistica e stilistica, ma è intimamente legata a uno 
studio letterario e poetico delle tragedie sofoclee prese in esame. 
Si è cioè cercato il più possibile di coniugare lo studio formale della 
lingua sofoclea con un’indagine anche tematica e concettuale. Prima 
di passare a questo punto a esaminare la relazione tra Sofocle e 
Omero nella storia degli studi, si vuole chiudere questa sezione con 
una citazione di John Gould, che riassume bene e in uno stile limpido 
e penetrante il debito della tragedia nei confronti di Omero: 

46  Cf. Goldhill 1997, 133: «if the Homeric texts turn tragedy towards the heroic 
past, the constant use of the language of contemporary institutions sites tragedy 
integrally within the polis». Sulla mistione di epicismi e ‘modernismi’ nella lingua 
tragica cf. anche Silk 1996, 441. Questa concezione della lingua è legata più in generale 
all’interpretazione della tragedia nel suo complesso come espressione storica del 
contesto sociale culturale e politico dell’Atene contemporanea. 

47  Cf. Silk 1996, 459: «the language of tragedy is generally supposed (a) to be stylized 
and, specifically, elevated, and also (b) to be complex or intensified». 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 29
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

What I am suggesting is that, for the playwrights of the fifth 
century, there was everything to learn from the poetry of Homer. 
He was ‘the poet’, as perhaps only Shakespeare is for us, or as Dante 
was for Eliot, who had produced images of human experience that 
were true and right and timeless, in a variety of modes, and with 
a mastery and sophistication that were, for Aeschylus, Sophocles 
and Euripides, their education.48

48  Gould 1983, 45.




	1.1.1	Mito e saga eroica
	1.1.2	Il narratore e il contesto performativo
	1.1.3	Epos ciclico, Omero e Tragedia
	1.1.4	La materia e i motivi narrativi: serietà, organicità, unitarietà e concentrazione tematica
	1.1.5	Tecnica drammatica ed etopea
	1.1.6	Profondità concettuale e funzione paideutica
	1.1.7	La ‘ripresentificazione’ del mito sulla scena: mimesi drammatica, re-interpretazione mitica, contesto storico-culturale del V secolo
	1.1.8	Conflitto, relativismo etico-morale, riflessione sulla sofferenza: eredità omeriche
	1.1.9	La dimensione tragica in Omero
	1.1.10	L’influsso della langue epica nella lexis tragica

