
Le
xi

s 
S

up
p

le
m

en
ti

 2
1 

 
S

tu
di

 d
i L

et
te

ra
tu

ra
 G

re
ca

 e
 L

at
in

a 
13

e-
IS

S
N

 2
72

4
-0

14
2	

IS
S

N
 2

72
4

-3
77

X
21

FE
R

R
A

R
IN

I, M
A

N
Z

O
LI, 

M
A

S
TA

N
D

R
E

A
, V

E
N

U
T

I
V

E
N

A
N

Z
IO

 FO
R

T
U

N
A

T
O

  
T

R
A

 IL P
IA

V
E

 E
 LA

 LO
IR

A

Venanzio Fortunato 
tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno 
internazionale di studi
a cura di 
Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti





Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature

Serie coordinata da
Paolo Mastandrea
Enrico Medda
Martina Venuti

21 | 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira



Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature

Editors-in-chief
Paolo Mastandrea (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Enrico Medda (Università di Pisa, Italia)
Martina Venuti (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Advisory board
Giuseppina Basta Donzelli (già Università degli Studi di Catania, Italia)
Luigi Battezzato (Scuola Normale Superiore di Pisa, Italia)
Riccardo Di Donato (già Università di Pisa, Italia)
Paolo Eleuteri (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Michel Fartzoff (Université de Franche-Comté, France)
Alessandro Fusi (Università della Tuscia, Italia)
Massimo Gioseffi (Università degli Studi di Milano, Italia)
Liana Lomiento (Università degli Studi di Urbino «Carlo Bo», Italia)
Giuseppina Magnaldi (già Università degli Studi di Torino, Italia)
Silvia Mattiacci (Università degli Studi di Siena, Italia)
Giuseppe Mastromarco (già Università degli Studi di Bari «Aldo Moro», Italia)
Raffaele Perrelli (Università della Calabria, Cosenza, Italia)

Editorial board
Federico Boschetti (ILC-CNR, Pisa; VeDPH, Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Laura Carrara (Università di Pisa, Italia)
Carmela Cioffi (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Massimo Manca (Università degli Studi di Torino, Italia)
Valeria Melis (Università degli Studi di Cagliari, Italia; Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Luca Mondin (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Stefano Novelli (Università degli Studi di Cagliari, Italia)
Leyla Ozbek (Università di Pisa, Italia)
Giovanna Pace (Università degli Studi di Salerno, Italia)
Antonio Pistellato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Paolo Scattolin (Università di Verona, Italia)
Matteo Taufer (Ricercatore indipendente)
Olga Tribulato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Lexis Supplementi | Supplements 
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature
e-ISSN  2724‑0142
     ISSN  2724‑377X

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/

https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/


Venezia
Edizioni Ca’ Foscari - Venice University Press
2026

Venanzio Fortunato  
tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno 
internazionale di studi
(Treviso, Casa dei Carraresi, 16-18 maggio 2024)

a cura di  
Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti



Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira. Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti

© 2026 Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti per il testo
© 2026 Edizioni Ca’ Foscari per la presente edizione

cb
Il testo è distribuito con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale
The text is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

�

Qualunque parte di questa pubblicazione può essere riprodotta, memorizzata in un sistema di 
recupero dati o trasmessa in qualsiasi forma o con qualsiasi mezzo, elettronico o meccanico, 
senza autorizzazione, a condizione che se ne citi la fonte.

Any part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any 
form or by any means without permission provided that the source is fully credited.
�

Certificazione scientifica delle Opere pubblicate da Edizioni Ca’ Foscari: tutti i saggi qui raccolti 
hanno preliminarmente ottenuto il parere favorevole da parte di valutatori esperti della materia, 
attraverso un processo di revisione doppia anonima, sotto la responsabilità del Comitato 
scientifico della collana. La valutazione è stata condotta in aderenza ai criteri scientifici ed 
editoriali di Edizioni Ca’ Foscari, ricorrendo all’utilizzo di apposita piattaforma.

Scientific certification of the works published by Edizioni Ca’ Foscari: all essays published in this 
volume have received a favourable evaluation by subject-matter experts, through a double-blind 
peer review process under the responsibility of the Advisory board of the series. The evaluations 
were conducted in adherence to the scientific and editorial criteria established by Edizioni Ca’ 
Foscari, using a dedicated platform.

Edizioni Ca’ Foscari | Fondazione Università Ca’ Foscari | Dorsoduro 3246, 30123 Venezia
edizionicafoscari.unive.it | ecf@unive.it

1a edizione gennaio 2026
ISBN 978-88-6969-985-6  [ebook]

Cover design: Lorenzo Toso

La pubblicazione di questo volume è stata finanziata con il contributo del Progetto PRIN 2022 
LaLaLexiT (Late Latin Lexicon in Transition) finanziato dall’Unione Europea – Next-GenerationEU  

– PIANO NAZIONALE DI RIPRESA E RESILIENZA (PNRR) – MISSIONE 4 COMPONENTE 2, 
INVESTIMENTO 1.1 Fondo per il Programma Nazionale di Ricerca e Progetti di Rilevante 
Interesse Nazionale (PRIN) - CUP N. H53D23006680006. I punti di vista e le opinioni espresse 
sono tuttavia solo quelli degli autori e non riflettono necessariamente quelli dell’Unione 
Europea o della Commissione Europea. Né l’Unione Europea né la Commissione Europea 
possono essere ritenute responsabili per essi.

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-986-3/
DOI  http://doi.org/10.30687/978-88-6969-985-6

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira. Atti del terzo Convegno internazionale di studi / a cura 
di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti— 1. ed. — Venezia: 
Edizioni Ca’ Foscari, 2026. — xvi + 310 pp.; 23 cm. — (Lexis Supplementi | Supplements; 21, 13).

http://edizionicafoscari.unive.it
mailto:ecf%40unive.it?subject=
https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-986-3/
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-985-6
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Abstract

Over three decades after Venanzio Fortunato tra Italia e Francia (Treviso, 1993), and more 
than twenty years after the international conference Venanzio Fortunato e il suo tempo 
(Treviso, 2003), this new collective volume seeks to reassess the field of Fortunatian 
studies. Born in Duplavenis – today’s Valdobbiadene – between 530 and 540, and 
educated in the Byzantine Ravenna reconquered by Belisarius, Venantius Fortunatus left 
Italy around 565 to travel to Merovingian Gaul. Whether moved by a vow to Saint Martin, 
as he himself wrote, or by the hope of literary success in a land that still revered the 
prestige of Latin culture, Fortunatus found there both recognition and enduring fame 
among kings, aristocrats, and bishops. He eventually settled in Poitiers, near Queen 
Radegund’s monastery, where he later became bishop and died in the early years of 
the seventh century.
A poet of transition between Late Antiquity and the Middle Ages, Fortunatus inherited 
the refined literary legacy of the classical world while inaugurating the long and fertile 
season of medieval Latin poetry. His works – ranging from hagiography and panegyrics 
to personal and occasional compositions – bear witness to a new synthesis of classical 
form, Christian content, and Merovingian political reality. His influence extended far 
beyond his own time: from the epitaph written for him by Paul the Deacon to Dante’s 
citation in Inferno XXXIV, Fortunatus was received as a model of elegance and poetic 
mastery. 
Bringing together leading scholars from Italy and abroad, this volume presents new 
research on Fortunatus’s language, style, theology, intertextual networks, and artistic 
legacy. Opening new paths of inquiry, the essays collected here illuminate the poet’s 
central place in the intellectual history of early medieval Europe and trace the continuity 
of his reception from Late Antiquity to the Modern Era.

Keywords  Venantius Fortunatus. Merovingian Gaul. Late Latin Poetry. Hagiography. 
Classical Heritage.





Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Sommario

Prefazione
Nuove luci su Venanzio Fortunato e il suo tempo
Luigi Garofalo� ix

Introduzione
Venanzio Fortunato, pellegrino della parola
Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti� xiii

Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria
Paolo Mastandrea� 3

Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia  
di Venanzio Fortunato
Martina Venuti� 13

Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato
Stefano Di Brazzano� 31

Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?
Donatella Manzoli� 51

Venance Fortunat hagiographe
Sylvie Labarre� 69

Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola  
di dedica della Vita Martini
Edoardo Ferrarini� 85

Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini :  
vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?
Laure Chappuis Sandoz� 103

L’opera di Venanzio tra letteratura e storia
Il caso di Radegonda e del suo monastero
Rossana Barcellona� 119



Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’  
nei carmina figurata di Venanzio Fortunato
Massimo Manca� 131

Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris
Tiziana Brolli� 153

Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé:  
tra modestia retorica e realismo comico
Ornella Fuoco� 173

Architectures et paysages dans les Carmina  
de Venance Fortunat : quelques remarques  
sur la construction visuelle des images poétiques
Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard� 189

Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato  
come modello generativo
Dai Carolingi all’epitafio del paladino Rolando
Francesco Stella� 209

Venanzio Fortunato in Pontano?
Antonietta Iacono� 227

Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza  
e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato
Carlo Pelloso� 241

Bibliografia generale� 283



� ix

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿Prefazione
Nuove luci su Venanzio Fortunato 
e il suo tempo
Luigi Garofalo
Università degli Studi di Padova, Italia	

﻿ È da esprimere profonda gratitudine agli autori dei contributi raccolti 
in questo volume, perché la loro lettura restituisce un’immagine a 
tutto tondo (e già a motivo di ciò inedita) della figura di Venanzio 
Fortunato e dell’ampia cornice storica in cui si inscrive la sua 
biografia; setacciata sotto visuali, come per esempio quella giuridica, 
d’ordinario neglette dalla critica.

Nato in un’Italia che conserva ancora le strutture materiali e 
simboliche della romanità, formatosi anche de iure a Ravenna, 
ultimo baluardo di istituzioni, scuole e memoria imperiale, Venanzio 
Fortunato passa, in direzione della Gallia merovingia, attraverso 
uno spazio segnato da fratture politiche, scontri dinastici e profonde 
discontinuità sul piano culturale. Lungo questo tragitto e alla fine 
del suo viaggio, il chierico da Valdobbiadene non assiste soltanto a 
mutamenti di forme di potere, ma ne sperimenta le conseguenze sul 
piano della vita sociale e intellettuale, per non dire della possibilità 
stessa di pensare a un mondo condiviso. E le sue pagine e i suoi 
versi di ciò sono specchio, offrendo per giunta una preziosa lezione 
di come il diritto romano, inteso non come arido repertorio di norme 
vecchie, bensì quale linguaggio vivo di ogni nuovo ordinamento in 
cui penetra, si atteggi a fattore di persistenza e di coesione, entrando 
nel parametro dell’agire umano e concorrendo così a plasmare la 
fisionomia della singola collettività.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 x
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, ix-xii

Quel diritto, a ben vedere, introduce a una dimensione in cui il 
passato supera i suoi limiti cronologici per rivelarsi, traducendosi 
in presente, come un orizzonte deontologico che permane, un 
cuore che continua a pulsare ben dopo la fine delle istituzioni che 
l’avevano generato. Anche quando il mondo antico si disgrega, il ius 
Romanum, in quanto veicolo di una tradizione normativa di matrice 
scientifica, rimane, anziché reliquia da archiviare, risorsa attiva, 
dalla quale – pur fra tensioni e ridefinizioni – le comunità emergenti 
non intendono prescindere. Proprio nei regni romano-barbarici, giova 
al proposito sottolineare, è evidente il ruolo che assume il diritto 
romano quale vettore agglutinante, capace di legare al di là delle 
differenze politiche, etniche e religiose, grazie anche al suo atavico 
proporsi quale dottrina di salvaguardia sociale, disinteressato 
alla salvezza ultraterrena dell’anima. Là dove l’arbitrio si mostra 
in agguato, irrompe o si fa largo sommessamente Roma con il suo 
ius, in quanto, testimoniando un ordine possibile, vale a fornire uno 
strumento – spesso fragile, ma non per questo meno decisivo – di 
unificazione, avendo in sé categorie di pensiero che continuano, in 
atto o in potenza, a dare forma all’esistente. Ebbene, la Roma che 
viene disvelata da Venanzio Fortunato è anche, o forse soprattutto, 
questa: non una città di conquiste militari, ma un modello di pace 
e armonia, ponte tra popoli diversi che all’insegna di un sistema di 
principi e regole condivisi si integrano vicendevolmente. Descritta 
con crudezza dalle fonti coeve al nostro, la violenza, che sovente 
permea i contatti con l’altro, non viene da lui celebrata né giustificata, 
ma accettata e implicitamente messa a confronto con un’idea di 
ordine che trova nel diritto che aveva appreso in giovinezza, e non 
nella guerra, il proprio fondamento.

In questo ‘prologo di civiltà’, Venanzio Fortunato ci invita dunque 
a leggere il diritto di Roma non solo come insieme di formule di 
stampo prescrittivo, ma prima di tutto come esperienza riuscita, e 
perciò dotata di forza forgiatrice, di un sistema di disciplinamento 
concepito dagli uomini per gli uomini desiderosi di vivere insieme. 
Un’esperienza, possiamo aggiungere, la cui virtù riproduttiva non è 
mai venuta meno, come prova uno sguardo ai regimi civilistici via 
via vigenti nell’Europa continentale – per non parlare dell’America 
Latina; pur cambiando i suoi sembianti tante volte nel corso dei secoli 
che ci separano dal poeta diventato vescovo di Poitiers: e che tuttora 
permane, avendo addirittura allargato negli ultimi anni lo spazio 
di azione, fino a raggiungere l’estrema Cina. È al diritto romano, 
invero, che questo immenso paese ha ultimamente guardato nella sua 
attività di codificazione delle regolamentazioni privatistiche.  

Non resta, in conclusione, che rimarcare il valore di un insieme 
di saggi dal quale Venanzio Fortunato esce quale fu: la voce latina 
di una memoria in grado di trasformarsi in futuro nel contatto con 
nuovi popoli; il traghettatore che utilizza la parola scritta, emblema 

Luigi Garofalo
Prefazione. Nuove luci su Venanzio Fortunato e il suo tempo



Luigi Garofalo
Prefazione. Nuove luci su Venanzio Fortunato e il suo tempo

Lexis Supplementi | Supplements 21 xi
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, ix-xii

della supremazia della cultura, per unire due mondi diversi, l’uno 
in disfacimento e l’altro in fase di creazione, dando rilievo, nella 
prospettiva del conseguimento del ‘giusto’ garante della stabilità 
sociale, alla risalente sapienza giuridica, coniugata peraltro con la 
più prossima pietà cristiana e con la nobilitata tempra e valentia del 
guerriero.  





� xiii

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿Introduzione
Venanzio Fortunato, pellegrino 
della parola
Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿ Con lui semplicemente «non si poteva gareggiare», perché il suo 
predominio «si identificava col fascino appunto della Poesia»: con 
queste parole Gustavo Vinay (1978, 151-72) faceva posto a Venanzio 
Fortunato nel suo celebre Intermezzo: omaggio alla poesia. Parole 
per nulla esagerate, queste, di un grande maestro e fine lettore 
della letteratura mediolatina. Pellegrino della parola – come ci piace 
definirlo – Venanzio Fortunato lasciava alla metà del VI secolo la sua 
terra d’origine, le Venezie, per giungere nelle corti e nei chiostri della 
Gallia merovingia e lì diventare protagonista di una nuova stagione 
della poesia, sperimentata persino nella prosa agiografica.

Nato a Duplavenis/Duplavilis, l’odierna Valdobbiadene (nelle 
alte terre trevigiane), tra il 530 e il 540, formatosi nella Ravenna 
riconquistata da Belisario all’impero bizantino dopo la guerra greco-
gotica, intorno al 565 il poeta lasciò la sua patria per recarsi nella 
turbolenta Gallia dominata dai re merovingi: per sciogliere un voto 
a san Martino di Tours, come scrive lui stesso, o più probabilmente 
per cercare successo in un paese che della cultura latina riconosceva 
e ammirava la superiorità. Per l’auctoritas derivatagli dall’institutio 
ricevuta nell’ancor classica Ravenna e per il suo straordinario 
talento, Fortunato trovò quel successo che aveva cercato e guadagnò 
da subito l’ammirazione incondizionata dei suoi ospiti (governanti, 
aristocratici, notabili e vescovi). Dopo aver peregrinato per numerose 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 xiv
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, xiii-xvi

città della Gallia, si fermò a Poitiers, presso il monastero fondato 
dalla regina Radegonda, alla quale fu legato da profonda devozione, 
comunanza d’idee e amicizia spirituale (Martinum cupiens voto 
Radegundis adhaesi: carm. 8.1.21). Ancora a Poitiers, infine, chiuderà 
da vescovo i suoi giorni nei primi anni del nuovo secolo. Erede della 
raffinata tradizione letteraria classica, interprete originale della 
transizione tardoantica, egli inaugura la millenaria stagione della 
poesia mediolatina e conoscerà una immensa fortuna: sarà imitato, 
centonato, reinterpretato in forme espressive e in aree culturali anche 
molto distanti fra loro. Numerose sono le testimonianze della fama e 
dell’apprezzamento di cui godette, dall’epitaffio per lui composto da 
Paolo Diacono al primo verso del XXXIV canto dell’Inferno dantesco. 
La cultura europea gli deve l’ardito rilancio dell’esuberante cifra 
espressiva tardoantica che secoli dopo si chiamerà barocco. Fu 
agiografo originale e celebrò i santi della terra che lo aveva accolto; 
fu verseggiatore prezioso per lo stile, maestro del ‘visibile parlare’, 
cantore della dulcedo per cui da non pochi studiosi è considerato il 
precursore della poesia amorosa medievale, tanto della scuola latina 
di Angers, quanto della lirica cortese. Con autorità pareggiata a 
quella dei classici, Fortunato è stato un modello di stile e di eleganza 
anche oltre il medioevo.

Il volume che qui introduciamo raccoglie, riviste per la 
pubblicazione, le relazioni presentate al Convegno internazionale di 
studi Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, celebratosi a Treviso 
dal 16 al 18 maggio 2024. L’evento giungeva ventitré anni dopo 
l’Incontro internazionale di studi Venanzio Fortunato e il suo tempo 
(Valdobbiadene-Treviso, novembre-dicembre 2001; pubblicazione: 
Treviso 2003), che a sua volta seguiva a distanza di dieci anni il 
Convegno internazionale Venanzio Fortunato tra Italia e Francia 
(Valdobbiadene-Treviso, maggio 1990; pubblicazione: Treviso 1993). 
Il nuovo fiorire degli studi fortunaziani, promossi anche da questi 
due colloqui, ha suggerito – anzi ha imposto – di radunare i più 
importanti studiosi europei di Venanzio Fortunato per fare il punto 
della situazione delle ricerche in corso, ma soprattutto per tracciare 
la mappa delle nuove direzioni da esplorare.

Per rispetto alla provenienza geografica del poeta, ma anche per 
sancire un’ideale continuità con i meeting precedenti, il Comitato 
scientifico, nelle persone che qui sottoscrivono, ha rivolto una 
proposta di collaborazione al professor Luigi Garofalo, Presidente 
della Fondazione Cassamarca, che aveva ospitato le precedenti 
iniziative, per ottenerne il patrocinio e un supporto logistico. Il 
partecipe consenso e la generosa ospitalità della Fondazione, 
unitamente ai fondi di ricerca del Dipartimento di Culture e 
Civiltà dell’Università degli Studi di Verona, hanno consentito la 
realizzazione delle tre giornate di studio e proficuo confronto che 
sono la sostanza di questo volume. Hanno voluto, inoltre, concedere il 

Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti
Introduzione. Venanzio Fortunato, pellegrino della parola



Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti
Introduzione. Venanzio Fortunato, pellegrino della parola

Lexis Supplementi | Supplements 21 xv
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, xiii-xvi

loro patrocinio l’Università Ca’ Foscari Venezia, Sapienza Università 
di Roma, l’Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti, la Deputazione 
di Storia Patria per le Venezie.

La Fondazione ha ospitato i lavori del Convegno nella splendida 
cornice della Casa dei Carraresi a Treviso, dove nel pomeriggio del 
giorno 16 maggio 2024 si è aperta la prima delle quattro sessioni. I 
saluti di apertura sono stati portati da Luigi Garofalo, Presidente della 
Fondazione Cassamarca, Paolo De Paolis, decano del Dipartimento 
di Culture e Civiltà dell’Università di Verona, e Francesca Ghedini, 
in rappresentanza dell’Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti. In 
séguito, sotto la presidenza di Luigi Garofalo, dopo l’ampio affresco 
storico-letterario tracciato da Paolo Mastandrea, si è passati a 
indagare l’eredità della cultura greca classica (Venuti) e di quella 
di Roma antica (Di Brazzano) nel poeta di Valdobbiadene, mentre 
l’ultima relazione (Pelloso), di taglio giusromanistico, ha inteso 
esplorare il rapporto fra romani e barbari ‘alle spalle’ di Venanzio 
Fortunato.

La seconda sessione, che ha occupato la mattina del 17 maggio, 
è stata dedicata all’agiografia fortunaziana: sotto la presidenza 
di Paolo De Paolis, sono state toccate questioni stilistiche, in 
particolare con riferimento all’opera agiografica in prosa (Manzoli), 
questioni letterarie e biografiche, in particolare con riferimento 
alla Vita Martini (Labarre, Ferrarini, Chappuis Sandoz), questioni 
storiografiche (Barcellona). Le fonti e i temi della poesia fortunaziana 
sono stati al centro della terza sessione dei lavori (Manca, Brolli, 
Fuoco), tenutasi nel pomeriggio dello stesso giorno e presieduta da 
Antonio De Prisco.

La quarta e ultima sessione è stata presieduta da Paolo Garbini 
nella mattina del 18 maggio e ha visto un approfondimento sulla 
costruzione visiva delle immagini poetiche nei Carmina (Viard) 
e su alcuni momenti significativi (ma sinora poco esplorati) del 
Fortleben di Venanzio Fortunato, come modello generativo del 
linguaggio epigrafico mediolatino (Stella) e come modello nella 
poesia dell’umanista Giovanni Pontano (Iacono). Con due minime 
variazioni, l’ordine delle relazioni è stato sostanzialmente ripreso 
nel presente volume di Atti.

Nella sera del 17 maggio si è tenuta una trasferta presso la Villa 
dei Cedri a Valdobbiadene, città natale di Venanzio Fortunato, 
dove, con il patrocinio e la collaborazione dell’Amministrazione 
comunale, relatori e pubblico hanno potuto assistere alla conferenza 
di Giorgio Fossaluzza, ordinario di storia dell’arte moderna presso 
l’Università di Verona, dal titolo Riscoprire un santo. Venanzio 
Fortunato e Valdobbiadene: fonti ed erudizione, culto e immagine fra 
Otto e Novecento. La conferenza è stata intervallata dall’emozionante 
lettura di brani poetici di Venanzio Fortunato da parte dell’attore Pino 
Costalunga e seguita da un brindisi augurale. Sebbene in altra sede, i 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 xvi
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, xiii-xvi

curatori si augurano che l’ampia e documentata lezione del professor 
Fossaluzza possa anch’essa approdare presto alla pubblicazione.

Oltre alla comunità degli studiosi raccoltisi, il Convegno ha dato 
un’opportunità per divulgare la conoscenza di Venanzio Fortunato 
nella realtà locale, come ha dimostrato la notevole partecipazione 
della cittadinanza, tanto alle sedute di lavoro a Treviso quanto alla 
trasferta a Valdobbiadene; interesse hanno pure mostrato alcune 
realtà imprenditoriali del territorio che hanno voluto generosamente 
contribuire, in diverso modo, alla realizzazione dell’evento (un 
ringraziamento particolare va a Francesca Da Re de I Bibanesi-Da 
Re spa, Monica Ganz della cantina Terre di San Venanzio Fortunato 
e Massimo Carnio della pasticceria Villa dei Cedri).

È con grande piacere, soddisfazione e speranza per il progresso 
dei nostri studi che vogliamo qui ricordare come siano state attribuite 
dieci borse di studio a giovani studiosi che hanno partecipato con 
attenzione e profitto ai lavori del Convegno. Il Dipartimento di Culture 
e Civiltà dell’Università di Verona ha finanziato la trasferta di Claudia 
Giacon, laureanda triennale, di Sara Bonesini, Teresa Dal Dosso, Maria 
Ermilani, Arianna Menegazzi e Nicola Zoppi (laureande/o magistrali), 
nonché delle dottorande Giulia Dalla Benetta e Silvia Luka; Sapienza 
Università di Roma, con fondi per la mobilità dottorale, ha permesso 
la presenza al Convegno dei dottorandi Chiara Bellaveglia e Giacomo 
Evangelisti.

Nel licenziare, infine, questa pubblicazione ci corre l’obbligo e 
il piacere di ringraziare i referees anonimi per il loro competente 
e significativo contributo, nonché Mariateresa Sala e Francesca 
Prevedello, delle Edizioni Ca’ Foscari, per aver seguìto in maniera 
precisa e puntuale tutto il lavoro di redazione. A proposito di 
questo, avvertiamo i lettori che la bibliografia relativa ai singoli 
saggi si troverà, in forma unificata, in fondo al volume, suddivisa 
in due sezioni, delle quali la prima comprende edizioni, traduzioni 
e commenti delle opere di Venanzio Fortunato, mentre la seconda è 
dedicata allo scioglimento di tutte le rimanenti sigle bibliografiche 
(unica eccezione il contributo di Carlo Pelloso per il quale, nel rispetto 
del diverso dominio disciplinare, abbiamo preferito mantenere una 
bibliografia separata, in coda al suo saggio). Con la «Bibliografia 
generale» abbiamo inteso mettere a disposizione degli studiosi un 
utile e aggiornato strumento di consultazione e ricerca sugli studi 
relativi al poeta di Valdobbiadene.

La fisionomia di Venanzio Fortunato e della sua opera, come 
disegnata nell’insieme dagli studi qui presentati, emerge nitida: 
nella conferma dei tratti principali già noti e però anche nei notevoli 
guadagni critici, acquisiti in relazione alla solida cultura del poeta, 
all’altissimo stile della sua scrittura (sia in prosa che in versi), alla 
funzione modellizzante della sua poesia per i secoli del Medioevo 
venturo.

Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti
Introduzione. Venanzio Fortunato, pellegrino della parola



Venanzio Fortunato tra il Piave  
e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale  
di studi





Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 3
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-09-25  |  Published 2026-01-21 
© 2026 Mastandrea  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/001

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Dal tramonto all’alba  
di una civiltà letteraria
Paolo Mastandrea
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

﻿

 Nella sua prima metà, il titolo ricalca quello di un film horror/pulp 
di Robert Rodriguez (From Dusk till Dawn, 1996). Lo riuso per 
un breve ‘accesso’ ai lavori del nostro incontro; nelle intenzioni, 
dovrebbe servire a riassumere (sdrammatizzandola) una fase storica 
di grave crisi culturale per le aree latinofone dell’Europa antica: e 
in particolare quelle dove Venanzio Fortunato svolse nel tempo la 
propria attività.1

Lo scrittore si fregia di una polionimia che, nella forma più estesa 
a noi nota, suona ancora orgogliosamente ‘romana’ e tardo-imperiale: 

1  La bibliografia generale ha assunto dimensioni enormi; dunque, per la parte gallica, 
mi limiterei a menzionare studi abbastanza recenti e accreditati: Goffart 1988; Geary 
1988; Wood 1994; si aggiunga la raccolta di saggi di Murray 2022. Per il lato italiano, 
il Companion di Arnold, Shane Bjornlie, Sessa 2016 svolge bravamente il suo compito. 
Di altri titoli sarà fatto il nome nelle pagine che seguono. 

Abstract  Some thoughts on the cultural transition from Late Antiquity to the Middle 
Ages in Romano-barbarian kingdoms of Italy and Gaul. A brief comparison is also made 
between the biographies of three Gallo-Roman writers (Ausonius, Sidonius Apollinaris 
and Venantius Fortunatus) separated by a century from one another, with a simple 
example of detection of intertextual relationship in a passage of Fortunatus’s poetic 
Life of Martin (1.68-9).

Keywords  Venantius Fortunatus. Ausonius. Sidonius Apollinaris. Ostrogothic Italy and 
Merovingian Gaul. Late Latin poetry.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/001&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 4
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

Venantius Honorius Clementianus Fortunatus;2 lecito dunque per lui 
sospettare un alto lignaggio, cioè origini di rango senatorio. Nato nel 
territorio della città di Treviso (Tarvisiana civitas, come la chiamava 
Paolo Diacono) intorno al 530, compì gli studi a Ravenna – unica vera 
isola di civiltà sopravvissuta in Italia, luogo dove funzionavano le 
scuole, le biblioteche e ogni altra forma di istituzione culturale anche 
durante i terribili decenni della guerra greco-gotica. Vi rimase fino 
al 565, quando si spostò nel nord della Gallia: un viaggio tortuoso, 
in cui forse la necessità di una fuga da immediati pericoli di natura 
politico-religiosa si celava dietro la pietà di un pellegrinaggio a 
scopi devozionali.3 In lungo e in largo per la futura Francia girovagò 
nell’arco di oltre quarant’anni, ovunque ben accolto negli ambienti 
delle corti, dai monarchi e dalla nobiltà sia ecclesiastica che laica; 
scrisse moltissimo, in bella prosa e in versi accurati. Nell’estrema 
parte della vita fu creato vescovo di Poitiers, città dove morì nel 607 
senza aver più fatto ritorno in patria.

Durante il martoriato periodo di transizione dal sistema sociale 
tardoantico a quello del primo medioevo, i regni merovingi offrono 
un oggetto d’indagine idoneo anche se si allarga lo sguardo alle sorti 
degli Stati limitrofi e dell’intero Occidente. Cessano di funzionare 
i vecchi strumenti di governo connessi alle magistrature della res 
publica, a fronte di un abnorme sviluppo dell’autorità monarchica: 
matrice di un potere politico ripartito tra familiari e dignitari 
che siedono accanto ai troni, ovvero su scanni da cui dominano le 
diocesi ecclesiastiche, le abbazie e i monasteri. Rispetto all’Italia, 
dove i Goti – basandosi su un sostegno per lo più leale del senato 

2  Non ho approfondito la ricerca prosopografica, né so dell’esistenza di indagini specifiche 
al riguardo (qualcosa di utile offre Šašel 1981, 359‑61); sulla pura base degli elenchi di 
PLRE II (1980) è certo che: 1) un Venantius è CRP nel 422, PPO nel 423, in Oriente; 
numerosi personaggi eminenti tra V e VI secolo portano questo nome, diffuso soprattutto in 
Occidente (presso Ennodio e Cassiodoro); si chiama così un figlio del potentissimo Liberius, 
console nel 507, in coppia con l’imperatore Anastasio; 2) un Iulius Honorius è magister 
et orator utriusque artis, raccomandato da Cassiodoro; 3) un senatore Clementianus era 
il padre di Appius Nicomachus Dexter, che contribuì alla grande edizione collaborativa di 
Livio programmata nella cerchia dei Simmachi-Nicomachi; 4) un vir inlustris Fortunatus 
è menzionato in una Novella di Antemio del 468.
3  Sull’improvviso abbandono dell’Italia poteva avere un peso l’assenso allo scisma 
tricapitolino (duramente avversato dal vescovo di Roma e dall’imperatore di Bisanzio): 
i termini della questione sono ora sintetizzati da Di Brazzano 2020. Secondo la 
testimonianza dell’autore (e la tradizione devota) motivo unico sarebbe invece stato il 
pellegrinaggio a Tours per sciogliere un voto (era guarito da una malattia della vista) 
sulla tomba di San Martino. Al taumaturgo che fu il più importante oggetto di culto del 
Medioevo francese, ispiratore dapprima del racconto di Sulpicio Severo e a distanza 
di un secolo dell’epopea di Paolino di Périgueux, sono rivolti gli oltre 2.000 esametri 
della Vita Martini; assieme alla Vita Radegundis e agli Inni liturgici processionali (tra 
cui il Pange lingua e il Vexilla regis prodeunt, in gloria della Croce), è questa la parte 
più celebre della produzione di uno scrittore la cui versatilità è al meglio apprezzabile 
negli undici libri dei Miscellanea poetici.

Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria



Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria

Lexis Supplementi | Supplements 21 5
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

romano – avevano fatto scelte di continuità economica e legalità 
amministrativa, di integrazione etnica e tolleranza religiosa, la 
Gallia scontava ritardi culturali marcati, gravi e duraturi. Allorché 
Venanzio giungeva a Metz, o visitava poi i grandi centri di Parigi e 
Soissons, Reims e Tours, doveva lamentare in cuor suo l’assenza di 
una classe dirigente preparata e motivata, capace di dare alle persone 
un minimo di sicurezza e stabilità. Il potere, nella burocrazia laica 
come nella Chiesa, si conquistava attraverso lotte fra gruppi rivali 
di magnati e clerici che tendevano in egual misura a ‘dinastizzare’ 
le loro cariche: però alla fine dovevano fare i conti con l’ingerenza 
(e la prepotenza) del re nelle nomine, sia dei pubblici ufficiali che 
dei vescovi, entro le singole comunità; così, a godere di spettacolari 
scalate sociali erano spesso dei parvenus elevati dal favore del 
sovrano – per nulla assimilabili agli homines novi del buon tempo 
antico, i quali conseguivano posizioni apicali sulla base di meriti 
conclamati (militari, civili, professionali, ecc.).

Sotto molti riguardi quei precetti religiosi della carità verso il 
prossimo, quegli insegnamenti evangelici che dovrebbero spingere 
ad amare gli altri come sé stessi, non paiono trovare ospitalità nel 
calamitoso universo che circonda Venanzio; dal principale cronista 
contemporaneo, l’amico Gregorio di Tours, e dalle sue trucide 
Historiae4 esce un quadro di rara efficacia narrativa: con l’immagine 
di una società crudele, in preda al disordine e all’arbitrio, dove non 
c’è autorità secolare o civile cui ci si possa rivolgere davanti ai 
quotidiani soprusi; dove la morale d’impronta cristiana – finalizzata 
alla salvezza dell’individuo – nessun aiuto sa dare, salvo la 
raccomandazione della quieta pazienza o della speranza escatologica 
in una vita futura. Le discordie intestine tra i familiari discendenti di 
Clodoveo causano faide furibonde, ininterrotte guerre di successione, 
continue spartizioni delle terre, uccisioni di mogli e consanguinei, 
con relative vendette cruente.

4  Prima di qualsiasi moderna pagina di critica interpretativa (per cui orientamento utile 
offre peraltro Murray 2016) può valere una lettura diretta, a cominciare dalla Praefatio 
all’intera opera: Decedente atque immo potius pereunte ab urbibus Gallicanis liberalium 
cultura litterarum, cum nonnullae res gererentur vel rectae vel inprobae, ac feretas 
gentium desaeviret, regum furor acueretur, eclesiae inpugnarentur ab hereticis, a catholicis 
tegerentur, ferveret Christi fides in plurimis, tepisceret in nonnullis, ipsae quoque eclesiae 
vel ditarentur a devotis vel nudarentur a perfides, nec repperire possit quisquam peritus 
dialectica in arte grammaticus, qui haec aut stilo prosaico aut metrico depingeret versu: 
ingemescebant saepius plerique, dicentes: ‘Vae diebus nostris, quia periit studium litterarum 
a nobis, nec reperitur rethor in populis, qui gesta praesentia promulgare possit in paginis’. 
Ista etenim atque et his similia iugiter intuens dici, pro commemoratione praeteritorum, ut 
notitiam adtingerint venientum, etsi incultu effatu, nequivi tamen obtegere vel certamena 
flagitiosorum vel vitam recte viventium; et praesertim his inlicitus stimulis, quod a nostris 
fari plerumque miratus sum, quia: ‘Philosophantem rethorem intellegunt pauci, loquentem 
rusticum multi’. Libuit etiam animo, ut pro suppotatione annorum ab ipso mundi principio 
libri primi poniretur initium, cuius capitula deursum subieci.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 6
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

Il poeta venuto da Valdobbiadene, facile versificatore e 
improvvisatore disinvolto, da un lato si distingueva, per l’eleganza 
della sua scrittura, dal latino rozzo e barbarico con cui si esprimevano 
i letterati galloromani che gli stavano attorno; dall’altro ingentiliva 
con mitezza i fatti e le leggende, i paesaggi naturali e i tipi umani 
che occupano le sue carte. Ad esempio, è per lui luogo privilegiato 
di esercizio d’arte la vita monastica femminile: rifugio di pace sia 
per chi aveva scelto la castità fin dall’adolescenza (era la via lasciata 
alle vergini, anche prima dei tempora Christiana, per sfuggire a 
matrimoni ‘senza amore’, combinati dalle famiglie); sia per le donne 
adulte, colpite da lutti, ripudi o altre offese. La capacità di ascolto del 
poeta sviluppa qui una particolare sensibilità che pervade l’atmosfera 
di quella specie di ‘reggia parallela’ creata da Radegonda – vedova 
coraggiosa del brutale re Clotario; sulle mura ovattate del retiro 
di Poitiers si smorzano gli orrori esterni, mentre le donne chiuse lì 
dentro trovano finalmente sollievo in un’oasi di pace e serenità. 

La produzione di Venanzio Fortunato si segnala dunque per 
un eccellente corredo di spessore culturale e di qualità di stile: 
a quel tempo, senza eguali nelle Gallie – e forse in qualsiasi altra 
area dell’Occidente romanobarbarico. Gli apporti degli specialisti 
convenuti oggi a Treviso – come del resto avvenne in occasione degli 
incontri tenutisi in precedenza5 – non mancheranno di condurre 
a progressi nelle nostre conoscenze sull’autore. Mi azzardo ad 
anticipare un tema che promette risultati positivi grazie anche alle 
nuove risorse di indagine intertestuale ora disponibili: più che mai 
desiderati quando si studiano i prodotti delle ultime generazioni 
umane in grado ancora di accedere ad opere (‘classiche’ e non) 
condannate all’eterna perdita nei secoli precarolingi.

In rapporto a questo autore è perciò necessario un interesse 
particolare verso quel che si dice ‘memoria poetica’: il deposito 
immateriale delle sue letture, la biblioteca dove giacevano i libri che 
più avevano influito sulla sua formazione intellettuale, determinato 
gli itinerari della sua esperienza letteraria. Faccio un solo esempio, 
essendomi imbattuto in questa coppia di esametri collocati agli inizi 
del racconto della Vita Martini (1.68‑9): 

Post fera barbaries peteret cum Gallica claustra
ac prope Vangionum premeret loca feruidus hostis eqs.

5  Intitolati Venanzio Fortunato tra Italia e Francia (svoltosi fra il 17 e il 19 maggio 1990) 
e Venanzio Fortunato e il suo tempo (30 novembre-1 dicembre 2001).

Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria



Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria

Lexis Supplementi | Supplements 21 7
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

Il futuro santo – giovane ufficiale palatino di un corpo di cavalleria 
d’élite, in quell’epoca agli ordini di Giuliano Cesare – si rifiuta di 
combattere contro gli invasori germanici, nelle terre dei Vangiones 
(insediati sulla sponda occidentale del Reno, presso l’odierna Worms). 
Una recentissima edizione critica, con traduzione inglese e ampio 
commento,6 si limita a segnalare per il secondo emistichio del v. 68 il 
precedente di Paolino di Périgueux (1.140‑1; sono sottolineati i lemmi 
comuni): interea effractis inrupto limite claustris | Gallica rura ferus 
populari coeperat hostis; né vi è proprio dubbio che fonte conscia di 
ispirazione sia il poema agiografico di questo retore, contemporaneo 
di Sidonio Apollinare.7 Ma c’è altro da dire, a partire dal nesso fera 
barbaries; la cui storia sarà cominciata (magari a nostra insaputa) 
ancora prima di Prudenzio (ham. 100 quis fera barbaries perituros 
mactat honores?), ma vanterà poi una lunga tradizione di reimpieghi 
presso epigoni medievali e umanisti.8 La pratica versificatoria 
messa in atto palesa un’osservanza rispettosa per i modelli profani, 
avvalorati da secolari esperienze di scuola; lo dimostra la densità di 
tessere preesistenti ricombinate con arte centonaria, di metrismi 
di tenore epico ricuciti tra loro senza che il lettore avverta suture: 
peteret cum, subito dopo la semiquinaria, rinvia quanto meno 
a Lucano e a Valerio Flacco;9 Gallica claustra sembra echeggiare 
suggestive assonanze con la più celebre delle clausole virgiliane, 
Dorica castra;10 l’attacco ac prope del successivo esametro 69 
era già in Stazio,11 il finale feruidus hostis ricorre quasi identico 
in Corippo.12 Si potrebbe andare avanti,13 ma ci preme segnalare 
il principale, inconsapevole ma indiscutibile modello ‘classico’: la 
Pharsalia di Lucano, il cui lascito si dichiara nella costruzione del 

6  L’ha curata Kay 2020, i luoghi richiamati qui sono 169‑74; nessun vantaggio rispetto 
a Quesnel 1996, 113 s. 
7  Labarre 1998, 247: «La fréquence des parallèles textuels montre donc bien que 
Fortunat a eu une connaissance précise du texte de Paulin».
8  Il nesso ritorna, conservando sempre la stessa collocazione, in esametri dei seguenti 
autori (cito in ordine cronologico): Teodulfo d’Orleans, Flodoardo di Reims, Pietro da 
Eboli, Tommaso Chaula (bis), Raffaele Zovenzoni, Zaccaria Ferreri. La ricerca è stata 
fatta interrogando i testi presenti negli archivi digitali di https://www.mqdq.it/.
9  Lucan. 2.715 Pagasaea ratis peteret cum Phasidos undas; Val. Fl. 4.164 Hesionam et 
Phrygiae peteret cum gaudia nuptae; Drac. Orest. 632 sic Diomedeos gressus comitatus 
Vlixes | Dardana nocturnus peteret cum castra uiator eqs.
10  Documentazione e bibliografia specifica in Mastandrea 2022, 356.
11  Stat. Theb. 5.316 [parla Ipsipile] ac prope maesta rogum confusis crinibus asto | 
ense cruentato. 
12  Coripp. Ioh. 2.180 hostis | rarus, et in nulla comptus procedere turma | cernitur, 
aduersos nec poscere feruidus hostes, | sed tantum clamore furit. 
13  Mi limito a segnalare, a breve distanza, il parallelismo singolare (cioè altrove 
inattestato) dell’emistichio innumerasque acies tra Coripp. Ioh. 7.263 e Ven. Fort. Mart. 
1.77. 

https://www.mqdq.it/


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 8
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

verso 68 di Venanzio. Dopo la disfatta di Pompeo, con questo suo 
discorso l’amico Deiotaro ricorda agli alleati orientali i debiti da loro 
un tempo contratti (8.222 ss.):

Si uos, o Parthi, peterem cum Caspia claustra
et sequerer duros aeterni Martis Alanos,
passus Achaemeniis late decurrere campis
in tutam trepidos numquam Babylona coegi eqs.

Nella trasposizione al peteret cum Gallica claustra, dove l’aggettivo 
etnico sostitutivo godeva già di stabile giacitura al quinto piede,14 
su Venanzio agiva dunque sia l’influenza dominante di un famoso 
esempio ‘virgiliano’ per l’oscillazione fonico-semantica castra 
/ claustra, sia la forza di un nuovo nesso di probabile invenzione 
lucanea.15 

Pur da sondaggi occasionali come questo, Venanzio emerge quale 
l’intermediario perfetto, il fautore di una pacifica coesistenza tra 
le due culture: e non per caso godrà di viva fortuna all’alba della 
stagione letteraria carolingia, quando i poeti palatini, animati da 
genuino ardore per il bello stile sperimentale e da rinnovato amore 
per le Muse, terranno lui quale garante del tragitto fra l’antichità dei 
classici pagani e l’attualità del presente cristiano. 

	 Per converso, la giustapposizione tra le bio-/bibliografie 
dei principali poeti galloromani che nel corso di due secoli hanno 
preceduto Venanzio permette di formulare giudizi comparativi sui 
loro scritti: meno condizionati dalla soggettività dei gusti estetici 
personali e meno suscettibili di parzialità proprio perché disposti 
sull’asse diacronico che descrive ogni processo di cambiamento. 
Il suo nome al seguito di Ausonio e di Sidonio – tutte figure 
pubbliche, a un secolo circa l’uno dall’altro chiamate a svolgere 
ruoli di prestigio in campo politico-culturale – compone una triade 
adatta a rappresentare gli epocali mutamenti subìti dalla Gallia in 
quell’ampio lasso di tempo, tali da scuotere in profondità la sfera 
letteraria e condurre alla destrutturazione dei generi e delle forme 
tradizionali; ma al superiore grado sono anelli in una catena di eventi 
dannosi, perniciosi e infine catastrofici per la vita di tutti gli abitanti 
dell’impero. Si tratta della fase storica più critica fra quante hanno 
scandito il continuum della nostra civiltà occidentale: mi ostinerei a 
chiamarla con la dittologia nobile (benché oggi volentieri rigettata) 

14  Sin da Ov. fast. 6.185; poi Lucano stesso, Silio, Claudiano con grande frequenza, 
ecc. 
15  Ma poi di uso generalizzato nell’epos descrittivo, del mito, della storia, della 
geografia. L’abbinamento Caspia claustra tornerà in Valerio Flacco (5.124), Avieno (orb. 
terr. 1264), Claudiano (in Ruf. 2.28), Prisciano (periheg. 954, 963). 

Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria



Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria

Lexis Supplementi | Supplements 21 9
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

di Decline and Fall: definizione non contestabile, almeno in merito 
alle particolari vicende dell’antica capitale, che dal sacco alariciano 
del 410 sino all’ultima riconquista di Totila nel 550 fu ripetutamente 
assediata e violata, ridotta a condizioni di penoso spopolamento.16 

Decimo Magno Ausonio, professore di Bordeaux, istitutore a Treviri 
del principe Graziano, promosso ad altissimi onori fino al consolato 
eponimo del 379, trascorre la sua lunga e tranquilla esistenza, 
conservando stili di vita non troppo dissimili da quelli di un senatore 
dei tempi di Tito o di Marco Aurelio. Quando egli scompare (fra il 
393 e il 395, quasi novantenne), ad un primo sguardo la compagine 
statuale appare solida, la pace religiosa nel segno del cattolicesimo 
assicurata da leggi di universale efficacia, così come garantita da 
comuni magistrature e istituzioni è l’unità di un impero che dalla 
Britannia alla Siria, dalla Mauritania alla Pannonia e all’Armenia 
si estende su territori immensi, collegati da strade manutenute che 
in pochi giorni permettono il trasferimento agli eserciti in marcia, 
come ai singoli individui. Ma la crisi è latente: i conflitti intestini 
riesplodono alla morte di Teodosio (395), ma soprattutto sta per 
collassare l’intero sistema difensivo del limes germanico, sotto la 
spinta delle popolazioni confinanti. Secondo i cronachisti, sin dalla 
notte del 31 dicembre del 406 grandi masse di ‘barbari’ attraversano 
il Reno a Magonza, irrompono nelle Gallie e anche nelle Spagne, 
ovunque provocando fughe dalle città e devastazioni nelle campagne. 
Gli occupanti non se ne andarono più, anzi nei decenni successivi 
crebbero di numero e di nazionalità – Vandali, Alani, Svevi, Burgundi, 
poi i Visigoti e infine i Franchi. Dalla nuova sede di Ravenna, gli 
Augusti occidentali non risparmiarono gli sforzi per mantenere 
una qualche forma di controllo su territori così ricchi, di antica 
romanizzazione, potendo contare sul sostegno (non entusiastico) delle 
vecchie classi dirigenti; comunque, le risorse economiche e le forze 
militari non bastavano più, i problemi (etnici, politici, istituzionali, 
religiosi) si aggiungevano e complicavano. 

Il mondo non tornerà più come prima: a differenza di quanto era 
accaduto dopo la crisi pur grave del terzo secolo, questa volta le 
‘migrazioni di popoli’ causano effetti irreversibili. L’agonia dell’impero 
in Occidente durerà ancora per decenni, tra speranze di recupero 
e ricadute catastrofiche: e qui si offre una seconda opportunità di 
osservazione privilegiata grazie agli scritti di Gaio Sollio Apollinare 
Sidonio. Nato a Lione verso il 430 da famiglia di altissima nobiltà 

16  Roberto 2012. A volerle attingere senza tramiti, le fonti parlano chiaro da sole; 
ma per risparmiare tempo e fatica resta sempre consigliabile la lettura – o eventuale 
rilettura – dell’entusiasmante libro di Pierre Courcelle: Histoire littéraire des grandes 
invasions germaniques (1948, 19643): su cui Berger 2021. Quanto poi alla dimensione 
fisica e materiale della vita, nessuno convince meglio di Ward-Perkins 2005; e mi 
permetto di rinviare a Mastandrea 2019.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 10
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

(nonno e padre erano stati entrambi prefetti al pretorio), sposò 
la figlia di Eparchio Avito, che sarebbe divenuto imperatore dopo 
Petronio Massimo (455‑56). Il suocero restò in carica solo pochi mesi, 
ma accanto a lui, come poi ai suoi successori Maioriano (457‑61) e 
Antemio (467‑72), il giovane letterato prestò servizi di dignitario e 
insieme di oratore cortigiano, salendo la scala degli onori fino alla 
prefettura urbana di Roma (468). Un grave incidente politico fece 
poi dirottare Sidonio verso la carriera ecclesiastica e il vescovado 
di Alvernia – l’odierna Clermont. Quasi contemporaneamente (470) 
egli si congeda dalla poesia profana pubblicando una raccolta di 
ventiquattro pezzi di diverso genere, metro ed estensione – panegirici 
imperiali, epitalami, descrizioni di edifici, dediche e biglietti in 
versi: prove artistiche sopra l’intera gamma in cui si era cimentato 
Claudiano, con effetti di qualità non sempre inferiore. Si dedica da 
allora solamente alla cura dell’epistolario in prosa, che alla fine 
conterà 147 lettere distribuite in nove libri: un carteggio di stampo 
letterario, ma di importanza non minore per la nostra conoscenza dei 
fatti pubblici e privati, delle vicende macro- e micro-storiche, della 
vita sociale e culturale galloromana raccolta negli anni della sua 
dissoluzione. Durante le drammatiche fasi della resistenza contro i 
Visigoti, pur indossando le nuove vesti ecclesiastiche, Sidonio tiene 
fede alla sua vocazione di gran signore e magistrato benefico; l’antico 
patronus organizza senza successo la difesa militare dei provinciali, 
è sconfitto e messo in carcere dai nuovi dominatori, barbari e ariani: 
ma a dimostrazione della sensibilità che essi provavano verso la 
civiltà dei vinti, basterà un appropriato elogio del monarca dei 
Visigoti, Eurico, per far liberare Sidonio. La biografia di quest’uomo, 
così rappresentativo del suo ceto e della sua epoca, orgoglioso del 
proprio stile di vita e sprezzante delle innovazioni, travalica il limite 
che i libri di storia pongono di solito a far da principio al medioevo: 
la data del 476, cioè la ‘fine dell’impero romano d’Occidente’, coincide 
con la deposizione di un principe ragazzo dal nome ominoso (Romolo) 
ad opera di un capo germanico (Odoacre), nel mentre le insegne 
imperiali sono trasmesse dal senato di Roma all’(ormai unico) 
Augusto di Costantinopoli.17 

Per la Penisola, in generale, quello che segue fu un sessantennio di 
relativa calma, benessere e ripresa delle forze, da vari punti di vista: 
addirittura, nel 510 Teoderico orgogliosamente ripristinava ad Arles 
la prefettura delle Gallie su una porzione dei vecchi possedimenti 

17  In realtà, come da facile (e felice) definizione di Arnaldo Momigliano, nessuno dei 
contemporanei avvertì questa ‘caduta senza rumore’, sia perché un vuoto di potere 
aveva rappresentato piuttosto la norma che l’eccezione lungo il precedente ventennio, 
entro i palazzi di Roma e di Ravenna, sia perché il controllo effettivo della situazione in 
Italia era rimesso ormai ad istituzioni più solide, più stabili, più rispettate della corte 
imperiale, quali l’ordine senatorio o il soglio petrino.

Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria



Paolo Mastandrea
Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria

Lexis Supplementi | Supplements 21 11
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 3-12

della Provincia nostra. Tutto era però destinato a concludersi 
rovinosamente a partire dall’invasione bizantina della Sicilia nel 535. 

Accennavo poco fa ad istintivi accostamenti tra il quadro storico-
culturale offerto dalla Gallia dei Franchi, dove Venanzio operò 
per gran parte della vita, e dell’Italia dei Goti, dove egli era nato. 
Nel breve arco di due generazioni può cogliersi l’opportunità di 
comparare tra loro gli elementi apicali delle dinastie degli Amali 
e dei Merovingi. Qui svariate fonti documentarie ci presentano da 
un lato monarchi quali Teoderico, o il nipote Teodato, onorato con 
il titolo di ‘re filosofo’ persino dal cronista ufficiale delle guerre di 
Giustiniano,18 dall’altro i successori di Clodoveo, sicuri ignoranti oltre 
che ben noti ‘re fannulloni’. 

Se andiamo poi alle figure femminili, che ancora si muovono con 
leggerezza nelle elegie di Massimiano o che svolgono ruoli rilevanti 
nelle epistole di Cassiodoro, mostrano fisionomie ormai affatto 
estranee, improponibili (si parli di finzione poetica atemporale 
o di fatti storici concreti) nelle regioni romanizzate d’oltralpe. 
Principesse quali Amalaberga, Amalasunta, o Gudeliva, erano donne 
generalmente colte, e talora coltissime;19 portate ad esprimere la 
personalità individuale in contesti dove le virtù maschili proprie dei 
capi germanici si addolcivano grazie a una certa libertà di scegliere 
fra schemi di pensiero e di vita, in campo letterario e artistico, 
scientifico e filosofico oltreché religioso. Guardare a Radegonda 
o ad Agnese, cui era toccata un’educazione fondamentalmente 
confessionale, significa marcare la diversità di circostanze storico-
culturali e politiche, verificatesi in tempi assai ravvicinati. Credo 
però che il senso del declino di una civiltà che era madre comune 
persino a chi la rinnegava, producesse sentimenti condivisi da tutti. 
Salvare anche solo frammenti delle istituzioni e delle regole antiche 
rappresentava il nucleo di una continuità reale con il grande passato 
di Roma: custodire nella memoria quei contenuti ideali, o anche 
solo ostinarsi a riferirvisi tramite l’imitazione formale, significava 
offrire lo specchio di una alternativa possibile, di una immagine 
meno belluina dello stato presente di governo, arbitrario e violento; 
insomma, lasciava un filo di speranza per le future rinascite, che 
avrebbero effettivamente preso corpo negli Umanesimi medievali 
evocati da Claudio Leonardi, giusto allo scadere del secolo scorso.20

18  Se è un fedele funzionario quale Cassiodoro (var. 2.39.9) a definire Teoderico 
purpuratus philosophus, siamo nella normalità: stupiscono gli atteggiamenti di stima 
ripetutamente manifestati da Procopio (ad es. bell. 7.21), in parte estesi all’imbelle 
Teodato. La letteratura al riguardo è vastissima, anche recente: con migliore profitto 
e piacevolezza si vedano Licandro 2012; Vitiello 2017b.
19  Vitiello 2017a; ma per una buona informazione specifica basta Vitiello 2006. 
20  Questo il titolo assegnato a un volume con gli Atti del congresso svoltosi alla 
Certosa di Firenze nel settembre del 1993 (Leonardi 1998). 





Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 13
Submitted 2025-07-16  |  Accepted 2025-09-11  |  Published 2026-01-21
© 2026 Venuti  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/002

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Eroi, filosofi, poeti:  
figure di Greci nella poesia  
di Venanzio Fortunato
Martina Venuti
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

﻿

﻿Archita, Phytagoras, Aratus, Cato, Plato, Crysippus: difficile non 
cedere alla tentazione di prendere le mosse da questo esametro 
olonomastico1 tratto dal carme 12 del VII libro di Venanzio Fortunato,2 
un libro di pubbliche relazioni, «una raccolta di componimenti di lode 
e ringraziamento per destinatari membri della corte di re Sigeberto 

Ringrazio Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli e Paolo Mastandrea per avermi 
coinvolto in questa impresa, per la collaborazione e per i preziosi consigli, da cui ho 
imparato moltissimo; sono inoltre grata debitrice ai referees anonimi e a Luca Mondin 
per i loro utili e puntuali suggerimenti. 

1  Sulla rilevanza dei versi olonomastici nella produzione di Venanzio Fortunato, 
cf. Manzoli 2017a.
2  Ven. Fort. carm. 7.12.25. I testi di Venanzio Fortunato sono citati dall’edizione di 
Reydellet 1994; 1998; 2004 (fatto salvo un luogo critico che verrà discusso infra), cui 
si affianca il riferimento di Di Brazzano 2001 per note e commento. Un’introduzione 
generale aggiornata, con bibliografia, si trova in Manzoli 2016, 15‑38. Nello specifico, 
il carme 7.12 è stato oggetto delle attenzioni di George 1992, 146‑50; Roberts 2009b, 
327‑33; Mazzoli 2007‑08; Santorelli 2010, 297‑300; Williard 2022, 224‑31; esso fa parte 
della serie di carmi epistolari non solo giustamente definiti «the most artistically refined 
works in the letter collection», ma anche caratterizzati da «the most emphatic language 
of affection for his corrispondents» (Roberts 2009b, 328).

Abstract  On the basis of an analysis of poem 7.12, dedicated to Jovinus and datable 
to the 570s, this study aims to explore the processes by which Venantius Fortunatus 
reworked classical culture, with particular attention to Greek exempla.

Keywords  Venantius Fortunatus. Jovinus. Classical heritage. Late Latin literature. 
Greek exempla.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/002&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 14
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

I».3 Il testo è dedicato a Giovino, esponente dell’antica nobiltà 
senatoria, patrizio e governatore della Provenza fino al 573, che 
Fortunato conobbe intorno al 566, poco prima della composizione del 
carme 7.11, e che venne poi rimosso dal suo incarico da Sigeberto I a 
vantaggio di Albino.4 Il poeta compone qui una lettera consolatoria, 
con una richiesta di notizie per la paura di una separazione 
irreparabile;5 siamo alla metà circa degli anni Settanta del VI secolo. 

Il testo, 122 versi in distici elegiaci, presenta in apertura il più 
classico dei topoi letterari, spesso usato in ambito consolatorio, 
quello del tempo che fugge: 

Ven. Fort. carm. 7.12.1‑2
Tempora lapsa uolant, fugitiuis fallimur horis 

ducit et in senium lubrica uita uiros.

Il tempo trascina via ogni cosa mortale, e così la gloria terrena.6 
L’enunciazione classicheggiante è però retoricamente funzionale alla 
dichiarazione centrale del carme, tutta cristiana: l’unica forza che 
può vincere la morte e l’oblio e concedere vita eterna è la salvezza 
che viene dal Dio della Trinità:

Ven. Fort. carm. 7.12.33‑4
Est tamen una salus, pia, maxima, dulcis et ampla:

perpetuo trino posse placere Dio.

Come exempla di personaggi famosi la cui gloria terrena è stata 
sconfitta dalla morte, il poeta porta una serie di figure tratte 
dall’orizzonte culturale pagano: in larga parte si tratta di Greci. Ecco 
il primo set:

Ven. Fort. carm. 7.12.11‑18
Quid sunt arma uiris? cadit Hector et ultor Achilles, 

Aiax in clipeo murus Achaeus obit.

3  D’Amanti 2016, 39. Sul contesto sociale che fa da sfondo al carme si vedano anche 
Consolino 2003; Dumézil 2009; Pucci 2010, XV-XXXIX; 54‑5; Tyrrell 2019, 19‑49.
4  PLRE III, 715‑16 nota 1; Di Brazzano 2001, 398‑9 note 47, 49; Roberts 2009b, 221‑2.
5  «Perhaps his most intense handling of the theme of separation» (Roberts 2009b, 
328). 
6  Utile fin da ora il rimando a Tarquinio 2016, 129‑66, contributo dedicato al topos 
della morte e della fugacità della vita in Venanzio Fortunato.

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 15
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Quid satis est cupido gremio quod condit auaro? 
deliciis refluis7 Attalus auctus abest.

Quis non uersutus recubet dum fine supremo?� 15
De Palamede potens ars in Vlixe perit.

Forma uenusta fluit, cecidit pulcherrimus Astur, 
occubat Hyppolitus nec superextat Adon.

Non mi soffermerò su tutti i personaggi – memorabili per la loro 
gloria militare (Ettore, Achille, Aiace), la loro ricchezza (Attalo), la 
loro astuzia (Palamede, Ulisse), la loro bellezza (Asture, Ippolito, 
Adone) –, ma cercherò di sottolineare il peculiare meccanismo di 
appropriazione di questi exempla da parte di Fortunato e la rete di 
formule poetiche e retoriche entro cui il poeta si muove.8 

Ad Aiace è dedicato un intero verso, nel quale si menzionano la 
sua imponenza e il suo attributo tradizionale, lo scudo (Aiax in clipeo 
murus Achaeus obit).9 Riferimento è qui il testo delle Metamorfosi: 

Ov. met. 13.386‑95
Inuictumque uirum uicit dolor; arripit ensem
et: “meus hic certe est; an et hunc sibi poscit Vlixes?
Hoc” ait “utendum est in me mihi; quique cruore
saepe Phrygum maduit, domini nunc caede madebit,
ne quisquam Aiacem possit superare nisi Aiax.”� 390
Dixit et in pectus tum demum uulnera passum
qua patuit ferro, letalem condidit ensem.
Nec ualuere manus infixum educere telum;
expulit ipse cruor; rubefactaque sanguine tellus
purpureum uiridi genuit de caespite florem.� 395 

Il XIII libro del poema ovidiano, come è noto, racconta i fatti 
della guerra di Troia e vi sono citati tutti gli eroi greci presenti in 

7  Refluis è congettura di Fabricius 1564 (secondo Leo 1881, ad loc.) adottata nell’edizione 
di Luchi 1786‑87 contro resoluis/soluis/solitis dei codici: cf. Reydellet 1998, ad loc.
8  Per il lavoro che segue mi sono avvalsa dei consueti strumenti digitali per l’analisi 
dei testi latini: gli archivi e le funzioni di ricerca open access del progetto MQDQ Galaxy 
(https://pric.unive.it/projects/mqdq-galaxy/home) e le principali banche dati in 
abbonamento (in particolare, LLT-A e LLT-B - Brepolis). 
9  Il verso risulta un poco ambiguo per l’interpretazione di in clipeo: Di Brazzano (2001, 
ad loc.) traduce «Aiace baluardo acheo muore sullo scudo»; tuttavia, se così fosse, ci 
si sarebbe forse aspettati in clipeum. Nonostante lo scudo assuma senza dubbio un 
ruolo centrale nel verso (come si dirà tra poco) e nonostante la pausa metrica, appare 
forse più aderente al contesto seguire l’interpretazione di Leo 1881, che, ponendo 
l’intera espressione tra virgole, fa di in clipeo murus Achaeus un’apposizione di Aiace, 
riprendendo l’immagine formulare dell’Iliade (cf. Hom. Il. 7.219, 11.485, 17.128) e dando 
così evidenza a obit (muore Ettore, muore Achille e così muore anche Aiace, baluardo 
acheo nel suo scudo): Aiax, in clipeo murus Achaeus, obit. 

https://pric.unive.it/projects/mqdq-galaxy/home


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 16
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Fortunato. Alla fine, in un celebre duello verbale, Aiace si scontra 
con Ulisse e, perdente, commette suicidio. In Ovidio, come è ovvio 
e come da tradizione (cf. Soph. Aj. 815‑65), il gesto estremo avviene 
tramite la spada, oggetto sul quale il poeta insiste particolarmente 
in quanto strumento attivo della tragedia. In Fortunato, la centralità 
della spada è invece sostituita dallo scudo. Il poeta sceglie dunque 
un allontanamento dalla narrazione e fa dello scudo il ‘correlativo 
oggettivo’ della morte dell’eroe perché è il suo attributo canonico più 
noto, icastico segno di riconoscimento fin da Omero (Il. 7.211‑312).10 
Non solo: non mi sembra da escludere che l’autore voglia qui 
sincreticamente riecheggiare nella memoria del lettore cristiano il 
celebre episodio della morte di Saul narrato nei libri di Samuele, dove 
lo scudo, ormai macchiato di sangue, assurge a suo simbolo nel canto 
di Davide (Sam. 1.31‑2.1).11 Ancora, l’espressione che definisce Aiace 
murus Achaeus («baluardo acheo», v. 12) utilizza un termine (murus) 
che ricalca l’omerico ἕρκος Ἀχαιῶν (Il. 7.217), che Venanzio poteva aver 
letto direttamente, almeno negli anni ravennati; nel modello ovidiano 
si trova invece Graium murus in riferimento ad Achille (met. 13.281: 
Graium murus, Achilles).12 Tale espressione si rintraccia anche in un 
altro testo antico: non a caso l’Ilias Latina, dove, entro l’elenco degli 
eroi greci che fornirono navi per la spedizione, si legge del fortissimus 
Aiax (v. 189) seguito da vicino da Achille: Graium murus comitatur 
Achilles (v. 191); Aiace verrà menzionato nel seguito, protagonista del 
duello con Ettore e sarà magnus Aiax (v. 611), bellator Aiax (v. 629).13 
A partire da questi rilievi si è tentato di ricostruire plasticamente il 
tavolo di lavoro del poeta, dove Ovidio ha il ruolo principale, affiancato 
dagli strumenti del mestiere di un autore cristiano e dotto, più 
dotto dei suoi destinatari, che gioca a rivitalizzare ‘pillole di greco’, 
tessere di mosaico ormai prive di reali riferimenti ma ancora attive e 
spendibili per nobilitare il proprio dettato. 

Segue Ulisse, invocato insieme a Palamede tra i uersuti, gli scaltri; 
uersutus è parola antica, piuttosto rara, che conosce il suo archetipo 
superstite nel famoso conio di Livio Andronico proprio per Ulisse: 

10  Per il tema in ambito latino, si rimanda ai recenti studi in Harrison, Speriani 2024, 
103‑61, con relativa bibliografia.
11  Devo questo spunto a Chiara Bellaveglia, dottoranda presso Roma Sapienza, e al 
suo intervento durante la discussione sviluppatasi al Convegno di Treviso: la ringrazio 
molto. Diversi sono peraltro gli echi biblici in questo carme, come evidenziato da 
Roberts (2009b, 330).
12  Sull’attributo riferito ad Achille invece che ad Aiace, si veda Speriani 2019, 119: 
si tratterebbe secondo la studiosa del recupero di uno spunto omerico (Il. 1.283‑4) con 
il fine, per l’Ulisse ovidiano, di una denigrazione di Aiace. Si veda anche la tradizione 
latina, per noi perduta, rappresentata nel frammento tragico (trag. inc. 69), pur con una 
lezione molto incerta, citato in ThlL VIII, Ehlers 1966, col. 1688.72‑3.
13  Sulla rappresentazione degli eroi nel poemetto, cf. Fabi 2025.

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 17
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

uirum mihi, Camena, insece uersutum (cf. Ἄνδρα µοι ἔννεπε, Μοῦσα, 
πολύτροπον, Hom. Od. 1.1), ripreso dallo stesso Ovidio, che definisce 
Autolico, ladro e nonno di Ulisse, uersuta propago di Mercurio (met. 
11.312‑13). Per quel che possiamo ricavare dai testi sopravvissuti, 
la parola conobbe poi la sua fortuna soprattutto in prosa, grazie a 
Cicerone, che spesso la utilizza in accezione tecnica, in pendant con 
callidus per definire le capacità persuasive di un oratore.14 Su questa 
scia, anche se progressivamente sembra accentuarsi la sfumatura 
negativa che accompagna capacità di manipolazione e doppiezza, si 
pongono anche la testimonianza di Quintiliano15 e la fantasmagoria 
linguistica di Apuleio.16 Interessante è ciò che accade con gli autori 
cristiani, la cui impronta si fissa nel termine usato da Fortunato, 
che così condensa nel suo Ulisse i diversi rivoli della tradizione: in 
Ambrogio uersutus è serpens ille nequissimus che ha tentato Adamo 
ed Eva (expl. in Psalm. 38.3.2); per Prudenzio è Iuppiter, che astus 
multiplices uariosque dolos texebat (Symm. 1.74‑5).17 

Infine, sempre per questo segmento, un ulteriore confronto: quello 
con il testo della prefazione di Corippo alla Iohannis, epopea in otto 
libri preceduti da una significativa prefazione in distici elegiaci, 
composta alla metà del VI secolo in onore delle vittorie conseguite 
da Giovanni, comandante di Giustiniano, sui Mauri in rivolta.18 
Una quindicina di anni dopo questi fatti (dunque poco prima che 
Fortunato componesse il carme che stiamo considerando), Corippo, 
poeta di origine africana, giunse a Costantinopoli, dove dedicò un 
panegirico al nuovo imperatore Giustino II:19 lo stesso dal quale 
Radegonda ottenne una reliquia della Vera Croce per il monastero 
di Poitiers e le cui sorti sono dunque intrecciate, politicamente e 
letterariamente, con il nostro poeta.20 

14  A titolo d’esempio, Roscio è homo callidus et uersutus (Rosc. 48.16.19) e così erat 
T. Iuuentius nimis ille quidem lentus in dicendo et paene frigidus, sed et callidus et in 
capiendo aduersario uersutus (Brut. 178).
15  Quod fit gratius, si qua ambiguitate conditur, ut Cicero in Lartium, hominem callidum 
et uersutum (inst. 6.3.96). Il passo è tormentato: su un’orazione contra Lartium o su 
un personaggio di tale nome (qui peraltro congettura di Bonnell e Spalding, si vedano 
le edd. Radermacher e Cousin ad loc.) non sappiamo null’altro rispetto a questa 
testimonianza. 
16  Igitur Euathlus postquam cuncta illa exorabula iudicantium et decipula aduersantium 
et artificia dicentium uersutus alioqui<n> et[i] ingeniatus ad astutiam facile perdidicit 
(flor. 18.36).
17  Sull’uso e le peculiarità dell’aggettivo in particolare in epoca tardoantica, mi 
permetto di rinviare a Venuti (in corso di stampa), s.v. uersutus.
18  Bibliografia essenziale: Zarini 1986; 2003 e i saggi raccolti in Goldlust 2015; 
Hüttner 2020; Merrills 2023. 
19  Di recente, Smolak 2019, 315‑26 con bibliografia.
20  Cf. infra. Si veda anche la discussione critica sul punto, con bibliografia, in Brennan 
1995. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 18
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Dalla prefazione:

Coripp. Ioh. praef. 7‑12
Quis magnum Aeneam, saeuum quis nosset Achillem,

Hectora quis fortem, quis Diomedis equos,
quis Palamedeas acies, quis nosset Vlixem,

littera ni priscum commemoraret opus?� 10
Smyrnaeus uates fortem descripsit Achillem,

Aeneam doctus carmine Vergilius.

È evidente la formularità nell’elenco dei nomi dei protagonisti della 
guerra fra Achei e Troiani, in posizione enfatica. Intrecciando epos 
tradizionale e intento encomiastico, Corippo si pone entro un’ottica 
cristiana in cui l’imperatore è il primo campione; tuttavia, la lista 
degli eroi greci è spesa a favore del topos della gloria imperitura 
data dalla potenza della poesia. Poco più tardi, Fortunato parlerà un 
linguaggio simile, forse comunicante con quello di Corippo lungo la 
linea tracciata dai contatti politici, ma scriverà con un ruolo diverso 
e in un contesto diverso, nel quale l’innegabile forza eternatrice 
della più nobile poesia pagana (Omero, Virgilio) potrà essere ormai 
oscurata dalla sola possibilità di aspirazione all’eterno, la grandezza 
del Dio cristiano. Ne riparleremo alla fine. 

Proseguendo, tra i ‘belli’ per antonomasia – così Ippolito e Adone 
(v. 18) – compare un pulcherrimus Astur, identificato solo dalla sua 
bellezza. In questo caso l’antonomasia è evidentemente costruita su 
una clausola virgiliana:

Verg. Aen. 10.180‑1
       Sequitur pulcherrimus Astyr,
Astyr equo fidens et uersicoloribus armis.

Il nome Astyr (o Astur) compare in effetti in clausola anche nei poemi 
epici di autori successivi (ad es. Lucano 4.8; Silio 12.748, 15.413), ma 
sempre a indicare, come nome collettivo, la bellicosità o la pericolosità 
dei soldati Asturi.21 In Fortunato, il richiamo è invece certamente 
a Virgilio e a questo alleato di Enea, che, personaggio altrimenti 
sconosciuto, era invece notissimo nella scuola tardoantica in quanto 

21  Cf. Isid. or. 9.2.112: Astures, gens Hispaniae. ThlL II, Diehl 1903, col. 980.74‑981.43.

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 19
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

usato entro i trattati grammaticali per la figura dell’anadiplosi.22 In 
questo caso credo che quello di una ‘memoria grammaticale’ sia stato 
il canale attraverso cui l’antonomasia ha trovato la sua strada, e poi 
la sua forma, nel carme in esame. 

Passiamo ora al prossimo nucleo di exempla: dopo gli eroi e i 
belli, è il momento di filosofi e poeti. Anche per loro, nonostante la 
grandezza in vita, non c’è scampo all’oblio della morte:

Ven. Fort. carm. 7.12.21‑30
Quid, rogo, cantus agit? Modulis blanditus acutis

Orpheus et citharae uox animata iacet.
Docta recessuris quid prodest lingua sophistis,

qui ualuere23 loqui curua rotunda poli?
Archita, Phytagoras, Aratus, Cato, Plato, Chrysippus,� 25

turba Cleantharum stulta fauilla cubat.

Primo è il cantore per eccellenza, Orfeo, figura centrale nella poetica 
di Fortunato, che si presenta proprio come nouus Orpheus nella 
prefazione programmatica e metaletteraria ai carmina dedicata a 
Gregorio di Tours: nouus Orpheus lyricus siluae uoces dabam, silua 
reddebat (praef. carm. 4).24 Tra l’altro, tale prefazione si apre con 
una grande pagina dedicata alla giusta gloria che viene attribuita 
ai grandi poeti del passato, ricordati dopo la morte,25 e mostra così 
l’uso strumentale dei mezzi espressivi della tradizione da parte di 
Fortunato che, all’occorrenza, usa ora una versione ora un’altra dello 
stesso topos classico. Ecco allora gli esempi dei sophistae, «grecismo 
che nella tarda antichità assume soprattutto valenza retorica»,26 

22  Così Diom. gramm. 1.445.7‑12; Char. gramm. 1.281.11‑14; Donat. gramm. 4.398.1‑4; 
Sacerd. gramm. 6.458.4‑6. Secondo l’uso del ThlL, i testi dei grammatici latini si citano 
con riferimento alla numerazione dell’edizione Keil. Che il personaggio di Asture fosse 
del tutto ignoto lo testimonia anche Serv. auct. nel suo commento ai due versi virgiliani, 
dove ipotizza trattarsi di un nome collettivo: quidam ‘Astur’ pro ‘Astures’ accipiunt, apud 
quos equi et equites optimi perhibentur, con un’eco anche in Macr. Sat. 5.15.4: ducem 
Asturem minus recte intellegens.
23  Valuere è congettura presente nell’edizione di Leo 1881 contro uoluere dei codici: 
cf. Reydellet 1998, ad loc.
24  Sulla prefazione e sulla figura di Orfeo, cf. Consolino 2003, 251‑3; Ehlen 2011, 
182‑219. Orfeo compare anche, significativamente, nel primo carme del settimo libro, 
dedicato a Gogone, figura centrale alla corte di Sigeberto, precettore di Childeberto, 
tra i più acculturati interlocutori di Fortunato, al punto di essere paragonato al cantore 
tracio. Cf. Ven. Fort. carm. 7.1.1 Orpheus orditas moueret dum pollice chordas. 
25  Ven. Fort. praef. carm. 2: Quos licet sors fine tulerit, tamen, cum dicta permanent 
uiuaci memoriae, de mortuis aliquid mors reliquit nec totum usquequaque sepeliuit in 
tumulo cui restat liberum, ut uel lingua uiuat in mundo: hoc nesciens auara mors auferre 
cum funere, quod per ora uiuentium defunctos uidet currere si non pede, poemate. in 
hoc tamen melius superata mors invida, si se sermone senserit et mercede bis uictam.
26  Mazzoli 2007‑08, 74.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

figure a metà tra retori e filosofi, rappresentanti di un’eloquenza 
dotta (docta… lingua) ma al servizio di questioni che nella prospettiva 
dell’eternità si rivelano inutili. Incontriamo così Archita, Pitagora, 
Arato, Catone, Platone, Crisippo e la ‘turba dei Cleanti’ da cui si sono 
prese le mosse: un elenco che immediatamente attira l’attenzione per 
le sue caratteristiche di eterogeneità e difformità, privo com’è di un 
criterio cronologico o filosofico. 

Archetipo dotto già rintracciato per questo verso è un’ode di 
Orazio che presenta proprio il tema della morte che attende tutti, 
anche i più grandi:27 

Hor. carm. 1.28.1‑6, 15‑16
Te maris et terrae numeroque carentis harenae
mensorem cohibent, Archyta,
pulueris exigui prope litus parua Matinum
munera, nec quicquam tibi prodest
aerias temptasse domos animoque rotundum� 5
percurrisse polum morituro. 
[…]
… sed omnis una manet nox� 15
et calcanda semel uia leti.

L’antecedente è inequivocabile. Del resto, oltre che dalla diffusione di 
materiale di commento entro la scuola tardoantica,28 la conoscenza 
di Orazio lirico da parte di Fortunato è confermata dal poeta stesso, 
quando nel carme 9.7, dedicato a Gregorio di Tours che gli ha richiesto 
un componimento in strofi saffiche, parla di meus Flaccus:29 

Ven. Fort. carm. 9.7.5‑12
Exigens nuper noua me mouere� 5
metra quae Sappho cecinit decenter,
sic Dionaeos memorans amores,	
    docta puella.

27  Mazzoli 2007‑08, 75. Si veda inoltre Castelnuovo 2015, 196‑200. 
28  Si vedano i contributi di Concetta Longobardi e Chiara Formenti. In particolare, 
Formenti 2020, § 1: «I commenti delle opere di Orazio sono la testimonianza della 
trasmissione scolastica del poeta, in età antica e tardoantica […]. Purtroppo, a noi sono 
giunti soltanto due commenti oraziani antichi: il primo è quello di Pomponio Porfirione, 
databile al 225 d.C., ma che noi leggiamo in una versione successiva, rimaneggiata con 
ogni probabilità nel V secolo; il secondo è il corpus pseudacroneo, un’unione di commenti 
all’interno della quale si possono distinguere due fasi cronologiche fondamentali: il 
commento a Orazio lirico, che risale ai secoli V-VI d.C., e quello a Orazio satirico, che 
ha termine post quem nel 636 d.C., anche se contiene certamente materiale più antico». 
29  Walz 2006. Su Fortunato e Orazio in questo specifico carme, si veda anche Roberts 
2009b, 329 con il confronto tra Ven. Fort. carm. 7.12.60 e il puluis et umbra di Hor. 4.7.16.

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Pindarus Graius, meus inde Flaccus 
Sapphico metro, modulante plectro� 10
molliter pangens citharista, blando
    carmine lusit.

Fortunato risponde alla richiesta di Gregorio componendo un carme 
dove viene costruita un’atmosfera poetica che rinvia alla Grecia 
arcaica e dove sono volutamente taciuti i suoi più diretti antecedenti: 
si pensi agli esempi in metro saffico che potevano provenirgli da 
Ausonio, Paolino di Nola, Prudenzio, Sidonio, Ennodio.30 Risulta allora 
evidente che Fortunato vuole porsi in continuità diretta con Orazio, 
cui deve anche la conoscenza di Pindaro e Saffo,31 poeti che a questa 
altezza cronologica non sono che nomi da citare per evocare un’aura 
di raffinatezza e dottrina da condividere con il proprio interlocutore.32 
Ma al di là delle intenzioni, Fortunato rimane poeta del suo tempo: 
e così il suo Archita, pur di ascendenza oraziana, inevitabilmente 
inaugura un elenco di nomi che si è fatto topos entro quella ‘poesia 
impoetica’, erudita e ‘ingioiellata’ che è cifra di tanta produzione tarda 
e tardissima, testimonianza dei peculiari rapporti (culturali, politici) 
tra il poeta tardoantico e il suo pubblico e del valore della poesia 
come strumento di promozione (culturale, politica) del poeta stesso. 

Per inquadrare meglio la questione, non sarà inutile richiamare, 
pur cursoriamente, alcuni esempi e la «triade» poetica e progressiva 
(Ausonio-Sidonio-Fortunato) delineata in apertura di questo stesso 
volume da Paolo Mastandrea come simbolica degli «epocali mutamenti 
subìti dalla Gallia in quell’ampio lasso di tempo, tali da scuotere in 
profondità la sfera letteraria e condurre alla destrutturazione dei 
generi e delle forme tradizionali», di cui la poesia di Fortunato è 
appunto l’esito. 

Così, nel compendio epigrammatico del Ludus septem sapientium 
anche Ausonio, precettore del principe Graziano e insignito delle più 
alte cariche fino al consolato nel 379, offre l’elenco dei grandi saggi 
greci, ma lo fa entro un contesto nel quale l’intrattenimento dotto è 
rivolto a un pubblico ristretto di colleghi, tutti rappresentanti dello 
stesso mondo e della stessa cultura. In questo caso la componente 
greca è parte attiva entro il lusus poetico, che è condiviso e godibile: 

30  Un elenco sintetico di questa produzione poetica è disponibile nella sezione 
‘Metrica’ del sito di Musisque Deoque: https://www.mqdq.it/indici/metri/metro/S. 
Sull’interesse per il metro saffico e per Orazio nella scuola cristiana, si veda Longobardi 
2010.
31  Consolino 2003, 245‑7 e relative note. 
32  Che Venanzio tragga il nome del poeta greco da Orazio è dimostrato da Hor. carm. 
4.2, in strofi saffiche, ben noto omaggio di Orazio allo stesso Pindaro; da questo testo 
forse deriva anche l’attribuzione allo stesso Pindaro di componimenti in tale metro, che 
a oggi non risultano: Pindarum quisquis studet aemulari (v. 1).

https://www.mqdq.it/indici/metri/metro/S


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 22
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Solon Atticus… Spartanus Chilon… Pittacum Lesbius… Bias Prieneus… 
Periander Corinthius… Lindius Cleobulus… Thales.33 Qualche anno 
dopo, Claudiano, la cui vicenda biografica di dotto poeta straniero 
che si accredita a Roma presso i potenti trova un’eco significativa 
in quella di Fortunato,34 mette il proprio talento al servizio della 
celebrazione panegiristica e della propria promozione personale. 
Significativo per noi, come già segnalato da Di Brazzano,35 è il 
panegirico per Mallio Teodoro: 

Claud. 17.87‑94
Quidquid Socratico manauit ab ordine, quidquid
docta Cleantheae sonuerunt atria turbae,
inuentum quodcumque tuo, Chrysippe, recessu,
quidquid Democritus risit dixitque tacendo� 90
Pythagoras, uno se pectore cuncta Vetustas
condidit et maior collectis uiribus exit.
Ornantur ueteres et nobiliore magistro
in Latium spretis Academia migrat Athenis.

Claudiano è raffinato poeta grecofono che, nel latino imparato come 
seconda lingua, si rivolge a un uomo di grande rilievo pubblico, console 
nel 399, in un clima che non può essere di parità politica ma che diventa 
di parità intellettuale. Nel panegirico si celebra, oltre all’incarico 
pubblico, la cultura di Mallio Teodoro. In questo caso, dunque, l’accumulo 
di riferimenti ai pensatori greci è funzionale alla celebrazione della 
dottrina del dedicatario, scrittore di metrica, esperto di filosofia al punto 
da poter essere considerato filosofo egli stesso, destinatario del De beata 
vita di Agostino. Spicca, comune con Fortunato, la turba Cleanthea, 
vicino alla menzione di Pitagora e Crisippo. Ulteriore indizio che il testo 
fosse noto a Fortunato arriva dal confronto tra l’incipit del famoso carme 
in lode di Sigeberto e Brunilde (6.1a) e la prefazione in distici dello stesso 
componimento di Claudiano, che svela una corrispondenza significativa 
nella clausola del pentametro:36

Ven. Fort. carm. 6.1a.3‑4 
quis tibi digna ferat? Nam me uel dicere pauca

non trahit ingenium, sed tuus urguet amor.

33  Auson. 52‑72: Ludus septem sapientium, Ludius.
34  Gioanni (2012) propone un confronto specificamente tra il De raptu Proserpinae 
e l’elegia de Gelesvintha, ma a tale lavoro si rimanda in generale per la descrizione 
dei meccanismi di rielaborazione poetica del modello di Claudiano «qui, deux siècles 
plus tôt, avait occupé dans les cercles su pouvoir une position comparable à celle de 
Fortunat à la cour d’Austrasie».
35  Di Brazzano 2001, 400; Mazzoli 2007‑08, 74 nota 8.
36  Sul punto specifico e sul confronto Claudiano-Fortunato, cf. Consolino 2003, 233.

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 23
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Claud. 17 praef. 10
Omnibus audimur terris mundique per aures

ibimus. ah nimius consulis urget amor!

Per Sidonio Apollinare, novello poeta doctus di V secolo,37 si 
potrebbero citare diversi testi. Ecco un paio di esempi significativi:

Sidon. carm. 23.97‑110 
His tu ciuibus, urbe, rure pollens,
Consenti mihi gignis, alme, patrem,
illum cui nitidi sales rigorque
Romanus fuit Attico in lepore.� 100
Hunc Milesius et Thales stupere
auditum potuit simulque Lindi est
notus qui Cleobulus inter arces,
et tu qui, Periandre, de Corintho es,
et tu quem dederat, Bias, Priene,� 105
et tu, Pittace, Lesbius sophistes,
et tu qui tetricis potens Athenis
uincis Socraticas, Solon, palaestras,
et tu, Tyndareis satus Therapnis,
Chilon, legifero prior Lycurgo.� 110

Tra il 461 e il 466/467 si colloca questo componimento dedicato 
a Consenzio, «rampollo di una famiglia aristocratica, educato nel 
modo più tradizionale, impegnato politicamente […] e poi costretto 
a un ‘ritiro’ forzato»,38 con il quale è in corso uno scambio letterario. 
A essere elogiato è qui il padre di Consenzio, ugualmente dotto, 
ugualmente nativo di Narbona, rigoroso come un Romano, raffinato 
come un Greco. Come si vede, la tradizionale lista dei sapienti, cui 
seguiranno filosofi e letterati, è funzionale allo scopo del poeta. E 
che si tratti ormai di topoi ricorrenti e formalizzati è confermato da 
altre occorrenze sidoniane, come nel panegirico per Antemio, dove 
si descrive il curriculum studiorum del giovane e si mostra quella 
‘vertigine della lista’ che verrà cristallizzata nello stile accumulativo 
di questo poeta: 

37  Per riprendere il titolo del volume di Condorelli (2008), utile strumento per 
un’introduzione generale a Sidonio; si veda anche il sito Sidonapol (https://sidonapol.
org/), curato da Joop van Waarden.
38  Santelia 2023, 213 nota 2. Più in generale, si rimanda al commento di Santelia 
2023 all’intero carme. 

https://sidonapol.org/
https://sidonapol.org/


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 24
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Sidon. carm. 2.156‑81
Nec minus haec inter ueteres audire sophistas:
Mileto quod crete Thales uadimonia culpas,
Lindie quod Cleobule canis: modus optimus esto,
ex Ephyra totum meditaris quod Periander,
Attice quodue Solon finem bene respicis aeui,	� 160
Prienaee Bia, quod plus tibi turba malorum est,
noscere quod tempus, Lesbo sate Pittace, suades,
quod se nosse omnes uis, ex Lacedaemone Chilon.
Praeterea didicit uarias, noua dogmata, sectas:
quicquid laudauit Scythicis Anacharsis in aruis,� 165
quicquid legifero profecit Sparta Lycurgo,
quicquid Erechtheis Cynicorum turba uolutat
gymnasiis, imitata tuos, Epicure, sodales,
quicquid nil uerum statuens Academia duplex
personat, arroso quicquid sapit ungue Cleanthes,� 170
quicquid Pythagoras, Democritus Heraclitusque
defleuit, risit, tacuit; quodcumque Platonis
ingenium, quod in arce fuit, docet ordine terno,
quae uel Aristoteles, partitus membra loquendi,
argumentosis dat retia syllogismis;� 175
quicquid Anaximenes, Euclides, Archyta, Zenon,
Arcesilaus, Chrysippus Anaxagorasque dederunt,
Socraticusque animus post fatum in Phaedone uiuus,
despiciens uastas tenuato crure catenas,
cum tremeret mors ipsa reum ferretque uenenum� 180
pallida securo lictoris dextra magistro.

Si mostra così una condivisione dotta e ‘cortese’ tra gli interlocutori, 
ma anche una sorta di «proposta paideutica»,39 dove il poeta si fa 
magister assumendo una posizione preminente in ragione del 
possesso di quella cultura ‘classica’ apprezzata e riconosciuta dai 
suoi destinatari. Di tutto questo si ricorderà Fortunato, che scrive 
un secolo dopo Sidonio. I suoi interlocutori sono i nuovi dominatori, 
i sovrani e notabili della corte austrasica: egli non parla a suoi pari 
ma da ‘immigrato’ parla a sovrani e superiori stranieri.40 E anche 
il patricius Giovino, dedicatario per certi versi d’eccezione, poeta 

39  Santelia 2016. Sui rapporti di intertestualità tra Sidonio e Venanzio Fortunato, si 
veda il recente saggio di Condorelli 2020b e in particolare 371‑3, dove la studiosa mette 
in relazione proprio Ven. Fort. carm. 7.12.33‑45 con Sidon. 24.60‑4 (in questo caso un 
elenco asindetico di diverse specie di fiori). 
40  Di recente, nella prima parte di un più ampio contributo, Condorelli (2025, 
169‑74) ha ripercorso efficacemente la biografia di Fortunato, «exul e hospes» (169), 
con particolare riguardo alla prospettiva (auto)biografica e all’autorappresentazione 
fornita dal poeta entro i suoi testi. Si veda anche Pietri 2012. 

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 25
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

e letterato egli stesso, rappresenta un’aristocrazia che guarda 
all’antico modello gallo-romano con un desiderio di emulazione. Così 
la continua e sistematica rievocazione di un patrimonio culturale 
prestigioso, ma che si allontana, diventa per Fortunato reale 
strumento di affermazione sociale: «l’amitié pouvait franchir les 
frontières [cf. Ven. Fort. carm. 6.55‑8] à condition de savoir écrire, 
et surtout bien écrire».41

Torniamo allora per un ultimo commento al verso-lista: Archita, 
Phytagoras, Aratus, Cato, Plato, Chrysippus. Spicca il riferimento a 
Cato, unico nome latino entro la serie di personaggi greci. Perché 
Catone e quale Catone? Giancarlo Mazzoli ha immaginato trattarsi 
del Censore, sulla base del «confronto col Cato maturus di 7.7.3»,42 
componimento indirizzato da Fortunato a Lupo duca di Champagne,43 
il cui attacco celebrativo sfrutta una triade di virtù latine personificate 
da Scipione, Catone e Pompeo:

Ven. Fort. carm. 7.7.3‑4
Scipio quo sapiens, Cato quod maturus agebat,

Pompeius felix, omnia solus habet.

Tuttavia, in tale caso la figura di Catone è legata al rigore morale 
o all’antica eloquenza e a mio avviso non spiega fino in fondo il 
Cato di 7.12. Un parallelo interessante viene da un epigramma 
dell’Anthologia Latina, tra quelli attribuiti a Floro:44 Quippe malim 
unum Catonem quam trecentos Socratas (AL 250.3). Anche qui 
non vi è certezza su quale Catone sia menzionato (generalmente 
ritenuto il Censore, più probabilmente l’Uticense, in quanto «sapiens 
la cui rigida moralità e la morte eroica si potevano prestare bene 
a fronteggiare la personalità del filosofo greco»);45 del resto, andrà 
sottolineato che, nell’immaginario letterario, i due Catoni vennero 
presto sovrapposti e confusi in un unico exemplum di costumi severi 
e generale saggezza. È però interessante l’accostamento con Socrate, 
all’interno di una contrapposizione tra l’esaltazione dei mores romani 
e la denigrazione di ciò che è greco, perché testimonia di come la 
coppia diventi topica. A questo proposito, si veda ad esempio il carme 
epigrafico, di datazione incerta, dove compaiono nello stesso verso 
Socratis os e corda Catonis,46 o il passo di Salviano di Marsiglia in 

41  Dumézil 2009, 174. 
42  Mazzoli 2007‑08, 74.
43  George 1992, 79‑82; Di Brazzano 2001, 388 nota 23; Dumézil 2009, 171‑7.
44  Sui problemi di attribuzione e cronologia di questi testi, cf. Di Giovine 1988, 11‑29.
45  Di Giovine 1988, 114‑15.
46  EDR073038. Si veda il testo completo con riferimenti e bibliografia al link https://
www.mqdq.it/textsce/CE|appe|0358. 

https://www.mqdq.it/textsce/CE|appe|0358
https://www.mqdq.it/textsce/CE|appe|0358


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 26
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

cui, pur con un giudizio negativo, Catone è associato a Socrate come 
rappresentante romano della sapientia: uxorem enim suam alteri viro 
tradidit: sicut etiam Romanus Cato, id est alius Italiae Socrates. Ecce 
quae sunt Romanae et Atticae sapientiae exempla (gub. 7.103). Nel 
verso di Fortunato, Cato è esplicitamente accostato a Plato: anche 
questa coppia è diffusa, in particolare nei testi tardoantichi; diversi 
casi si trovano nell’esemplificazione filosofica proposta da Agostino 
e Boezio.47 Ancora, come riferimento per il Catone ‘filosofo’ non 
sembra inutile richiamare i Disticha Catonis, raccolta di carattere 
gnomico e sapienziale, di autore incerto ed epoca imprecisata, ma 
popolare nella tarda antichità e per tutto il Medioevo come manuale 
scolastico.48 Infine, non escluderei che un qualche ruolo nella scelta 
del poeta sia giocato anche da quella ‘memoria grammaticale’, già 
chiamata in causa come proposta di lavoro per il pulcherrimus Astur; 
Catone e Platone sono nomi assonanti e indissolubilmente legati da 
ragioni morfologiche: Cato Catonis si declina come Plato Platonis, in 
un dittico di exempla grammaticali indelebile come solo quello delle 
formule studiate e ripetute a scuola.49 Il nome di Catone, all’apparenza 
eccentrico, potrebbe dunque essere venuto così in soccorso a 
Fortunato, offrendogli peraltro una soluzione per il necessario bisillabo 
a completamento di un verso già prosodicamente rocambolesco. 

E proprio la prosodia e il generale trattamento riservato ai nomi 
greci costituiscono un altro aspetto degno di interesse, come già 
notava Mazzoli: 

soprattutto risaltano, sul piano prosodico, le acrobazie cui il 
poeta è costretto nell’olodattilico v. 25, con la correptio delle 
penultime di Archytas/Archita e Aratus. Nello stesso verso si 
notino i trattamenti incongrui delle aspirate greche in Phytagoras 
e Crysippus accreditati dalla prevalente grafia dei manoscritti.50 

47  Ad esempio, Aug. civ. 2.7: magis intuentur quid Iuppiter fecerit, quam quid docuerit 
Plato uel censuerit Cato; Boeth. Porph. isag. editio secunda 3.4: sub homine uero indiuidui 
singularesque homines utPlato, Cato, Cicero et ceteri, quorum numerum pluralitas infinita 
non recipit. […] Homo uero ipse Platonis, Catonis, Ciceronis non erit, ut dictum est, genus, 
sed est solum species. Nec solum differentiae rationalis species est homo, uerum etiam 
Platonis et Catonis ceterorumque species appellatur, propter diuersam scilicet causam. 
48  Sintesi e aggiornamento in Connolly 2022.
49  Cf. Char. gramm. 1.63.8‑10: O littera terminantur tam masculina quam feminina, sed 
o correpta nominatiuo, circumducta uero genetiuo, ueluti Cato Catonis, Cicero Ciceronis, 
Nero Neronis, Iuno Iunonis, regio regionis: communia, cupo cuponis, fullo fullonis; Ps. 
Prob. De nomine excerpta 4.211.9‑11 nomina masculini generis, quae in o exeunt in 
nominatiuo, per omnes casus eadem littera efferuntur, ut Cato Catonis, Milo Milonis, Maro 
Maronis et similia. Si veda anche, successivamente, la sintesi di età carolingia di Petrus 
Pisanus, ars gramm. (recensio α) 16.346‑9 (CC CM 293, ed. Luhtala, Reinikka 2019) Sunt 
nomina tertiae declinationis que in ‘o’ exeunt, et propria sunt masculini generis, ut ‘Maro 
Maronis’, ‘Cato Catonis’, ‘Cicero Ciceronis’, ‘Varro Varronis’, et feminini, ut ‘Dido Didonis’.
50  Mazzoli 2007‑08, 73. 

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 27
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Se l’incertezza nella trasmissione dei nomi greci nella tradizione 
manoscritta non sorprende, tuttavia l’impressione è di trovarsi qui 
di fronte a qualcosa di più, un irreversibile superamento del mondo 
‘classico’ sia sul piano della forma, con l’esibita noncuranza delle leggi 
prosodiche e ortografiche, sia su quello dei contenuti, come dimostra 
l’ultima serie di exempla proposti, gli antichi poeti e letterati la cui 
fama scomparirà con la morte:

Ven. Fort. carm. 7.12.27‑30
Quidue poema potest? Maro, Naso, Menander, Homerus,	

quorum nuda tapho51 membra sepulchra tegunt?
Cum uenit extremum neque Musis carmina prosunt

nec iuuat eloquio detinuisse melos.	�  30

Al v. 27 il difficile problema testuale determinato da un incomprensibile 
lysa/lyxa/lisa dei manoscritti, su cui la critica si era cimentata 
(Leo stampa lysa in nota, dopo le variae lectiones; Reydellet e Di 
Brazzano mettono a testo Lysa), è stato a mio avviso definitivamente 
risolto grazie a una proposta (Naso) già del Fabricius, giustamente 
valorizzata da Mazzoli;52 a essere qui evocati come antonomastici 
sono i pilastri della formazione scolastica: i latini Virgilio e Ovidio e 
i greci Menandro e Omero. 

Il valore esemplare di una quadriga di autori per sostenere la 
propria tesi si riscontra in diversi precedenti. Ecco qualche esempio 
significativo in tal senso, senza pretese di esaustività:

Prop. 3.21.25‑8 
Illic uel stadiis animum emendare Platonis

incipiam aut hortis, docte Epicure, tuis;
persequar aut studium linguae, Demosthenis arma,

librorumque tuos, docte Menandre, sales.

In questo carme la doppia coppia di filosofi e letterati greci è inserita 
da Properzio in un testo lontano dal nostro ma che presenta alcuni 
tratti interessanti. Fondato sul tema del viaggio (ovviamente caro a 
Fortunato per ragioni biografiche), il testo rappresenta il poeta che 
abbandona Roma gravato dalle pene d’amore per rifugiarsi ad Atene. 
Qui egli troverà riparo e potrà guarire la propria anima nutrendola 
con la filosofia di Platone ed Epicuro e rigenerandola tramite la 
forza dell’eloquenza di Demostene o della poesia di Menandro. Per 

51  Nuda tapho è congettura presente nell’edizione di Leo 1881 contro nuda tabo/nuda 
tebo/nudata dei codici: cf. Reydellet 1998, ad loc. 
52  Una sintesi del problema, con le diverse proposte e la corretta attribuzione a 
Fabricius 1564, 701 della congettura Naso in Mazzoli 2007‑08, 77‑8. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 28
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Properzio la filosofia e la poesia, il loro valore, la loro dignità sono il 
rimedio per le sofferenze che verranno cancellate dal tempo e dalla 
morte, nel cui segno, significativamente, si chiude il testo. Ben nota 
è la difficile sorte delle elegie di Properzio nella Tarda Antichità e 
nell’Alto Medioevo; tuttavia, gli spunti che questo carme offre nella 
forma e nelle immagini concorrono a mio avviso alla creazione del 
topos e dello schema che arriveranno fino al poeta tardoantico.53 E 
così si veda ancora Ovidio:

Ov. am. 1.15.9‑18
Viuet Maeonides, Tenedos dum stabit et Ide,

dum rapidas Simois in mare uoluet aquas;� 10
uiuet et Ascraeus, dum mustis uua tumebit,

dum cadet incurua falce resecta Ceres;
Battiades semper toto cantabitur orbe:

quamuis ingenio non ualet, arte ualet;
nulla Sophocleo ueniet iactura cothurno;� 15

cum sole et luna semper Aratus erit;
dum fallax seruus, durus pater, improba lena

uiuent et meretrix blanda, Menandros erit.

Come si è visto, Ovidio è auctor indiscusso per Fortunato, si trova 
nella filigrana del carme 7.12 ed è direttamente evocato se si accetta 
il nome Naso restituito a testo.54 Questa elegia, l’ultima del I libro 
degli Amores, è costruita su un elenco di poeti greci e latini resi 
immortali dalla poesia, il cui valore viene fieramente contrapposto 
all’impegno militare o a quello nel foro, terreno nel quale gli uomini 
normalmente (e a torto) cercano la gloria imperitura. Ecco emergere 
il tema da cui siamo partiti. Significativi l’inizio e la fine del carme, 
che incorniciano la serie di poeti:

53  Sul legame di Fortunato con la poesia elegiaca, Consolino (1977) rilevava come la 
conoscenza di Properzio da parte del nostro poeta sia del tutto dubbia, ma nondimeno 
sottolineava l’esistenza di un portato (financo inconsapevole) del genere elegiaco e dei 
topoi da esso prodotti nell’autore tardoantico. Trovo utile anche un rimando a D’Angelo 
2022, con una rassegna di passi di autori classici messi a confronto con i carmi odeporici 
di Fortunato nonché al recente contributo di Condorelli 2020a, che, pur occupandosi 
di un tema non evocato in questa sede (le possibili tracce catulliane entro i carmi di 
Fortunato), pure fornisce ampia bibliografia sui rapporti con la tradizione latina più 
‘sfortunata’ in termini di storia di trasmissione. 
54  Mazzoli 2007‑08, 78 (con bibliografia). In generale, su Ovidio auctor di Venanzio 
Fortunato molto si è scritto, con particolare riguardo naturalmente alla produzione 
elegiaca: si vedano ad es. Consolino 1977; 1993; Wasyl 2015; Fielding 2017, 182‑207; 
Fuoco 2019; Filosini 2020.

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 29
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

Ov. am. 1.15.7‑8, 41‑2
Mortale est, quod quaeris, opus; mihi fama perennis 

quaeritur, in toto semper ut orbe canar 
[…]
Ergo etiam cum me supremus adederit ignis, 

uiuam parsque mei multa superstes erit. 

Evidente ancora una volta è il ribaltamento provocatorio e quasi 
paradossale operato da Fortunato; e la conferma arriva da un 
confronto con un altro testo in distici, questa volta un epigramma 
di Marziale, «che sembra presentare l’unica occorrenza unitaria del 
quartetto nella letteratura latina prima di Fortunato»:55

Mart. epigr. 5.10.7‑10
Ennius est lectus saluo tibi, Roma, Marone;

et sua riserunt saecula Maeoniden,
rara coronato plausere theatra Menandro,
norat Nasonem sola Corinna suum.� 10
Vos tamen o nostri ne festinate libelli:

si post fata uenit gloria, non propero.

In questo testo la gloria imperitura è negata ai vivi, ma concessa 
dopo la morte ai grandi poeti, ben rappresentati dai due sommi 
greci (Omero e Menandro) e dai due latini (Virgilio e Ovidio). La 
dichiarazione dell’ultimo verso post fata uenit gloria chiude a cerchio 
quella dell’incipit: uiuis… fama negatur. Si tratta ancora una volta 
di un richiamo a una tradizione cólta entro il cui solco Fortunato 
volutamente si inserisce, ma per ribaltarla e restituire con più forza 
il messaggio cristiano: l’unica vera gloria e l’unica salvezza contro la 
morte è Cristo. E un eloquente manifesto di questa presa di posizione 
è fornito da Fortunato stesso, nell’incipit del carme 8:

Ven. Fort. carm. 8.1‑12
Aonias auido qui lambitis ore Camenas

Castaliusque quibus sumitur aure liquor,
quos bene fruge sua Demosthenis horrea ditant

largus et inriguis implet Homerus aquis,
fercula siue quibus fert diues uterque minister,� 5

Tullius ore cibum, pocula fonte Maro;
uos quoque qui numquam morituras carpitis escas,

quos paradisiaco germine Christus alit,

55  Mazzoli 2007‑08, 78: la prima segnalazione di questo confronto si deve ad Alberto 
Canobbio, come ricorda lo stesso Mazzoli. Sui criteri di selezione e ordinamento dei 
‘classici’ citati in Marziale, dunque di interesse anche qui, si veda Pini 2006. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 30
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 13-30

facundo tonitru penetrati qui retinentur
nunc monitis Pauli, postea claue Petri,� 10

Fortunatus ego hinc humili prece uoce saluto
(Italiae genitum Gallica rura tenent).

Si tratta del testo di apertura della seconda raccolta poetica (libri 
VIII-IX, pubblicati intorno al 590‑91).56 Fortunato presenta sé stesso 
e Radegonda e chiede a tutti quanti frequentino le Lettere e le 
Scritture di inviare al monastero di Poitiers esemplari del Salterio 
e di altri libri sacri. Si è ipotizzato che per i suoi contorni e per il 
tono elevato, supportato dal richiamo alla tradizione ‘classica’, questo 
carme epistolare potesse essere stato usato come una «presentazione 
ufficiale di sé stesso e di Radegonda, destinata alla corte imperiale di 
Costantinopoli e affidata all’ambasceria che Sigeberto inviò al fine di 
richiedere la reliquia della Croce»57 a Giustino II. Qui il poeta si rivolge 
a un pubblico duplice: «quelli che arricchiscono il proprio bagaglio 
culturale (cf. v. 3 ditant e v. 4 implet), frequentando la letteratura 
classica, e quelli che preferiscono il cibo di Cristo che non perisce. 
[…] Queste due categorie appaiono qui irenicamente giustapposte 
senza le più o meno ruvide antitesi consuete nella poesia cristiana».58 
Spiccano nell’elenco due gruppi, intrecciati, ma di cui il secondo 
costituisce superamento del primo: la doppia coppia dell’eloquenza 
e della poesia greco-romana (Demostene, Omero-Cicerone, Virgilio) 
e la triade composta da Cristo, Paolo e Pietro. Immediatamente dopo, 
al v. 11, il poeta Fortunatus introduce sé stesso59 con una «succinta 
biografia […]. Venanzio, novello Girolamo, ritrae se stesso e la sua 
vita, vista come un percorso rettilineo che, Martino duce, da Ravenna 
lo ha condotto a Poitiers»:60 il poeta si fa icasticamente trait d’union 
tra due mondi e due epoche, definendo così finalmente la sua identità 
più vera. 

56  Reydellet 1994, LXX. 
57  Di Brazzano 2001, 422‑3 nota 1 (con bibliografia); Consolino 2003, 253‑4.
58  Nazzaro 1993, 101.
59  Sulla rilevanza di questo «modulo espressivo marcatamente autobiografico, 
segnato in maniera significativa dalla menzione del proprio nome», che compare in 
oltre 50 occorrenze nei carmi, si veda Condorelli 2025, 174‑87 (citazione da 174).
60  Consolino 2003, 253. 

Martina Venuti
Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato



Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 31
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-08-01  |  Published 2026-01-21
© 2026 Di Brazzano  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/003

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Roma antica negli scritti  
di Venanzio Fortunato
Stefano Di Brazzano
Liceo classico Francesco Petrarca, Trieste, Italia

﻿

 In un recente articolo L. Mondin ha esaminato, nel più ampio 
contesto della poesia latina cristiana, uno dei τόποι ai quali Venanzio 
Fortunato più volentieri ricorre nel descrivere le schiere dei beati nel 
cielo, ovvero l’uso metonimico della terminologia politico-militare 
della res publica romana.1 Esso costituisce, per la frequenza e per 
la sistematicità del suo impiego, il tratto forse più significativo 
della presenza dell’antichità romana nella creazione poetica – e non 

1  Mondin 2021, in particolare 331‑2; 343‑6.

Abstract  Excerpts from verse and prose works by Venantius Fortunatus are presented 
in which references to the city of Rome appear: to its martyrs, its sovereigns and its 
illustrious families, to personalities and places of culture. The mention of personalities 
of ancient Rome appears in rhetorically connoted contexts: emperors and leaders 
constitute exempla for the sovereigns, the literati appear either in the context of the 
locus humilitatis referring to the poet himself or in the praises of cultured dignitaries, 
ecclesiastics and laymen, of the Merovingian kingdoms, especially if they could boast 
descent from families of senatorial rank, custodians of cultural continuity with the 
Roman past.

Keywords  Venantius Fortunatus. Ancient Rome. Merovingian Gaul. Late Antiquity. 
Roman Heritage.

Sommario  1 Martiri e santi romani. – 2 Imperatori romani e famiglie illustri. – 3 Roma 
come luogo di cultura. – 4 Conclusioni.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/003&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 32
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 32
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

solo – di questo letterato tardoantico. In questa sede si presenteranno 
invece i richiami espliciti alla città di Roma, ai suoi testimoni della 
fede e alle sue personalità politiche e culturali.

1	 Martiri e santi romani

Se dunque più volte Venanzio descrive la Chiesa trionfante nei cieli 
come un senatus, il ruolo dei consules non può essere rivestito che 
dai due principes apostolorum martirizzati nell’Urbe, Pietro e Paolo. 
Solo in pochi casi tuttavia si ha una loro associazione esplicita con 
la città. Il brano più significativo si trova nella chiusa del III libro 
della Vita sancti Martini: il poeta amplifica tramite enumerazioni, 
antitesi e vari tratti di quello che M. Roberts ha chiamato jeweled 
style la materia di Sulp. Sev. dial. 2.13.1‑7 sulle uisiones celesti di 
Martino.2 Tra i santi che gli appaiono ci sono appunto Pietro e Paolo, 
la cui passione e sepoltura a Roma conferiscono alla città la dignità 
di princeps fidei. Mart. 3.496‑505:

Dogmate tantorum Christi data munera pangit
Hebraeus, Graecus, Romanus, Barbarus, Indus,
Israhelita canit, simul Atticus atque Quiritis,
principibus geminis fidei sub principe Roma,	
carnis apostolicae quo sunt duo celsa sepulchra.
Prima tenent terris et utrique priora supernis,	
dogmatis ore pares et sedis honore curule
Ambo triumphantes spargunt noua dona per orbem,
una nempe die quos passio sancta beauit
et sacra sic geminus signauit tempora consul.

Il toponimo è rilevato dalla posizione in clausola nonché dal poliptoto 
principibus … principe. Anche gli esametri seguenti sono retoricamente 
connotati: il v. 501 da allitterazione e omoteleuto, il successivo dalla 
costruzione bimembre parallela ancora con omoteleuto, l’ultimo è un 
versus aureus con doppio iperbato intrecciato. Nei vv. 502‑5 vi sono, 
in evidenza per il numero di sillabe o perché in clausola, termini 
afferenti all’ambito politico-militare romano.

L’apostolicum par è presente anche nella rassegna di santi che 
accolgono la vergine in cielo nel De uirginitate, carm. 8.3.137‑40:

2  Cf. Quesnel 1996, 153‑4 con le note 75‑6. Non si considerano le occorrenze di Roma 
in Mart. 4.405 poiché già presente nell’ipotesto e di Tibris in Mart. 2.78 in quanto 
semplice elemento di un’enumerazione. Per la definizione di jeweled style si rimanda 
a Roberts 1989.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 33
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Iurisconsulti Pauli comitante uolatu
princeps Romana currit ab arce Petrus.

Conueniunt ad festa simul sua dona ferentes
hi quorum cineres urbs caput orbis habet.

Passo in cui si segnala il singolare epiteto per l’apostolo Paolo mai 
adoperato da alcun altro autore.3 L’enumerazione (su cui si ritornerà 
più avanti) si conclude con due domande retoriche, secondo una sorta 
di Ringkomposition in cui l’importanza dei martiri romani è rimarcata 
per un verso tramite l’allitterazione, per un altro con l’apostrofe 
diretta all’Urbe, vv. 173‑4:

Europae atque Asiae quis lumina tanta recurrat? 
Vel tua quis possit pignora, Roma, loqui?

Un’analoga rassegna si ha anche nell’omologa scena dell’elegia in 
lode della vergine Maria, in cui ella è accolta in trionfo in Paradiso 
dal Figlio: anche qui vi è un’enumerazione di martiri pertinenti a 
varie aree geografiche, aperta da Stefano e da quelli – peraltro non 
nominati – venerati nelle cinque città patriarcali, laud. Mar. 281‑4:

Italiae mundique caput quos Roma retentat,
urbs uel Alexandri aut Antiochenus ager,

quos Hierosolimis aut quos Byzantion oris
                 … tenet.

In questi ultimi due componimenti il primato di Roma (nel secondo 
caso presentato analiticamente dapprima sull’Italia quindi sul 
mondo) sembra però non trovar fondamento soltanto sul sepolcro dei 
due apostoli: il suo essere caput orbis pare preesistere all’annuncio 
cristiano, ancorché quest’ultimo ne costituisca il perfezionamento, e 
sussistere perciò nella potenza politica e militare che per tanti secoli 
l’avevano caratterizzata.

Una prospettiva più esplicitamente cristiana segna invece la 
menzione della città nel poemetto composto a nome di Radegonda 
per Martino di Braga, carm. 5.2.5‑8:

Redditur auulsis spinis urbs Romula princeps,
principis egregii uomere culta Petri.

Paulus ad Illyricos Scythicas penetrando pruinas
dogmate feruenti frigora soluit humi.

3  Roberts (2017a, 875) nel richiamare Isid. orig. 5.14 confonde evidentemente 
l’apostolo con l’omonimo giurista del sec. III d.C.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 34
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 34
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Nel passo, connotato dal poliptoto in enjambement dei vv. 5‑6, dagli 
omoteleuti nei pentametri e dall’allitterazione nel v. 7, la conversione 
del regno svevo dall’arianesimo all’ortodossia – rappresentata 
dall’urbs Romula che riacquista così il primato che le 
compete – ottenuta dal vescovo nativo della Pannonia Quiritis (v. 21) 
è presentata come l’opera del pius agricola Pietro, mentre Paolo con 
il calore appassionato della sua predicazione riscalda le regioni più 
fredde e impenetrabili (anche spiritualmente).4

In occasione di un dono di reliquie da parte della sede apostolica alla 
Chiesa di Nantes, Venanzio compose, verosimilmente su commissione 
del vescovo locale Felice, carm. 3.7, di cui sono particolarmente 
significativi i vv. 3‑9 e 17‑20:

Caelorum portae, lati duo lumina mundi,
ore tonat Paulus, fulgurat arce Petrus.	

Inter apostolicas radianti luce coronas
doctior hic monitu, celsior ille gradu.

Per hunc corda hominum reserantur et astra per illum,	
quos docet iste stilo, suscipit ille polo.	

Pandit iter caeli hic dogmate, clauibus alter,	
…

Fortia bella gerens quisquis cupit astra tenere,
rex dedit hos proceres militis esse duces.

Gallia plaude libens, mittit tibi Roma salutem,
fulgor apostolicus uisitat Allobrogas.

La prima sezione del componimento riprende metafore già adoperate 
altrove dal poeta, ed è costruita tutta secondo antitesi volte a 
dimostrare la complementarità dell’operato dei due apostoli: la 
predicazione da parte del primo e l’esercizio dell’autorità da parte 
del secondo, ambiti rimarcati tre volte dal chiasmo (vv. 2, 5 e 7) e 
due dal parallelismo (vv. 4 e 6).

Nel carme Ad Iustinum iuniorem imperatorem et Sophiam Augustos 
Venanzio adopera infine l’espressione cathedra Petri attribuendo a 
questo apostolo il dogma, termine da lui solitamente usato per la 
predicazione paolina (carm. app. 2.15‑17, 20):5

Quam merito Romae Romanoque imperat orbi
qui sequitur quod ait dogma cathedra Petri,

quod cecinit Paulus passim, tuba milibus una:
gentibus et stupidis fudit ab ore salem,

4  George 1992, 67‑9.
5  Su questo componimento da ultima Pisacane 2002, in particolare sul passo 323‑4; 
cf. George 1992, 65.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 35
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

cuius quadratum linguae rota circuit axem
eloquiique fide frigida corda calent.

La legittimità della giurisdizione sovrana, fondata sull’accettazione 
dell’ortodossia ‘romana’ (cf. il carme a Martino di Braga) è enfatizzata 
dalla figura etimologica, mentre la vittoria di questa sulle dottrine 
ereticali è sottolineata dalla catena allitterante (v. 20).6

Terzo tra i martiri romani per notorietà e diffusione del culto dopo 
Pietro e Paolo, grazie alla passio narrata da Ambrogio e celebrata 
in versi da Prudenzio, è il diacono ispanico Lorenzo.7 La sua prima 
menzione da parte di Venanzio si ha già in uno dei due epigrammi 
che si vogliono composti anteriormente al trasferimento in Gallia. 
Nel templum domni Andreae consacrato dal vescovo Vitale (di Altino?) 
sono infatti deposte reliquie di molti martiri: dall’Urbe (ancorché 
essa non sia nominata) provengono, oltre ai due apostoli, Lorenzo e 
Cecilia su cui si ritornerà (carm. 1.2.7‑10, 13‑14, 23‑4):

Quo ueneranda pii requiescunt uiscera Petri,
qui meruit solus claue ligare polos.

Paulus apostolica simul hac retinetur in aula,
seductor quondam qui modo doctor ouat.

…
Haec sua tecta replet Laurentius igne sereno,

cui pia flamma dedit luce perenne diem.
…
Sanctus Alexander felixque Cicilia pollent,

quos meritis omnes una corona manet.

Nel passo spiccano la duplice allitterazione del v. 7, l’omoteleuto del 
pentametro successivo e la paranomasia seductor-doctor al v. 10.

Roma come luogo della passio di Lorenzo è invece esplicitamente 
menzionata nella già vista galleria di martiri del De uirginitate, in cui 
il nome è caricato da una nota d’affetto8 (carm. 8.3.163‑4):

Hinc simul Hilarium, Martinum Gallia mittit,
te quoque, Laurenti, Roma, beate mihi.

Entro questa rassegna vi sono alcuni versi dedicati a martiri vergini 
tra le quali vi è ancora Cecilia, sorprendentemente associata alla 

6  George 1995, 112 nota 4.
7  Rispettivamente Ambr. off. 1.41.205‑7 e Prud. perist. 2.
8  Cf., in riferimento sia a santi sia a luoghi, i successivi vv. 167‑8: Vitalem ac reliquos 
quos cara Rauenna sepultat | Geruasium, Ambrosium, Mediolane, meum, ma anche Mart. 
4.665: mea Taruisus.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 36
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 36
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Sicula (scil. terra), quando invece la tradizione, risalente almeno al 
sec. V,9 la ha sempre presentata come romana (carm. 8.3.171):

Caeciliam Sicula profert, Seleucia Theclam.

Per spiegare questa singolarità, peraltro registrata già dai 
commentatori più antichi,10 M. Reydellet, dopo aver premesso che 
sulla provenienza della santa «Fortunat n’a pu se tromper», ricorda 
Varro ling. 5.101: a Roma quod orti Siculi, ut annales ueteres nostri 
dicunt, per concludere che

Fortunat a sans doute voulu souligner la noblesse de la famile de 
Cécile tout en jouant sur les assonances Sicula/Seleucia.11

Nondimeno, se lo scopo del poeta fosse stato questo, l’origine 
romana sarebbe stata senza dubbio preferibile rispetto a quella 
sicula, anche perché ben difficilmente le monache di Santa Croce, 
destinatarie del carme, avrebbero potuto cogliere il dotto riferimento 
a un testo che certo non era compreso tra le loro letture edificanti. 
Sembra invero più probabile la ricerca dell’effetto paronomastico, 
che tuttavia non sarà tanto con Seleucia, quanto con lo stesso nome 
della santa, verosimilmente ormai pronunciato con le due velari sorde 
completamente assibilate e, ovviamente, il dittongo chiuso, sino a 
giungere a una sostanziale omofonia.12 

Un’altra martire romana, di più antico culto e anch’essa nota grazie 
ad Ambrogio, è Agnese,13 menzionata nell’Epitaphium Vilithutae tra 
le sante che accolgono la giovane sposa prematuramente deceduta, 
carm. 4.26.95‑8:

Flore puellarum rosea stipante corona
inter uirgineos prima Maria choros:

hinc mater, hinc sponsa Agnes, Tecla dulcis, Agathe
et quaecumque Deo uirginitate placet.

9  Cecilia non è menzionata da alcuno dei Padri della Chiesa latini di IV-V secolo: le 
prime attestazioni del culto si hanno nelle catacombe romane. Cf. Josi 1963.
10  Cf. Luchi 1786, 277 nota qq: Forte in Sicilia, aetate Fortunati, sanctae Caeciliae 
memoria praecipuo honore colebatur, quam ceteroquin Romanam matronam (!) fuisse, 
proditum est.
11  Reydellet 1998, 137 nota 38. I Siculi avrebbero poi mutato sede per non subire 
angherie da parte delle genti vicine (cf. pure Colum. 1.3.6; Plin. nat. 3.56).
12  A questo proposito può essere utile segnalare che se in questo passo la tradizione 
è unanime nel leggere Caeciliam, in carm. 1.2.23 i manoscritti più autorevoli hanno 
invece Cicilia (posto a testo da Reydellet).
13  Ambr. uirg. 1.2.5‑4.19. Si prescinde dalle due menzioni della martire romana nella 
Vita sancti Martini (3.441, 457‑9) in quanto dipendenti dall’ipotesto Sulp. Sev. dial. 2.13.1‑7.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 37
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

L’epiteto sponsa allude alla passio della santa romana, che respinse 
le mire matrimoniali del suo persecutore adducendo di essere già 
promessa sposa di Cristo.14 Il suo nome ricompare poi, associato ad 
altre sante tra cui le romane Paolina ed Eugenia,15 nel De uirginitate, 
carm. 8.3.33‑6:

Eufemia illic pariter quoque plaudit Agathe
et Iustina simul consociante Thecla.

Hic Paulina, Agnes, Basilissa, Eugenia regnant
et quascumque sacer uexit ad astra pudor.

In carm. 8.1, componimento in cui la critica ha visto una sorta di 
lettera circolare in versi indirizzata a tutti coloro che avevano i 
mezzi per sostenere la fondazione monastica della regina Radegonda 
tramite donazioni di libri contenenti sia testi sacri sia testi profani 
greci e latini,16 Eugenia è accostata a varie sante ascete, tra cui 
spiccano le sei nobildonne romane discepole di san Girolamo, vv. 41‑6:

Parca cibo Eustochium superans, abstemia Paulam,
uulnera quo curet dux Fauiola monet,

Melaniam studio reparans, pietate Blesillam,
Marcellam uotis aequiperare ualens,

obsequio Martham renouat lacrimisque Mariam,
peruigil Eugeniam, uult patiendo Theclam.

Nell’elegia Ad uirgines poi il poeta presenta Radegonda mentre 
esorta ciascuna delle sue discepole a ricercare quei beni spirituali 
che Cristo elargì alla santa romana (carm. 8.4.13‑14):

Vnde magis, dulcis, hortamur ut ista requiras
quae dedit Eugeniae Christus et alma Theclae.

Infine, nel rivolgersi al re Childeberto II e alla madre Brunichilde 
dopo la morte della sua protettrice Radegonda, Venanzio auspica 

14  George (1992, 93 con la nota 38, parziale ritrattazione in George 1995, 12 note 
39‑40), seguita da Santorelli (1994, 83), vede sorprendentemente nella mater e nella 
Agnes sponsa rispettivamente Radegonda e la sua discepola Agnese badessa del 
monastero di S. Croce; ciò però è escluso dal momento che il carme risale certamente 
a prima del 576, cf. Reydellet 1994, LXX.
15  Si conoscono due diverse martiri romane di nome Paolina, una forse vittima 
della persecuzione di Decio, l’altra forse di quella di Diocleziano, cf. rispettivamente 
Amore 1962; 1964. Su Eugenia, martirizzata nella prima metà del III secolo e assai 
venerata, non solo a Roma, almeno dalla fine del successivo, cf. Gordini 1964. Entrambe 
compaiono, assieme a Cecilia e Agnese, nella teoria delle 22 vergini nella basilica 
ravennate di S. Apollinare Nuovo.
16  Reydellet 1994, LXX; Roberts 2009b, 188.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 38
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 38
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

ch’ella, accolta in paradiso da tutti i santi, tra cui Pietro, Paolo e 
Martino, si accompagni alla martire romana (carm. 10.7.25‑6):

Stat quoque post lacrimas ubi nunc Radegundis opima,
forsan et Eugeniam nunc tenet illa manu.

A dispetto di questa triplice associazione, in nessuna delle due 
biografie della santa regina si accenna a una sua particolare 
devozione verso questa vergine martire.

Venanzio non manca poi di rimarcare la provenienza romana del 
martire Saturnino vescovo di Tolosa († 250), celebrato in carm. 2.7 e 8, 
provenienza su cui concorda Greg. Tur. Franc. 1.30, ma che è dovuta 
con ogni verosimiglianza all’intento di retrodatare le origini cristiane 
della Gallia meridionale all’età subapostolica17 (carm. 2.8.11‑14):

Qui cum Romana properasset ab urbe Tolosam
et pia Christicoli semina ferret agri,

tunc uesana cohors Domini comprendit amicum
instituitque pii membra terenda trahi.

La Chiesa romana è presente anche nell’opera agiografica in prosa 
di Venanzio, segnatamente a conclusione del notissimo episodio del 
drago nella Vita sancti Marcelli.18 Nell’intento di porre su uno stesso 
piano la Chiesa parigina e quella fondata dagli apostoli Pietro e Paolo19 
egli accosta l’impresa del santo vescovo a quella compiuta a Roma 
dal papa Silvestro I (314‑37) contro il drago cosiddetto delle Vestali, 
benché, come ha recentemente affermato P. Santorelli, la somiglianza 
tra i due draghi e tra le due storie sia piuttosto vaga. Se infatti il 
mostro romano, non più nutrito dalle Vestali dopo la conversione di 
Costantino, placava la propria fame divorando ogni giorno seimila 
cittadini e perciò il santo pontefice gli sigilla la bocca e lo incatena 
fino al giorno del giudizio, quello parigino si limita a terrorizzare la 
popolazione e il vescovo non fa altro che metterlo definitivamente 
in fuga,20 come l’agiografo infine riconosce, rimarcando affinità e 
differenze tramite il duplice chiasmo (uita Marcell. 10.49):

17  Cf. Reydellet 1994, 62 nota 52; Garrigues 1968.
18  Su di esso si rimanda naturalmente a Le Goff 1977; si veda ora Santorelli 2015, 151.
19  Si ricorderanno, oltre a questo testo autentico, anche altri due testi falsamente 
attribuiti a Venanzio volti ad affermare l’apostolicità della Chiesa parigina: Passio 
sanctorum Dionysii, Rustici et Eleutherii e l’epigramma De sancto Martiali (Ps. Ven. 
Fort. carm. app. 3.11‑13).
20  Santorelli 2015, 129.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 39
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Si sanctorum uirorum ex factis merita conferantur, miretur 
Marcellum Gallia dum Roma Siluestrum, nisi hoc distat in opere, 
quod draconem sigillauit ille iste iactauit.

2	 Imperatori romani e famiglie illustri

Gl’imperatori più antichi compaiono soltanto come exempla storici 
nei passi retoricamente elaborati.

Nella lettera consolatoria diretta al uir illustris Salutare, 
esponente dell’aristocrazia senatoria che aveva da poco perso una 
figlia, Venanzio cerca di lenirne il dolore ricordando – conformemente 
al rango del destinatario – come anche personaggi di grandissima 
statura, quali appunto i sovrani dell’età antica, nel corso della loro 
vita siano stati colpiti da gravi lutti e da altre sciagure personali, 
epist. (carm. 10.2.12):

An certe conquereris quasi solus ista perpessus sis, cum casus hic 
uincat et reges? An felicior Augusto, fortior Alexandro, fauorabilior 
Traiano, sanctior es Theudosio? Cum hoc habeat obitu aequale tam 
miles quam princeps, patienter dolendum est quod habes commune 
cum mundo.

In queste righe riecheggia senza dubbio la formula felicior Augusto, 
melior Traiano con cui il senato acclamava ogni nuovo imperatore;21 
a melior Venanzio però sostituisce fauorabilior, aggettivo di senso 
generalmente passivo: ‘favorito (dalla divinità)’.22 Quanto ai 
riferimenti biografici, per Augusto si allude senz’altro alla perdita 
dei tre nipoti Marcello, Gaio e Lucio Cesare, per Traiano forse alla 
sterilità del suo matrimonio con Pompeia Plotina, per Teodosio alla 
morte delle due mogli Flaccilla e Galla e dei figli Pulcheria Teodosia, 
Graziano e Giovanni.

La figura di Traiano, optimus princeps per antonomasia, è 
introdotta poi quale speculum principum nel panegirico per Cariberto, 

21  Eutr. 8.5.3: Huius (sc. Traiani) tantum memoriae delatum est, ut usque ad nostram 
aetatem non aliter in senatu principibus adclametur, nisi «Felicior Augusto, melior 
Traiano». Adeo in eo gloria bonitatis obtinuit, ut uel adsentantibus uel uere laudantibus 
occasionem magnificentissimi praestet exempli, nonché Ps. Aur. Vict. epit. 11.15: Quid 
enim Nerua prudentius aut moderatius? Quid Traiano diuinius?; cf. Curtius 1992, 94‑6.
22  Cf. ad es. Sen. clem. 1.10.2: Haec eum (scil. Caesarem) clementia ad salutem 
securitatemque perduxit; haec gratum ac fauorabilem reddidit; Suet. Cal. 4: uulgo 
fauorabilis, detto di Germanico. Per Quint. inst. 11.1.42 il suo opposto è inuidiosus (inviso).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 40
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 40
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

paragonato da Venanzio dapprima a Davide per la mansuetudine,23 
quindi a Salomone per la giustizia24 (carm. 6.2.81‑4):

Tu melior fidei merito. Nam principis ampli
Traiani ingenium de pietate refers.

Quid repetam maturum animum, qui tempore nostro
antiqui Fabii de grauitate places?25

Suo tratto precipuo è la pietas: si ha qui verosimilmente il primo 
riferimento al fortunato aneddoto della vecchia che ferma il principe 
per avere giustizia, dovuto probabilmente a un’interpretazione 
fantasiosa di un bassorilievo raffigurante una figura femminile (forse 
una provincia?) nell’atto di venerare un imperatore. Esso è attestato 
esplicitamente per la prima volta da uno scrittore vissuto tre secoli 
dopo Venanzio, Giovanni Diacono di Montecassino, nella Vita Gregorii 
Magni,26 e fu poi spesso ripreso nel basso medioevo, ad esempio da 
Giovanni di Salisbury in Policraticus 5.8 e da Dante in Purgatorio 
10.73‑93.

Nel già ricordato carme Ad Iustinum et Sophiam Augustos sono 
poi menzionati Costantino e sua madre Elena, le cui personalità il 
poeta si augura che i destinatari possano in sé rinnovare (carm. app. 
2.67‑8):27

Vir Constantinum, Helenam pia femina reddas:
sicut honor similis, sic amor ipse crucis.

L’effimero imperatore d’Occidente Eparchio Avito (455‑56), antenato 
dell’Arcadio suocero del vescovo Leonzio II di Bordeaux, è oggetto 
di apostrofe nel componimento dedicato a quest’ultimo (carm. 
1.15.96‑100):28

Lumen ab Arcadio ueniens genitore refulget,
quo manet augustum germen, Auite, tuum.

23  Cf. Vulg. psalm. 131.2: memento, Domine, Dauid et omnis mansuetudinis eius.
24  Cf. Vulg. III reg. 3.16‑28. George (1992, 46 nota 52) ricorda altri passi di poeti 
tardoantichi in cui Traiano è assunto a modello di virtù: Claud. 8.18, 135; Sidon. carm. 
7.114‑18.
25  Quasi tutti i manoscritti presentano la forma con lenizione dell’occlusiva labiale 
intervocalica: Fauii, cf. del resto il nome Fauiōla, ovvero Fabiŏla, nel già visto carm. 
8.1.42, nonché l’esito italiano fava da faba.
26  PL LXXV, c. 105A-B. Cf. Curtius 1992, 404 note 48‑9; George 1992, 46 nota 52.
27  Pisacane 2002, 322‑5; George 1992, 65.
28  Reydellet 1994, 37 con la nota 77; Campanale 2011, 50‑1.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 41
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Imperii fastus toto qui rexit in orbe,
cuius adhuc pollens iura senatus habet.

Che il prelato bordolese tenesse in gran conto le ascendenze della 
propria stirpe legata alla tradizione di Roma e alle sue istituzioni è 
altresì dimostrato dall’epitafio composto da Venanzio per lui (carm. 
4.10.7‑8):29

Nobilitas altum ducens ab origine nomen
quale genus Romae forte senatus habet.

Si ricorderà da ultimo l’epitaphium Ruriciorum, due vescovi di 
Limoges, nonno e nipote, esponenti di un’altra antica famiglia 
senatoria, legata da parentela con gli Anicii, una delle più potenti 
gentes aristocratiche romane del tardo impero, con ramificazioni in 
numerose province sia della pars occidentis sia della pars orientis30 
(carm. 4.5.7‑8):

Ruricii gemini flores quibus Aniciorum
iuncta parentali culmine Roma fuit.

3	 Roma come luogo di cultura

Si è visto sopra che per descrivere adeguatamente il maturus animus 
del re Cariberto Venanzio ricorre all’accostamento a un nome di 
famiglia che già gli stessi romani consideravano oltremodo evocativo 
della grauitas repubblicana e del mos maiorum: la gens Fabia, dalle 
cui file uscirono numerosissimi magistrati e condottieri, il più illustre 
dei quali è naturalmente Quinto Fabio Massimo, l’eroe della seconda 
guerra punica.31

Il luogo più significativo in cui Venanzio fa appello al valore 
esemplare di personaggi eminenti della storia di Roma è però uno dei 
carmi dedicati a Lupo, esponente della nobiltà senatoria dell’Austrasia 
fedele al retaggio romano, che fu tra i primi sostenitori del poeta al 
momento del suo arrivo nel regno franco.32 Non sarà certo un caso 
se esso si apre con la menzione degli antiqui proceres e delle glorie 
dei priores – significativamente tutti di età repubblicana – che, in 

29  Cf. l’epitafio per un altro Arcadio che potrebbe essere figlio di Leonzio, carm. 
4.17.3‑4: Hic puer Arcadius, ueniens de prole senatus, | festinante die raptus ab orbe iacet.
30  Per le relazioni tra le due famiglie si veda Reydellet 1994, 201 note 26, 28.
31  George 1995, 37 nota 61; singolare la perplessità di Reydellet (1998, 56 nota 31): 
«Mais de quel Fabius s’agit-il?».
32  Per i dati biografici, cf. Reydellet 1998, 184 nota 28; George 1992, 79‑80.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 42
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 42
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

ossequio al locus rhetoricus definito cedant… sono appunto invitati a 
farsi da parte davanti a colui che li supera tutti grazie alle sue doti33 
(carm. 7.7.1‑8):

Antiqui proceres et nomina celsa priorum
cedant cuncta Lupi munere uicta ducis.	

Scipio quod sapiens, Cato quod maturus agebat,
Pompeius felix, omnia solus habes.

Illis consulibus Romana potentia fulsit,
te duce sed nobis hic modo Roma redit.

Te tribuente aditum cunctis fiducia surgit,
libertatis opem libera lingua dedit.

La ricercatezza del passo risulta già dalla costruzione trimembre 
parallela dei vv. 3‑4 in cui spiccano la paronomasia Scipio sapiens 
(ancora più marcata se, come è verosimile, la pronuncia effettiva 
era ormai completamente assibilata ed evocava perciò i composti di 
sapere), in cui si dovrà naturalmente vedere l’Africano Maggiore;34 
l’allitterazione è presente ai vv. 2 e 6‑8 ma anche in Cato maturus 
(aggettivo che può essere inteso sia come ‘che agisce tempestivamente’ 
sia come ‘sicuro di sé’),35 in cui sarà da vedere il Censore, forse con 
riferimento alla sua determinazione nel voler risolvere definitivamente 
la questione cartaginese.36 Lascia perplessi l’epiteto felix per Pompeo, 
evidentemente appropriato solo al periodo precedente la guerra 
civile. Il distico successivo è costruito sull’accostamento tra la carica 
consolare ricoperta dai tre personaggi e quella di dux detenuta dal 
destinatario, grazie a cui sembrano rivivere i fasti antichi, concetto 
enfatizzato dalla figura etimologica e dall’allitterazione con redit. 
Il pentametro conclusivo arricchisce poi il sintagma allitterante di 
Naeu. com. 113 (altro rimando all’età repubblicana) con una nuova 
figura etimologica. L’elegia prosegue esaltando altri due tratti tipici 
del uir Romanus che rivivono in Lupo: la grauitas animi (vv. 11‑12) e 
la facundia (vv. 13‑14). Dai suoi antenati inoltre egli trae le capacità 
militari e amministrative (vv. 45‑8):37

33  Per il τόπος cosiddetto del sopravanzamento si veda Curtius 1992, 182‑6.
34  Esplicitamente solo George 1995, 59 nota 10.
35  Cf. per quest’ultima accezione il maturus animus del panegirico per Cariberto, 
ma anche una locuzione come maturo gressu ambulabat riferita a Maria bambina in 
Ps. Matth. euang. 6.1 (sec. VI). Roberts (2017a, 435) rende «the experienced Cato», 
Reydellet (1998, 94) «la prudence de Caton»; singolare George (1995, 59): «Cato the 
venerable».
36  Così George 1995, 59 nota 11.
37  George 1992, 81.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 43
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Antiquos animos Romanae stirpis adeptus
bella moues armis, iura quiete regis.

Fultus utrisque bonis, hinc armis, legibus illinc,
quam bene fit primus cui fauet omne decus!

Oltre agli omoteleuti nei pentametri si osserveranno i chiasmi 
presenti nei versi centrali.

Il motivo ritorna alquanto sviluppato in carm. 7.12, indirizzato al 
patricius Giovino, anch’egli esponente dell’antica nobiltà senatoria, 
dopo che fu sollevato dalla carica di rector Prouinciae dal re Sigiberto. 
La consolatio ha la forma della Priamel:38 nei vv. 19‑30 si enumerano 
varie categorie di persone dotate (eroi, ricchi, scaltri, belli, agili, 
cantori, filosofi e poeti), tutte accomunate dalla mortalità, alle quali 
si contrappone l’unica categoria destinata all’immortalità, coloro 
che riescono a placere perpetuo trino Deo (v. 34). All’interno della 
rassegna, non a caso costituita tutta da personaggi della storia e 
della cultura profana, spiccano tra una maggioranza di greci quattro 
personalità romane: Romolo (Quirinus, v. 20),39 unico esempio degli 
agiles, di nuovo Catone il Censore tra i filosofi o sofisti (v. 25), Virgilio 
e Ovidio tra i poeti (v. 27).40

Non agiles fugiunt; quo terminus instat eundum.
Nam cum fratre celer sorte Quirinus abit.

Quid, rogo, cantus agit? Modulis blanditus acutis
Orpheus et citharae uox animata iacet.

Docta recessuris quid prodest lingua sophistis,
qui ualuere loqui curua rotunda poli?

Archyta, Pythagoras, Aratus, Cato, Plato, Chrysippus,
turba Cleantharum stulta fauilla cubat.

Quidue poema potest? Maro, Naso, Menander, Homerus
quorum nuda tapho membra sepulchra tegunt?

Cum uenit extremum neque Musis carmina prosunt
nec iuuat eloquio detinuisse melos.

La classificazione di Romolo tra gli agiles e la sua qualifica di cum 
fratre celer hanno esercitato gli studiosi: da ultimo M. Reydellet, 
seguito da M. Roberts, intende l’espressione riferita a «la fougue avec 

38  Curtius 1992, 94‑6.
39  Roberts 2009b, 870 nota un’implicita polemica contro la versione tradizionale, che 
voleva Romolo assunto tra gli dèi, cf. Eutr. 1.2.2.
40  Do per assodata la restituzione del nome Naso in luogo del misterioso Lysa 
tramandato in tutti i manoscritti (v. 17), dovuta a G. Fabricius (1564) e ultimamente 
difesa da Mazzoli 2007‑08 (pace Roberts 2017a, 870).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 44
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 44
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

laquelle il se jette sur son frère pour le tuer».41 Quanto all’inclusione 
di Catone tra i filosofi essa sarà verosimilmente dovuta ai Disticha 
sapienziali a lui attribuiti, assai popolari nella tarda antichità; 
nondimeno essa stride con il fatto ch’egli fu tra i principali ispiratori 
del provvedimento che nel 155 a.C. portò all’espulsione dei filosofi 
da Roma.42

Le due più eminenti personalità letterarie di Roma, rispettivamente 
nell’oratoria e nell’epica, compaiono associate agli omologhi autori 
greci in carm. 8.1.3‑6:

Quos bene fruge sua Demosthenis horrea ditant
largus et inriguis implet Homerus aquis,

fercula siue quibus fert diues uterque minister,
Tullius ore cibum, pocula fonte Maro.

Anche questi versi sono costruiti in maniera ricercata: come in 
ambito greco Demostene procura le pietanze e Omero le bevande, 
lo stesso fanno in ambito latino Cicerone e Virgilio. Si noteranno 
l’impianto chiastico del primo distico, il cui pentametro è un uersus 
aureus con doppio iperbato intrecciato; la figura etimologica al v. 5 
e la struttura correlativa a disposizione speculare nel successivo. 
L’artificio anticipa quanto il poeta affermerà ai vv. 61‑2: Radegonda, 
pur conducendo un’esistenza ascetica all’insegna dei digiuni rigorosi 
e frequenti,43 nutre abbondantemente il proprio spirito con le letture.

La medesima associazione tra i due autori si ha anche in un 
passo della lettera che accompagna il carme a Martino di Braga 
(carm. 5.1.6):44

Quid loquar de perihodis, epichirematibus, inthymemis 
syllogismisque perplexis? Quo laborat quadrus Maro, quo 
rotundus Cicero. Quod apud illos est profundum, hic profluum, 
quod illic difficillimum, hic in promptu.

Oltre al fatto che la frase contenente i due nomi presenta una cadenza 
affine a quella del settenario trocaico catalettico (verso adoperato da 
Venanzio nel celeberrimo inno processionale in onore della Croce, 
carm. 2.2), l’attenzione della critica si è soffermata sui due aggettivi: 
quadrus alluderebbe al carattere ‘quadrato’ degli esametri κατὰ 
στίχον, basati sui quattro tempi del dattilo, mentre rotundus si ritrova 

41  Reydellet 1998, 186 nota 68; Roberts 2017a, 870.
42  Plu. Cat. Ma. 22.
43  Cf. Ven. Fort. vita Radeg. 6.21‑6, ma anche Baudon. 4, 7.
44  Merita ricordare che nell’inscriptio della lettera Martino è definito, secondo il 
τόπος della militia Christi, in Christi regis exercitu post ducem Paulum primipilus.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 45
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

nell’opera stessa dell’oratore: Cic. Brut. 272: rotunda constructio,45 
ma si ricordi anche ore rotundo di Hor. ars 323.

A Cicerone è invece associato Cesare nel prologo della Vita 
sancti Albini, dedicata a Domiziano, suo successore sulla cattedra di 
Angers, al cui centro Venanzio inserisce – intrecciata alla lode del 
destinatario – una dichiarazione d’inadeguatezza,

in cui più e meglio lascia che si sbrigli l’esuberante cascata di 
eloquenza, coltivata alla scuola retorica di Ravenna.46

Egli si dichiara consapevole di essere impari rispetto a un compito 
così impegnativo come quello di esaltare le virtù del santo presule, 
rischia anzi con la sua penna maldestra di offuscarne la gloria, uita 
Albin. 3.6‑4.6:

Quod cum ego meae exiguitatis conscius attingere trepidarem, re 
vera qui nouerim hoc debere committi exertis ingenio, facundis 
eloquio, deuotis officio, probatis stilo, qui sunt sensu diuites, linguae 
rota torrentes, famulatu celeres, carmine coruscantes, cum ante 
uestram peritiam ipsa Ciceronis ut suspicor eloquia currerent uix 
secura, et cui apud Caesarem Roma aliquid deliberans Aquitanico 
iudice forsitan Galliam formidaret, incongruum esse persensi, 
quod a me infra doctorum uestigia latitante res alta requireretur, 
quem ad scribendi seriem nec natura profluum nec litteratura 
facundum nec ipse usquequaque usus reddit expeditum, cum etsi 
uoto traherer, rei magnitudine deterrerer, quia radiantem uitam si 
pigri relatoris impar lingua praedicat obsoletat et quod inluminare 
debuit hoc nube sermonis abscondit, ubi ageretur rectius, si quae 
ab aliis poscitis ipse ederetis.

Ancorché la sintassi del passaggio non sia del tutto perspicua, il 
senso generale risulta chiaro: persino Roma, patria dell’eloquenza, 
sarebbe in imbarazzo a parlare di fronte a un giudice gallo-romano 
così colto come Domiziano.

L’associazione Virgilio-Omero ricompare invece nel panegirico 
dedicato a Sigiberto e Brunichilde, carm. 6.1a.5‑6, all’interno 
di un diffuso locus humilitatis, quello secondo cui sovrani di tale 
levatura avrebbero meritato poeti epici di ben altra vaglia rispetto 
all’impacciato Venanzio:47

45  Reydellet 1998, 164 nota 13.
46  Santorelli 2003, 295‑7; 304‑5.
47  Variante del τόπος della modestia con cui si suggerisce la statura eroica del 
destinatario, cf. Curtius 1992, 96‑100.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 46
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 46
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Si nunc Vergilius, si forsitan esset Homerus,
nomine de uestro iam legeretur opus.

Per esprimere la gratitudine del poeta nei riguardi dell’amico 
Gregorio di Tours però neanche il talento di Virgilio sarebbe adeguato 
(τόπος dell’insufficienza),48 carm. 8.18.5‑6, in cui si nota la clausola 
allitterante:

Munificumque patrem aequaret nec musa Maronis:
fers, bone, quanta mihi quis ualet ore loqui?

Ancora all’ambiente austrasiano rimanda un altro testo in cui sono 
presenti richiami alla letteratura romana: l’epigramma che celebra 
la generosa ospitalità offerta al poeta da Gogone, dignitario di stirpe 
germanica provvisto di una certa cultura, autore di scritti in prosa 
e in versi (carm. 7.2.1‑4):49

Nectar, uina, cibus, uestis, doctrina, facultas,
muneribus largis tu mihi, Gogo, sat es.

Tu refluus Cicero, tu noster Apicius extas:
hinc satias uerbis, pascis et inde cibis.

Nell’ultimo verso, segnato dal parallelismo con uariatio e omoteleuto, 
l’aggettivo refluus nel senso quasi di rediuiuus è adoperato con 
intenzione, dato che la radice flu- rimanda certamente al fluire 
dell’eloquio, quindi in Gogone ‘si riversa l’eloquio ciceroniano’.50

Due sole volte compare l’altra grande voce della poesia augustea, 
Orazio, sempre chiamato con il solo cognome Flaccus e associato al 
suo modello lirico Pindaro. Nell’ode saffica di cui omaggia l’amico 
Gregorio di Tours Venanzio ricorda i poeti che predilessero quella 
forma metrica (carm. 9.7.9‑12):

Pindarus Graius, meus inde Flaccus
Sapphico metro modulante plectro
molliter pangens citharista, blando
    carmine lusit.

48  Rientra nel τόπος cosiddetto ‘dell’inesprimibile’, cf. Curtius 1992, 180‑2.
49  Reydellet 1998, 85 nota 1.
50  Cf. le traduzioni di Reydellet 1998, 87: «vous ramenez à nous les flots de l’éloquence 
de Cicéron» e di Roberts 2017a, 425: «You are a Cicero reborn». Altrimenti Di Salvo 
2005, 173‑4, secondo cui l’aggettivo «allude alla facilità e alla dolcezza con cui le parole 
di Gogone sgorgano e fluiscono come miele […] come avveniva per Cicerone».

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 47
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

E nella lettera che accompagna il carmen figuratum per il vescovo 
Siagrio di Autun, esponente di una colta famiglia della Gallia di sud-
est, egli giustifica la forma poetica scelta per l’omaggio interpretando 
a suo modo il celebre adagio di Hor. ars 9‑10: epist. (carm. 5.6.7):

Cum in electione cunctarer, uenit in mentem litargico dictum Flacci 
Pindarici:
                     pictoribus atque poëtis
          quaelibet audendi semper fuit aequa potestas. 
Considerans uersiculum, si quae uult artifex permiscit uterque, 
cur, etsi non ab artifice, misceantur utraque, ut ordiretur una tela 
simul poësis et pictura?51

Il toponimo Roma in metonimia per indicare, come nella Vita 
Albini, la cultura romana compare anche in due scritti indirizzati al 
vescovo Felice, appartenente anch’egli a un’antica famiglia senatoria 
dell’Aquitania e con alle spalle una carriera nell’amministrazione 
civile prima di succedere al proprio padre sulla cattedra di Nantes, 
epist. (carm. 3.4.10):

Credite, quantum meus animus inspicit, ipsa uix Roma tantum mihi 
dare ad auxilia poterat quantum praestitistis in uerba.

L’elogio in versi del prelato presenta toni simili a quelli usati per 
Lupo (carm. 3.8.19‑24):52

Semita doctrinae, ius causae, terminus irae,	
 	 cuius in ingenium hic noua Roma uenit.
		  Illic quod poterat per plures illa docere	
 te contenta suo Gallia ciue placet.
	  		  Ornamenta geris gemino fulgentia dono	
	  et te concelebrant hinc opus, inde genus.	

Anche in questo passo si susseguono vari artifici retorici: parallelismo 
nel primo e nell’ultimo verso (qui con assonanza), iperbole nel distico 
centrale e doppio iperbato intrecciato allitterante nel v. 23.

A Lupo è indirizzato anche carm. 7.8, la cui prima sezione (vv. 1‑32) 
ha per protagonista un uiator (v. 11) che nei giorni della canicola 
cerca conforto e ristoro nella poesia (vv. 25‑6).

51  Cf. 11: tale non solum feceram, sed nec exemplo simile trahente ducebar, con le 
riserve di Reydellet (1998, 171 nota 91). 
52  Su di lui, cf. Reydellet 1994, 193 nota 10.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 48
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Lexis Supplementi | Supplements 21 48
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

Si sibi forte fuit bene notus Homerus Athenis
	  aut Maro Traiano lectus in urbe foro.

Il forum Traiani come luogo della cultura per eccellenza dell’Urbe 
ritorna anche in una delle poesie dedicate a un ecclesiastico di 
famiglia germanica, il vescovo Bertrando di Bordeaux, che aveva 
omaggiato il poeta di alcuni suoi componimenti in versi (carm. 
3.18.7‑10):

Vix modo tam nitido pomposa poëmata cultu
audit Traiano Roma uerenda foro.

Quid si tale decus recitasses in aure senatus?
strauissent plantis aurea fila tuis.

In questi due passi Venanzio allude alla pratica delle recitationes che 
per molti anni si tennero in quello spazio pensato dall’imperatore 
Traiano come sede delle biblioteche pubbliche. Da Cassiodoro 
sappiamo ch’esso conservava al tempo intatta tutta la sua 
magnificenza e pare anzi che le strutture abbiano retto bene fino al 
terremoto dell’anno 801.53 Che in età tardoantica fosse ancora uno 
spazio consacrato alla cultura e alle arti è poi confermato da Hier. 
chron. a. Abr. 2370:

Victorinus rhetor et Donatus grammaticus praeceptor meus Romae 
insignes habentur. E quibus Victorinus etiam statuam in foro Traiani 
meruit,

nonché da diverse subscriptiones apposte da dotti revisori di testi 
antichi tramandate dai manoscritti. Ci rimangono inoltre i basamenti 
delle statue lì erette in onore dei poeti Claudiano e Flavio Merobaude: 
CIL VI 1710 e 1724.54

53  Cassiod. uar. 7.6.1, cf. Bertoldi 1962, 4.
54  Cf. anche Sidon. carm. 8.8, 9.301, epist. 9.16.3 vers. 25‑8. Sull’attività filologica 
condotta nelle istituzioni scolastiche aventi sede nel foro e sulle subscriptiones Marrou 
1932, 95‑108.

Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato



Stefano Di Brazzano
Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 49
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 31-50

4	 Conclusioni

Dall’analisi sin qui condotta emerge come Roma sia una presenza 
piuttosto sporadica nell’opera di Venanzio Fortunato. La città è 
menzionata per lo più in connessione con i suoi martiri, in primis Pietro 
e Paolo, che sono il fondamento del suo primato – un primato nuovo 
e superiore rispetto a quello che si era conquistata con la potenza 
militare – e della sovranità imperiale. Altre volte i santi romani 
(spesso neppure accompagnati dal nome della città) costituiscono 
soltanto un elemento di quelle serie enumerative su cui tanto spesso 
la retorica fortunaziana si fonda, così come essenzialmente retorico 
è anche l’uso ch’egli fa delle grandi personalità storiche e culturali 
di Roma. Nella panegiristica per i sovrani imperatori e condottieri 
sono exempla proposti all’imitazione; quando parla di se stesso i 
letterati romani sono per lo più modelli inarrivabili, ma Orazio è 
invece chiamato in causa anche per giustificare un proprio slancio 
creativo. Negli elogi destinati a dignitari ecclesiastici o laici della 
Gallia merovingica provvisti di buona formazione e in qualche caso 
dediti all’otium letterario i grandi nomi della cultura latina rivivono in 
costoro, soprattutto – ma non solo – se appartenenti a grandi famiglie 
gallo-romane che orgogliosamente rappresentavano la continuità con 
il passato. Nel momento in cui il nome stesso della città è adoperato a 
questo scopo il poeta riconosce però che si tratta di un’epoca ormai 
tramontata e che il suo presente è qualcosa di diverso.





Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 51
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-08-20  |  Published 2026-01-21
© 2026 Manzoli  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/004

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venanzio Fortunato:  
poesia e non poesia?
Donatella Manzoli
Sapienza Università di Roma, Italia

﻿

Non so se il verso lavi la prosa, o la prosa il verso. 
Ma questo lavarsi reciproco, come fra amanti, mi va benissimo. 

Sembrerà forse un’operazione sensuale, 
ai rigorosi difensori del verso verso, della prosa prosa. 

Pazienza.
Attilio Bertolucci, «Verso e prosa», in Poliorama, 1983

Con questo lapidario e presuntuoso titolo crociano intendo rileggere 
la prosa agiografica di Venanzio Fortunato con una lente critica 
finora scarsamente utilizzata. 

Il destino di Venanzio ha voluto infatti che la sua produzione 
letteraria sia stata studiata con netta frattura tra i carmina1 e la 
poetica Vita Martini2 da un lato e dall’altro il corpus agiografico in 
prosa che consiste in otto opere relative a sette santi, sei dei quali 

1  Reydellet 1994; 1998; 2004; Di Brazzano 2001.
2  Quesnel 1996.

Abstract  We examine the poetic stylistic guise of Venantius’ hagiographic prose, which 
is a new and due operation. In fact, a continuous formal tension permeates his entire 
hagiographic oeuvre where the same turgid stylistic instrumentation deployed in his 
poetry stands out and where the vivid memory of classical and late antique poetry is 
not infrequently perceived.

Keywords  Venantius Fortunatus. Hagiography. Poetry. Prose. Rhetoric.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/004&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 52
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

in vita erano stati vescovi.3 È evidente che la dicotomia venutasi a 
creare negli studi non ha giovato alla piena comprensione dell’autore. 

Per quanto riguarda la poesia venanziana, la sua forza e la sua 
eleganza sono un dato di fatto. Già Gustavo Vinay su Venanzio poeta 
scriveva: con lui «non si poteva gareggiare», perché il suo fascino «si 
identificava con il fascino appunto della Poesia».4 Successivamente, 
altri studi sono giunti a mostrare l’espressività poetica e i preziosismi 
di uno stile che a buon diritto può definirsi ingioiellato,5 per riprendere 
la definizione che Michael Roberts applicava alla poesia tardoantica.6

Circa la produzione agiografica in prosa sono invece rarissimi gli 
studi specifici sullo stile e sull’espressività.

Sulle Vitae venanziane ha fortemente pesato il pregiudizio che 
comunemente grava sulla letteratura agiografica: l’idea cioè che 
si tratti di testi devozionali e confessionali, in poche parole di una 
scrittura letterariamente poco rilevante. L’interesse degli studiosi si 
è infatti prevalentemente appuntato sul modello di santità asseverato 
da Venanzio e sul valore testimoniale o documentario, insomma 
storico, di quei testi. Conseguentemente, il difetto di un adeguato 
sguardo letterario ha generato giudizi immotivatamente trancianti 
sia per il contenuto narrativo sia per la facies stilistica.

I pochi studi dedicati in senso lato all’aspetto stilistico di 
questi testi sono datati e principalmente incentrati su questioni 
grammaticali e lessicali.7 Tra questi l’unico in cui è posta una fine 
attenzione allo stile si deve ad Accursio Francesco Memoli che, 
pur rilevandone la distanza dai canoni classici, giudica la scrittura 
agiografica venanziana come una vera e propria prosa d’arte.8

Si deve riconoscere che in effetti Venanzio mostra maggior 
sicurezza nei vincoli della scrittura poetica piuttosto che nel largo 

3  Krusch 1885 (Vita Hilarii; Liber de virtutibus Hilarii; Vita Albini; Vita Germani; Vita 
Paterni; Vita Marcelli; Vita Radegundis); Levison 1920 (Vita Severini).
4  Vinay 1978, 154.
5  Labarre 2001; Stella 2003; Bisanti 2009; Grévin 2016; Manzoli 2016; 2017a; 2018b; 
2019‑20; 2020a; 2020b.
6  Roberts 1989.
7  Meneghetti 1917; Dagianti 1921; Tardi 1927; Blomgren 1933; Memoli 1952; 1957; 
Clerici 1970; Collins 1981. Più recenti sono gli studi di Quacquarelli 1984; Pricoco 
1993; Santorelli 2003, i quali in sostanza ritengono che la prosa sia decisamente al di 
sotto della riuscita poetica. Alcuni rilievi stilistici sono schedati nella tesi di dottorato 
di Navalesi 2020, 36‑79.
8  Memoli 1952, 93: «la presenza del ritmo, che non si limita alle finali di periodo, ma 
si estende alle proposizioni e agli incisi e che tante volte si segue, si intreccia, si ripete 
producendo mirabili ondate di armonia; la frequenza ancora di rime, di paronomasie, 
quasi sempre sobrie; la costruzione strofica della frase, il parallelismo d’espressione col 
quale lo scrittore accosta due o più idee simili, progressive o antitetiche, dimostrano che 
ci troviamo davanti ad una vera prosa d’arte, nella quale le doti di grande stilista, quale 
fu certamente Venanzio Fortunato, sono evidenti non meno che nelle opere poetiche».

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 53
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

campo della prosa (le dieci epistole e le due omelie che di lui restano 
e appunto il corpus agiografico) che non di rado appare ostica 
per la frequente presenza di iperbati, ellissi, apò koinù, anacoluti, 
traiectiones, per l’uso abbondantissimo e mutevole del participio e 
di ablativi assoluti talvolta non costruiti secondo le regole classiche, 
per l’uso di nominativi e accusativi assoluti, per l’utilizzo non sempre 
canonico delle preposizioni, per una sintassi a volte così ingarbugliata 
che è difficile da sciogliere. 

Detto ciò, è possibile che la penna di un grande poeta rimanga 
inoperosa nella prosa? 

Espongo subito le conclusioni a cui sono giunta. 
Posso affermare che ciò di cui ho certezza è la continua tensione 

formale che percorre l’intera opera agiografica di Venanzio. Egli infatti, 
come nella poesia, anche nella prosa fa tesoro degli insegnamenti 
della retorica classico-pagana mettendo però a frutto anche la nuova 
linea della retorica tardoantica, la quale riverbera il gusto delle 
coeve arti figurative. La tendenza all’esaustività dell’arte pittorica 
contemporanea e il tutto-pieno dell’arte musiva bizantina trovano il 
loro pendant in una cifra espressiva drammaticamente ridondante, 
la forma poetica dell’eterno barocco. E così la prosa venanziana si 
accende nel virtuosismo stilistico, nella vivace memoria poetica, nella 
musicalità sempre perseguita, nell’abbondante e fantasiosa messe di 
neologismi (più di cento), nell’efficacia delle immagini e infine nella 
verve narrativa.

Per rendere solo un’idea della strumentazione stilistica dispiegata 
da Venanzio nella sua agiografia ricorro a una tipica movenza 
venanziana, cioè la lista, o meglio, per dirla con Umberto Eco, «la 
vertigine della lista»:9 accumulatio, variatio, allitterazioni, anafore, 
parallelismi, contrapposizioni, metafore, similitudini, poliptoti, 
paronomasie, pleonasmi, metonimie, figure etimologiche, omoteleuti, 
omeoarti, litoti, ossimori, sinestesie, anastrofi, antinomie, zeugmi. 
Quasi sempre queste figure si intrecciano o si assommano l’una 
all’altra generando un dettato davvero opulento. 

Per questo contributo avevo raccolto una prima già ristretta 
selezione di esempi arrivando a decine di pagine. Ma non intendo 
qui passare in rassegna le figure retoriche.

Benedetto Croce scriveva homo nascitur poëta,10 e ancora: «la 
poesia visita le menti col fulgore del baleno».11 In questa sede ho 
scelto così di andare oltre la retorica, per investigare la poetica della 
prosa, e cito un altro titolo famoso, questa volta di Tzvetan Todorov.12

9  Eco 2009.
10  Croce 1902, 18.
11  Croce 1936b, 96.
12  Todorov 1995.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 54
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

Venanzio davvero nasce poeta e anche ognuna delle numerosissime 
pagine della sua prosa è illuminata da bagliori di poesia: la penna di 
questo agiografo insomma non può astenersi dal farsi poetica. 

La cura stilistica naturalmente non è solo e sterile esercizio 
di forma: Venanzio mette le sue straordinarie doti di letterato al 
servizio della causa cristiana. Armonia e bellezza sono eccezionali 
calamite per attirare l’attenzione e bene si prestano a favorire una 
più larga e facile ricezione del messaggio catechetico. Nelle sue prose 
agiografiche Venanzio mette in atto una estetica della catechesi.

Qui presenterò solo alcuni esempi di stile che ritengo maggiormente 
eloquenti della sua temperatura espressiva.

Nella sua poesia Venanzio era aduso ad acrobazie versificatorie 
come i carmina figurata dedicati alla preziosa reliquia della Santa 
Croce giunta al monastero di Poitiers,13 l’inno alfabetico a Leonzio II, 
vescovo di Bordeaux, costituito da 23 strofe di 4 versi ciascuna ognuna 
delle quali si apre con una lettera dell’alfabeto14 o il funambolico 
carme indirizzato al giovane re Childeberto II, formato da 14 versi, 
ognuno costruito su una diversa figura etimologica.15 

Ho mostrato altrove come nella sua poesia sia cifra distintiva 
il ricorso ai versi olonomastici,16 virtuoso cimento della poesia 
tardoantica da Venanzio fecondamente amplificato. Nel poeta 
di Valdobbiadene i versi olonomastici, con le loro incalzanti 
processioni di sostantivi, aggettivi o verbi, non sono tanto una prova 
di abile tecnicismo ma risaltano come suggestiva metafora della 
incerta e imponderabile condizione umana. Questa tecnica, e cioè 
l’accumulazione asindetica, centrale nella poetica di Venanzio, si 
ritrova anche nella sua prosa, evidentemente con la stessa funzione.

Porto l’esempio più poetico: l’apoteosi di Radegonda. Siamo 
alla fine della Vita e il poeta in una sfilza di otto sostantivi, tutti 
all’ablativo, condensa l’anima della santa: pietate parcitate dilectione 
dulcedine humilitate honestate fide fervore.17 Come si vede, l’agiografo 
impreziosisce ulteriormente il catalogo con allitterazioni e omoteleuti 
che scandiscono una suddivisione dei sostantivi in quattro coppie. E 
per di più crea una climax perché l’ultima coppia riguarda l’aspetto 
più santo della vita della donna, una vita infiammata dal fervore della 
fede. Ancora dalla Vita Radegundis, giungono tre casi di elenchi: 
sono gli indumenti di cui la donna si priva quando abbandona il 
secolo (camisas, manicas, cofias, fibulas, cuncta auro quaedam 

13  Ven. Fort. carm. 2.4, 2.5.
14  Ven. Fort. carm. 1.16.
15  Ven. Fort. carm. app. 5.
16  Manzoli 2017a.
17  Ven. Fort. vita Radeg. 38.91.

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 55
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

gemmis exornata);18 sono le stoviglie che lei, nuova Marta, sollecita 
e premurosa si affretta a porre sulla mensa per accogliere i lebbrosi 
e offrire loro un pasto (missorium, cocleares, cultellos, cannas, potum 
et calices);19 sono le pratiche di carità e penitenza con le quali cerca 
di esperire il divino (ieiunii, obsequii, humilitatis, caritatis, laboris et 
cruciatus).20 La virtus di Radegonda è tale che le parole sembrano 
non bastare a Venanzio e allora a lui non resta che accumulare e 
accumulare sostantivi su sostantivi. 

Affine a questa categoria è l’architettura di periodi paralleli,21 
utili all’intensità espressiva e che di fatto formano anch’essi elenchi, 
potremmo dire elenchi sintattici.

Si veda per esempio come sono scandite le virtù dei santi.
Ilario si è distinto su più fronti e Venanzio confeziona per lui un 

lungo elenco di meriti: 

quam fuit in dissertione providus, in tractatu profundus, per 
litteraturam eloquens, per virtutem mirabilis, in complexionibus 
multiplex, in resolutione subtilis … fons loquendi, thesaurus 
scientiae, lux doctrinae, defensor ecclesiae, hostium propugnator.22

Non è da meno Marcello che ha consacrato tutto sé stesso alla santa 
disciplina: 

in humilitatis conversatione, in caritatis ubertate, in castitatis 
lumine, in ieiuniorum pinguedine ita se totum caelesti tradidit 
disciplinae.23 

Qui si può anche apprezzare il felice ossimoro – la pinguedine 
dei digiuni – 24 inventato da Venanzio e che sarà poi ripreso da 
Baudonivia.25 

Di nuovo a un catalogo sintattico ricorre Venanzio per celebrare 
Albino che si spende in eleemosynis pauperum, in defensione civium, 
in visitatione languentium, in redemptione captivorum;26 si noti qui 
il gioco del doppio omoteleuto in -um e in -ione. Periodi paralleli 

18  Ven. Fort. vita Radeg. 13.30.
19  Ven. Fort. vita Radeg. 18.44.
20  Ven. Fort. vita Radeg. 21.50.
21  Sul parallelismo di Venanzio, cf. Blomgren 1933, 93‑5.
22  Ven. Fort. vita Hil. 14.51.
23  Ven. Fort. vita Marcell. 4.14.
24  Su questa espressione esemplare delle privazioni alimentari cui si sottopone la 
santa, cf. Vannetti 2024.
25  Baudon. 5.
26  Ven. Fort. vita Albin. 9.25.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 56
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

provvedono efficacemente anche a descrivere un triplice miracolo 
compiuto da Albino: victu pavit egenum, muneravit visu caecatum, 
reddidit libertati captivum;27 i tre commi sono rimarcati da doppio 
omoteleuto in -it e -um. Ancora una parallela simmetria loda la santa 
condotta nella comunità monastica di Albino: 

fervebat ergo pietatis intuitus, exultabat psallendi concentus, 
coruscabat inter fratres oboedientiae radius, praecellebat sanctae 
karitatis ornatus, quia sicut erat ad vitia eradicanda sollicitus, ita 
ad inserenda dona caelestia circumspectus.28 

Oltre alla costruzione parallela dei commi (verbo-specificazione-
soggetto) rimarcati dalla desinenza in -us, si staglia anche la 
contrapposizione nell’ultimo periodo.

In tutti questi casi pare sentirsi il suono cantilenante della litania.
Infine, due articolati esempi traggo dalla Vita Severini. Il primo è 

una scena epica nella quale Venanzio descrive un’azione bellica del 
santo per salvare Bordeaux dall’invasione dei Goti: 

evegelat fortis in praeliis, fit caligo de nymbis, tendetur nox de 
nebolis, subducetur civitas oculis, hostis excecatur in castris nec 
fugitivus repetit nec praedaturus iter intendit… Includitur in campo 
caligine debilis armatura… Tandem fuga versi discedunt et gaudent 
dedisse praedam, tollere praedam qui venerant. Sic merito sancti 
pontificis hostis pavore vincetur, plebs periculo liberatur.29 

In queste righe, oltre all’elenco sintattico, a conferma dell’intenzione 
poetica, affiorano numerose reminiscenze di Avieno, Virgilio, Corippo, 
Lucano, forse Lucrezio;30 inoltre si registra il poliptoto praedam… 
praedam all’interno di un periodo costruito in contrapposizione 
(gaudent dedisse praedam, tollere praedam qui venerant) e ancora 
una contrapposizione vediamo nell’ultimo periodo, esaltata 
dall’allitterazione in p (hostis pavore vincetur, plebs periculo liberatur).

Nel secondo episodio il santo interviene per placare una terribile 
siccità che tormenta la sua popolazione: 

27  Ven. Fort. vita Albin. 13.37.
28  Ven. Fort. vita Albin. 8.22.
29  Ven. Fort. vita Sev. 6.
30  Nell’immagine fit caligo de nymbis, tendetur nox de nebolis scorgo l’eco di Avieno 
(Arat. 1417‑18: subrigitur, tenues nebulae caligine fusa | tenduntur caelo); nel periodo 
fuga versi discedunt colgo la reminiscenza di Verg. georg. 3.24 (vel scaena ut versis 
discedat frontibus utque) ma forse ancor di più di Coripp. Ioh. 6.602 (tunc versi fugere 
duces, pavidique tribuni | discedunt cuncti); nell’immagine subducetur civitas oculis 
potrebbe intravedersi la possibile memoria di Lucr. 2.70 (ex oculisque vetustatem 
subducere nostris); Luc. 7.673 (Caesaris aut oculis voluit subducere mortem).

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 57
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

currivago caligo caelo distenditur, aer nymbis involvetur, celatur 
nube lux siderum, terre fragor inducitur, guttae tecta concutiunt, 
pluvie manant de nubilo: erbarum setis expellitur, segetes 
inebriantur et universi germinis ariditas inrigatur.31 

Anche qui Venanzio utilizza i poeti classici, precisamente i versi epici 
di Virgilio e Silio Italico.32 Un inciso per l’aggettivo currivagus: esso 
è neologismo di Venanzio e parrebbe attestato solo in questo passo e 
in un verso dell’umanista Filippo Buonaccorsi che nell’Accademia di 
Pomponio Leto assunse il nome di Callimaco Esperiente.33 Venanzio 
persegue il suono corposo e languido degli aggettivi composti che erano 
stati tanto cari ai poeti tardoantichi e molti ne coniò egli stesso, come 
questo appunto.34 Al riguardo mi permetto una divagazione: Venanzio 
conia anche l’aggettivo undifragus, uno dei rari aggettivi composti in 
-frango: undifragus nella poesia latina successiva si troverà solo in 
Petrarca,35 e dopo ancora nel suo amico Moggio;36 Petrarca, proprio 
sull’onda di questo undifragus, potrebbe aver coniato l’aggettivo 
pontifragus37 che mi risulta essere un hapax. Sul peso, a mio parere 
indubitabile, di Venanzio su Petrarca mi sono già espressa altrove.38

Procedo con l’amatissima variatio tanto praticata nei carmi dove, 
all’interno del distico, egli nel pentametro ripeteva in modo differente 
quanto aveva formulato nell’esametro. Nella prosa la variatio può 
essere lessicale: penso al drago di Marcello che fu immortalato da 
Jacques Le Goff nella sua celebre lettura:39 serpens (3 volte), bestia 
(3 volte), draco (2 volte), serpentinus baiulus, belvam, hostis (3 volte), 
coluber, inimicum publicum.40 

Ma soprattutto la variatio può riguardare anche l’espressione di 
un tema. In conclusione della Vita Paterni – «pagina narrativa dal 
fascino innegabile» scrive Edoardo Ferrarini –41 leggiamo un bel 
caso di variatio: siamo nel finale della Vita ed è davvero un teatrale 

31  Ven. Fort. vita Sev. 9.
32  L’espressione aer nymbis involvetur potrebbe giungere da Virgilio (Aen. 3.198: 
involvere diem nimbi) e la figurazione del tuono che si scaraventa sulla terra (terre 
fragor inducitur) pare risentire dei classici (app. culex 352: ac ruere in terras caeli 
fragor; Silio Italico 1.536: erupit quatiens terram fragor).
33  Call. carm. 164.2.
34  Manzoli 2016, 29.
35  Petron. buc. 5.131.
36  Moggio carm. 12.216.
37  Petron. epyst. 2.16.17.
38  Manzoli 2019‑20.
39  Le Goff 1977.
40  Ven. Fort. vita Marcell. 10.42‑9.
41  Ferrarini 2010, 16.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 58
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

colpo di scena. Paterno e Scubilione, che insieme avevano intrapreso 
la vita eremitica, ora tra loro distanti, si ammalano nello stesso 
momento. La simultaneità della malattia è magistralmente ribadita 
dalla simmetrica e variata costruzione dei periodi, dal martellante 
anaforico poliptoto in infirmitate, dall’assonante variatio dei due 
verbi: ad Avranches Paterno in infirmitate inruit, a Mont-Saint-Michel 
Scubilione in infirmitate incidit.42 Presagendo la morte, entrambi si 
mettono in cammino per potersi almeno salutare un’ultima volta 
ma muoiono senza riuscire a rivedersi: quella stessa notte i due 
amici – glorioso proposito, nobili in triumpho, felici viatico43 (altra 
variatio) – lasciano questo mondo per ritrovarsi finalmente riuniti in 
cielo. Ma il parallelismo di quelle due vite non finisce con la morte. 
Infatti, i due salmodianti cortei funebri partiti dalle rispettive città al 
seguito dei loro vescovi giungono a Scissy all’insaputa l’uno dell’altro, 
nello stesso momento, con miracolosa sincronia.44 

Ho selezionato infine dalla Vita Germani un caso di variatio doppia 
e anche nobilitata da una metafora: 

erat ergo expectanda contentio inter sacerdotem et principem. 
Faciebant apud se de misericordia pugnam et de pietate certamen, 
thesauros ut spargerent et de suis talentis egeni ditiscerent, festini 
ad futura lucra, ut bratheum semen sererent et post messores 
accederent aurolentam per segetem.45 

Qui Venanzio descrive una nobile gara di generosità tra Germano e 
il re Childeberto. Il vescovo e il sovrano rivaleggiavano fra di loro in 
misericordia e facevano a gara di pietà, per elargire ricchezze e per 
arricchire i bisognosi con i loro denari: erano protesi ai guadagni 
futuri per seminare un seme dorato e poi mietere una messe color 
dell’oro. Oltre alle due replicate asserzioni (generosità ed elargizioni 
ai poveri), nell’ultimo periodo che esprime la metafora agricola 
si staglia anche la variatio lessicale tra i due rarissimi aggettivi 
bratheum e aurolentam: l’aggettivo bratheum sembra neologismo di 
Venanzio che lo utilizza anche nel De virginitate (carm. 8.3.271271) e 
poi si ritroverà solo in Abbone di Saint-Germain che ben conosceva 
Venanzio; l’aggettivo aurolentam nella poesia latina si incontra solo 

42  Ven. Fort. vita Pat. 18.50.
43  Ven. Fort. vita Pat. 18.52.
44  Ven. Fort. vita Pat. 18.53: quem Lauto episcopus … item Lascivius episcopus … ad 
basilicam ipsam deduceret, utrique concinente choro psallentium in unum nescientes 
pontifices convenerunt et sanctissimi viri orationis locum quem aedificaverant pariter 
eadem die occupaverunt felici sub transitu, ut nec mortis casus divideret quos semper 
una vita coniunxit: ac simul uno momento cum altero alter sepultus est, cum et in 
peregrinatione alterum alter secutus est.
45  Ven. Fort. vita Germ. 13.45.

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 59
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

in Prudenzio, accostato tra l’altro all’aggettivo bratteolas:46 in questo 
passo venanziano, dunque, è evidente la presenza di Prudenzio. Da 
ultimo sottolineo l’insistenza del lessico agricolo, evidenziato da una 
ribadita assonanza/omeoarto in se- e dal suono se / es.

Passo a tre esempi di metafora che è la regina dell’espressione 
poetica. Nelle Vitae molte ne compaiono improvvise a sorprendere il 
lettore. 

Inizio con un passo della Vita Hilarii in cui l’agiografo descrive il 
miracolo della resurrezione di un neonato: oculi apertis palpebrae 
ianuis … vox adducto aere de pectoris domicilio conflata profertur.47 
La prima metafora – aperte le porte della palpebra – è un bel regalo 
di Venanzio; la seconda metafora – presa aria dalla dimora del 
petto – svela il ricordo di Lattanzio.48 Nel primo periodo si percepisce 
il suono di assonanze e omoteleuto. 

Un’altra efficace metafora viene dalla Vita Marcelli dove Venanzio 
mette felicemente a frutto l’immagine del tempo predatore che 
scorrendo sottrae i ricordi alla memoria poiché il vento della 
dimenticanza si porta via ciò che non è fissato sui libri: 

nec facile memoria recolit quod annositas numerosa fraudavit, 
quoniam quidquid in libris non figitur vento oblivionis aufertur.49 

Il vento della dimenticanza è una delle potenti invenzioni venanziane. 
Quanto al tema della scrittura e dei ricordi, esso ritorna poco oltre nella 
stessa Vita Marcelli: quoniam licet non tenerentur in pagina, fixa sunt 
in cordis membrana.50 Qui vediamo la contrapposizione tra i due periodi 
ma soprattutto il gioco lessicale sulla doppia valenza del sostantivo 
membrana: il significato letterale (pelle/involucro del cuore) e quello 
metaforico (la pergamena come strumento scrittorio). L’espressione 
membrana cordis si incontra, con il significato prettamente anatomico, 
nei testi medici tardoantichi di V secolo di Cassio Felice51 e Celio 
Aureliano.52 Per il senso metaforico può cogliersi l’eco di Prospero 

46  Prud. perist. 12.49: bratteolas trabibus sublevit, ut omnis aurulenta.
47  Ven. Fort. vita Hil. 12.44.
48  Lact. inst. 5 (de iustitia). 8.2: in domicilio vestri pectoris.
49  Ven. Fort. vita Marcell. 2.8.
50  Ven. Fort. vita Marcell. 2.9.
51  Cass. Fel.: est autem cardiaca passio distensio membranae cordis, ex qua contingit 
exhalatio fieri animae per sudorem tetricum, tumente membrana cordis ex antecedenti 
perfrictione aut vomitu frequenti aut ex adustione.
52  Cael. Aur. celerum passionum 2: qui ex membrana cordis solvuntur, adiuncto dolore 
laborare, qui punctionibus crebris aegrum afficiat, eos vero, qui ex corde, gravedinem 
solam sustinere.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 60
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

d’Aquitania53 e di Paolino di Périgueux54 entrambi i quali però scrivono 
pagina cordis, nesso che Venanzio ha utilizzato in carm. 7.8.34 (quodque 
mei scriptum pagina cordis habet), mentre nel passo ora visto egli ha 
magnificamente riformulato con membrana cordis.

Infine, un’ultima metafora è davvero rilevante per un illustre 
antenato e un altrettanto illustre postero e si legge nuovamente nella 
Vita Marcelli. Un vescovo fa percuotere un chierico perché è invidioso 
della voce di quello e allora è punito con la perdita della voce e, 
dentro la chiostra dei denti, per quanto la lingua si articolasse, la 
voce non riusciva a uscire: 

non enim sonus poterat repercussa palati camera resultare nec 
intra sepem dentium vox lingua rotante disponi, sed totum quod 
perdiderat ore muto prodebat.55 

La significativa espressione sepem dentium in latino si incontra solo in 
Petrarca nell’invettiva Contra eum qui maledixit Italie dove l’umanista 
cita la traduzione latina di Leonzio Pilato del verso Iliade 4.350 (ércos 
odònton).56 Naturalmente non è possibile indicare derivazioni; mi 
limito solo a porre Venanzio come terzo ‘tra cotanto senno’.

Come la metafora, anche la similitudine è strumento fondamentale 
del mestiere di poeta. Ne ho scelte due dalla Vita Albini. 

La prima è interessante per la sua articolazione in quanto è 
espressa con il ricorso a metafore: velut si quicquam inter fruges 
triticeas sterilitatis meae ordiatia conferant.57 Qui Venanzio esprime 
la topica professione di modestia: accetta la proposta di comporre 
la vita di Albino pur dubitando che l’orzo della sua sterilità possa 
aggiungere qualcosa tra le messi di grano. Si deve osservare che 
questa metafora agricola anticipa il sostantivo statera e l’aggettivo 
rusticus che seguono nel periodo successivo. La peculiare espressione 
fruges triticeas giunge a Venanzio da Arnobio58 e Venanzio la utilizza 
anche in poesia;59 per quanto concerne il sostantivo ordiatia, esso 
mi risulta utilizzato, oltre che da Venanzio, solo dal gallico Marcello 
Empirico, medico tra il IV e il V secolo che nella sezione in versi del 
suo prosimetro De medicamentis liber, come Venanzio, è fecondo di 

53  Prosp. carm. de ingrat. 506: libera, quam scripti munibat pagina cordis.
54  Paul. Petric. Mart. 4.6: quod tam perspicui signasset pagina cordis.
55  Ven. Fort. vita Marcell. 8.32.
56  Petr. Contra eum qui maledixit Italie 19: utque sermone utar homerico, ‘quod verbum 
sepem dentium transivit’? Debuit faucibus vox herere neque in apertum erumpere, doctis 
piisque omnibus stomacum concussura! 
57  Ven. Fort. vita Albin. 4.7.
58  Arnob. nat. 5.39.
59  Ven. Fort. carm. 2.9.63: triticeas fruges fervens terit area Christi.

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 61
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

versi olonomastici.60 Questa non trascurabile evidenza si aggiunge 
ad altri tre loci venanziani dove ho intravisto l’eco, seppure flebile, 
di Marcello Empirico:61 la somma di queste quattro occorrenze 
rinforza l’intravista possibilità che Marcello Empirico si aggiunga 
all’accertata lettura dei poeti tardoantichi.

Notevole per espressiva icasticità è la seconda similitudine dove 
Venanzio, riguardo alla guarigione di un cieco operata da Albino, 
scrive che il segno della croce, come potentissima balestra, trapassò 
le tenebre e conficcò nel cieco una freccia di luce: 

cum quidam Maurilio clausis oculis lucem sibi restitui postularet, 
tum pontifex se ad nota arma convertens, mox signum venerabile 
supra palpebras eius extendit, velut balista fortissima penetratis 
tenebris crux post se caeco lumen invexit.62 

Insieme a metafore e similitudini un altro strumento tipico della 
poesia è la metonimia: presento un esempio di astratto per il concreto. 
Il caso risalta maggiormente perché è posto da Venanzio a sigillare 
una sequenza narrativa improntata invece al realismo descrittivo. 
Siamo nel capitolo in cui si rappresentano le rigorose privazioni 
alimentari che Radegonda si impone:

praeter legumen et holera non pomum, piscem vel ovum nec quid 
alium edit, potum vero praeter aquam mulsam atque piratium63 non 
bibit, vini64 vero puritatem aut medi65 decoctionem cervisaeque66 

60  Marcell. med. 15: stercus columbinum tritum cum farina ordiacia ex melle subactum 
et calide adpositum nascentes parotidas conprimit.
61  Ven. Fort. Mart. 2.79 (quod mare, terra, polus, pisce, alite, fruge ministrat): Marcell. 
med. 24 (angue, fera, pecude et fruge, alite, murice, pisce); Ven. Fort. vita Radeg. 33.77 
(foliis, ramis, radice): Marcell. med. 65 (decerptum foliis, ramo, cute, cortice, virga); 
Ven. Fort. vita Hil. 6.19 (sale conditam et aromaticis unguentis infusam): Marcell. med. 
46 (adde et aromaticas species, quas mittit Eous).
62  Ven. Fort. vita Albin. 11.31.
63  Il sostantivo piratium (usato da Venanzio anche in vita Radeg. 21.51), non classico, sembra 
essere neologismo venanziano e giungere da Girolamo (piraticum): cf. Du Cange 1883‑87: 
http://ducange.enc.sorbonne.fr/PIRATIUM che riporta anche questo passo di Venanzio.
64  Questa affermazione sembra contrastare con l’invito a bere vino che Venanzio 
rivolge a Radegonda in carm. 11.4.3‑4, 9, 12 dove ripetutamente esorta la stessa 
Radegonda, indebolita da una malattia, a bere vino per riprendere le forze. 
65  La voce medi non è classica, cf. Du Cange 1883‑87: http://ducange.enc.
sorbonne.fr/MEDO che rinvia anche a questo passo di Venanzio. Evidentemente da 
Venanzio e da chi lo ascoltava era percepita una sostanziale differenza tra l’idromele 
(medo) e l’acqua mista a miele poco prima menzionata (aquam mulsam).
66  Per il sost. cervisae, attestato nella forma cervisia già in Plinio: cf. Du Cange 
1883‑87: http://ducange.enc.sorbonne.fr/CEREVISIA che non riporta questa 
attestazione di Venanzio. Venanzio utilizza il sostantivo anche in carm. app. 9.15: sed 
Dagaulfum haec rumpat cervesia tristis.

http://ducange.enc.sorbonne.fr/PIRATIUM
http://ducange.enc.sorbonne.fr/MEDO
http://ducange.enc.sorbonne.fr/MEDO
http://ducange.enc.sorbonne.fr/CEREVISIA


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 62
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

turbidinem67 non contigit.68 

L’agiografo informa che la santa donna, a parte legumi e verdura, 
non mangiava né frutta né pesci né uova e null’altro e beveva solo 
acqua mielata e sidro di pere; mai si era accostata alla schiettezza 
del vino, alla fermentazione dell’idromele, al torbido della birra. Il 
periodo è costruito con raffinata maestria. Dopo qualche riga sul 
menù povero di Radegonda, il passaggio improvviso ai sostantivi 
astratti – puritatem… decoctionem… turbidinem –, retti però, si badi, 
dal verbo contigit, è una sterzata, una sferzata al lettore/ascoltatore: 
alla mensa si affaccia il poeta che a Radegonda sottrae le bevande 
prelibate rendendole astratte e invece nella mente di chi legge o 
ascolta egli staglia una realtà memorabile, mille volte più concreta 
di quella che finirà nella pattumiera. 

Fulminei giochi sintattici si trovano in acrobatiche contrapposizioni 
arricchite da figure etimologiche, paronomasie, omoteleuti e altro. 
Sembra di leggere la più spericolata poesia del XII secolo. Mi soffermo 
solo su alcune di esse. 

Scelgo i primi quattro esempi dalla Vita Hilarii: divinis in actibus 
sacri conversatione propositi iugiter exercitaris intentus et intendis 
exertus.69 Venanzio ammira Ilario che con la sua santa condotta di 
vita sempre si impegna con applicazione e si applica con impegno: la 
contrapposizione è messa in risalto dalla doppia figura etimologica 
disposta a chiasmo e dal doppio omoteleuto. Per il santo la vita fu tutta 
nel temere Cristo con amore e amarlo con timore: cui non fuit aliud 
vivere nisi Christum cum dilectione timere et cum timore diligere:70 
l’agiografo si destreggia tra la doppia figura etimologica in chiasmo 
e il parallelismo dell’omoteleuto. Ilario è nudo di paura e vestito 
del fervore della fede: timore nudus fidei fervore vestitus,71 dove la 
contrapposizione disposta chiasticamente è rimarcata dal doppio 
omoteleuto. Con una asciutta, quasi ermetica, contrapposizione si 
chiude infine la Vita Hilarii: de praesentis saeculi vita cum gloria 
migravit ad Christum terra plorante, caelo gaudente.72 Il santo migra 
a Cristo: piange la terra, gioisce il cielo.

Una icastica contrapposizione si coglie nella magistrale descrizione 
della lotta di Marcello contro il drago di Parigi:

67  Venanzio attribuisce al sostantivo turbido il significato di densità/torbidezza, con 
accezione diversa da quella classica dove significava tempesta.
68  Ven. Fort. vita Radeg. 15.36.
69  Ven. Fort. vita Hil. 1.1.
70  Ven. Fort. vita Hil. 3.10.
71  Ven. Fort. vita Hil. 5.14.
72  Ven. Fort. vita Hil. 16.54.

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 63
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

viderunt ingentem belvam de tumulo sinuosis anfractibus exeuntem 
et vasta mole cauda flagellante labentem. Quo viso perterriti 
homines de suis sedibus migraverunt. (45) Hoc cognito beatus 
Marcellus intellegens se de cruento hoste triumphum adquirere, 
collecta plebe de civitate progreditur et relictis civibus in prospectu 
populi solus Christo duce ad locum pugnaturus accessit, et cum 
coluber de silva rediret ad tumulum, obviantes se in vicem, dante 
orationem beato Marcello, ille capite supplici coepit veniam 
blandiente cauda precari.73 

È davvero espressiva la contrapposizione tra gli ablativi assoluti 
che esprimono i due opposti atteggiamenti del drago: all’inizio la 
mostruosa bestia esce con protervia dai suoi anfratti, cauda flagellante; 
ma dopo che Marcello le ordina di ritirarsi, essa, intimorita, abbassa 
la testa e implora perdono, blandiente cauda. Tutto ciò avviene ante 
civium oculos… in spiritali theatro spectante populo.74

Infine, un esempio per più aspetti notevolissimo si legge nella 
prima scena madre della Vita Radegundis. Radegonda, divenuta suo 
malgrado moglie del re Clotario, non riesce a reprimere le proprie 
accensioni mistiche e di notte si sottrae all’alcova del re per gettarsi 
a terra sul pavimento gelido e congiungersi con Cristo. Lì la donna 
si prostrava in preghiera, giaceva al suolo, ardente nello spirito, 
penetrata dal gelo come se tutto il corpo fosse morto, incurante della 
sofferenza fisica, con la mente tutta tesa al paradiso: 

tam diu ante secretum orationi incumbebat iactato cilicio, ut solo 
calens spiritu iaceret gelu penetrata, tota carne praemortua, non 
curans corporis tormenta mens intenta paradiso.75 

Qui, innanzitutto, Venanzio inventa la mistica nel VI secolo76 e inoltre 
conia la figura poetica basata sul contrasto caldo-freddo che arriverà 
alla poesia medievale anche italiana: si tratta della stessa trafila che, 
sempre a partire da Venanzio, ho rilevato circa la storia della rima 
cuore-amore.77 Ma a sottolineare il momento di altissima tensione 
poetica in questo brano soccorre anche altro. Se in superficie le 
immagini cozzano a sprigionare senso – il caldo contro il freddo; il 
corpo contro la mente – al di sotto, un ipnotico bordone musicale 
conduce il lettore all’estasi come all’estasi giunge Radegonda: ens, 
ans, enta, ens, enta. In aggiunta osservo che Venanzio costruisce il 

73  Ven. Fort. vita Marcell. 10.44‑5
74  Ven. Fort. vita Marcell. 10.46.
75  Ven. Fort. vita Radeg. 5.14.
76  Manzoli 2018a.
77  Al riguardo vedi anche Manzoli 2020a.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 64
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

chiasmo calens spiritu iaceret gelu penetrata che nella sua sintassi 
pare evocare il versus aureus (part. + sost. + verbo + sost. + part.), 
come anche in tre altri casi che segnalo in seguito; in questo passo 
inoltre è attiva la memoria poetica dell’agiografo e può cogliersi l’eco 
di Ovidio, Tertulliano e Prospero d’Aquitania.78

Cifra distintiva del dettato poetico è la ridondanza che contribuisce a 
rendere turgida la scrittura. Per guadagnare questa forma di espressività 
Venanzio volentieri ricorre all’uso del pleonasmo, tanto inutile quanto 
poetico. Ho scelto qui di presentare un solo caso che trovo suggestivo, 
quasi idilliaco, per l’inventio narrativa. Albino, ancora ragazzo, si reca 
in un villaggio per un devoto saluto al suo abate; scoppia un terribile 
acquazzone tale che nemmeno la casupola dove egli insieme ad altri 
aveva cercato riparo riesce a proteggerli; tutti si ritrovano bagnati 
eccetto Albino perché la pioggia aveva sentito la fiamma della sua fede 
e, rispettandolo, si era guardata dal recargli offesa: 

denique cum adhuc puerulus per pagum in abbatis sui proficisceretur 
obsequium, applicante eo apud quendam tanta detonuit violentia 
tempestas tantusque se pluvialis imber effudit, ut ipsam domum nec 
sua tecta defenderent. (19) Cum ergo prae magnitudine pluviae casa 
pro campo constaret, madefactis omnibus qui eodem tenebantur 
hospitio, solum beatum Albinum tunc imber tangere expavit, quia 
ubi flammam fidei sensit ne iniuriam faceret se gutta detorsit.79 

Queste righe offrono un bel caso di ridondanza poetica prestata alla 
prosa – che partecipa della natura del pleonasmo (pluvialis imber) 
e, in qualche modo, anche della cosiddetta nominis commutatio 
riflessiva80 (tempestas… pluvialis imber) – e inoltre sfoggiano 
un’insistita variatio sul tema della pioggia (tempestas… pluvialis 
imber… pluviae… imber… gutta). L’aggettivo pluvialis è raro in poesia 
e forse l’idea dell’espressione pluvialis imber è suggerita a Venanzio 
da Draconzio81 ma lì più banalmente a essere piovoso era l’inverno; 
qui invece Venanzio vuole descrivere un tale scroscio di acqua che 
imber non gli basta.

78  Nell’espressione iaceret… carne praemortua percepisco il ricordo di Ovidio (am. 
3.7.65: nostra tamen iacuere velut praemortua membra) e di Tertulliano (adv. Marc. 
2.206: propterea cunctae carnis praemortua membra). Il sintagma mens intenta 
parrebbe conservare il ricordo di Ovidio (trist. 4.1.4: mens intenta suis ne foret usque 
malis) e di Prospero d’Aquitania (epigr. 26.3: ut mens ergo piis studiis intenta iuvetur). 
L’espressione mens intenta paradiso, di forte valenza mistica, sarà più volte variamente 
echeggiata da Baudonivia (Baudon. 2, 5, 9, 13, 16, 19: mens intenta ad Christum; Baudon. 
8: mens intenta Deo).
79  Ven. Fort. vita Albin. 7.18‑19.
80  Su questa particolare figura retorica vedi Dainotti 2008.
81  Drac. laud. dei 1.510: si pluvialis hiems aut saxeus urgeat imber.

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 65
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

Si è intravisto come Venanzio lavori alla sua prosa tenendo ben 
presenti passi di poeti – classici e tardoantichi – come se la poesia 
fosse costantemente il controcanto della prosa. Alcune possibili 
reminiscenze poetiche sono emerse ma altre se ne scorgono e altre 
ancora se ne potranno scorgere: qui ne segnalerò solo alcune. 

In un passo della Vita Paterni Venanzio con metafora georgica 
celebra il fecondo operato dei santi Paterno e Scubilione dal cui 
alveare si propaga un florido sciame di monaci nutritisi al loro nettare: 

ut velut de patris fundamine matrisque alveario cum totius 
religiositatis nectare nata atque nutrita monachorum plurima 
funderentur examina.82 

Non si può parlare di un prelievo preciso ma nel lessico pulsa vivo il 
ricordo di Virgilio nel suo metaforico elogio della società delle api.83

Altrove ho individuato anche riprese puntuali. Albino, fin dagli 
anni della sua monacazione, viveva in tale ascetico raccoglimento 
che anche quando usciva in pubblico, era come se fosse sempre 
chiuso nel carcere del proprio cuore: si quando processit ad publicum 
infra carcerem sui cordis semper inclusus.84 Qui la bella espressione 
carcere cordis giunge da Prudenzio.85 La fama di Albino è tale che 
non rimane nascosta ma si diffonde ovunque volando con ali propizie: 
fama sepulta non latuit, sed felicibus pennis cuncta pervolans 
occupavit.86 Il nesso felicibus pennis è di properziana memoria.87 
Nella Vita Albini, alla fine di una protratta adfirmatio modestiae, 
Venanzio confida che a lui basta che Dio offra alla pagina fluttuante 
il porto della sua destra: superest ut qui novit me oboedire magis 
quam praesumere ipse fluctuanti paginae portum suae dexterae 
subministret.88 Esitazione e insicurezza sono ben rese dall’immagine 
della pagina fluttuante che gli viene da Sedulio.89 Infine nella Vita 
Radegundis il nesso, apparentemente banale, sors mortis90 è preso 

82  Ven. Fort. vita Pat. 10.32.
83  Verg. georg. 4.161‑4: prima favis ponunt fundamina, deinde tenacis/suspendunt 
ceras; aliae spem gentis adultos/educunt fetus; aliae purissima mella/ stipant et liquido 
distendunt nectare cellas.
84  Ven. Fort. vita Albin. 6.17.
85  Prud. psych. 906: editus adflatu nigrantis carcere cordis.
86  Ven. Fort. vita Albin. 9.24.
87  Prop. 3.10.11: tuque, o cara mihi, felicibus edita pennis.
88  Ven. Fort. vita Albin. 4.9.
89  Sedul. carm. pasch. dedicatio: nec pigeat… adhuc fluctuanti paginae auctoritatis 
tuae anchoram commodare.
90  Ven. Fort. vita Radeg. 10.22.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 66
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

da Draconzio dove se ne legge l’unica attestazione in poesia.91

Segnalo ora tre passi – tutti dalla Vita Radegundis – interessanti 
perché in essi Venanzio tra le righe della sua scrittura interseca 
con sapienza suggestioni di più autori. Il primo è l’episodio già visto 
di abbandono mistico di Radegonda (calens spiritu iaceret gelu 
penetrata, tota carne praemortua) dove felicemente si fondono gli 
echi di Ovidio e Tertulliano.92 Nel secondo brano la scena è questa: è 
quasi sera e Radegonda prega insieme a due consorelle: quadam vice 
obumbrante iam noctis crepusculo.93 Con la consueta sensibilità per la 
natura, l’agiografo con poche pennellate tratteggia magistralmente 
il momento che precede la notte. In questo periodo si coglie l’eco sia 
di Prudenzio che di Ovidio e di Avieno.94 

Il terzo passo infine è particolarmente significativo perché in esso 
Venanzio dialoga con i poeti classici e tardoantichi ma non si sente 
da meno come poeta e lascia affacciare il suono di un suo verso. 
L’agiografo descrive una guarigione in cui una donna cieca implora 
di essere condotta da Radegonda la quale acconsente a riceverla 
nonostante sia notte fonda: quam licet tarde exorata sibi fecit occurri 
per tetra noctis silentia.95 Il nesso silentia noctis è diffuso in clausola 
nella poesia latina classica (14 occ.) insieme al sintagma nocte silenti 
(18 occ.) ma di tetra silentia non c’è traccia e invece una ‘tetra notte’ 
si incontra in un carme di Venanzio.96

A questo proposito osservo che Venanzio non di rado adorna la sua 
prosa agiografica anche con citazioni dai suoi stessi versi. Ho scelto 
quattro brani dalla Vita Hilarii e dalla Vita Radegundis. Nel primo 
Venanzio celebra Ilario per il suo impegno contro l’eresia ariana: 
Arriana haeresis venenata de radice flore toxico pullularet.97 Nella 
precedente poesia latina gli accostamenti, per quanto disgiunti, 
dei lemmi venenat* - radic* e flor* - toxic* si trovano unicamente in 
Venanzio.98 

Nel secondo brano l’agiografo descrive la lettera ben condita di 
sale che Ilario invia alla figlia Abra per informarla di averle trovato 

91  Drac. laud. dei 2.388: nam pavor unus erat: totum sors mortis habebat.
92  Per l’espressione iaceret… carne praemortua cf. Ov. am. 3.7.65 (nostra tamen 
iacuere velut praemortua membra) e Tert. adv. Marc. 2.206 (propterea cunctae carnis 
praemortua membra).
93  Ven. Fort. vita Radeg. 36.82.
94  Prud. c. Symm. 1.413: noctis obumbratae caligine turbidus aer; Ov. met. 1.219: 
ingredior, traherent cum sera crepuscula noctem, fast. 5.163: at simul inducent obscura 
crepuscula noctem; Avien. Arat. 1352: at decedentis postrema crepuscula noctis.
95  Ven. Fort. vita Radeg. 27.64.
96  Ven. Fort. carm. 3.9.64: et tetrae noctis pallia crassa cadunt.
97  Ven. Fort. vita Hil. 5.14.
98  Ven. Fort. carm. 9.9.16, Mart. 1.151.

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?



Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

Lexis Supplementi | Supplements 21 67
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

uno sposo straordinario, lo sposo celeste: sale conditam et velut 
aromaticis unguentis infusam.99 Il nesso sale condit* in poesia ricorre 
solo in Avieno, ma in contesto tutto diverso;100 mentre compare 
tre volte in Venanzio riferito all’eloquenza o all’acume.101 Inoltre, 
l’aggettivo aromatic* è utilizzato in poesia solo da Marcello Empirico102 
e da Sedulio103 e Venanzio lo utilizza tre volte nei carmi.104

Gli ultimi due casi giungono da scene entrambe infiammate dal 
fuoco mistico di Radegonda. Nella prima, la donna è avvinghiata 
alla Croce ai piedi di Cristo e piena di piacere si sazia nelle lacrime: 
pedibus alligaret et quasi repleta deliciis sic longo ieiunio satiaretur in 
lacrimis.105 Nella seconda scena, Radegonda si aggira per la basilica 
di san Martino, piangente, insaziata di lacrime, prostrata davanti a 
ogni soglia: quid egerit circa sancti Martini atria, templa, basilicam, 
flens, lacrimis insatiata, singula iacens per limina.106 Le lacrime, anche 
in Venanzio, sono nutrimento dell’esperienza mistica:107 misterioso 
conforto per il cristiano, come rifletteva Agostino108 e liquido suggello 
della santità, come scriveva Emil Cioran.109 Il nesso lacrimis insatiata 
è usato da Venanzio nell’intenso carme De Gelesvinta dove la madre 
Goisvinta piange la sua futura vita senza la figlia e si descrive come 
una folle che cercherà la sua bambina negli altri bambini e insaziata 
berrà le loro giovani lacrime: de facie infantum plorantia lumina 
lambam/et teneras lacrimas insatiata bibam.110

Insomma, la memoria poetica di Venanzio è sempre attiva e la 
sua prosa ha con la poesia un rapporto osmotico, fino a lasciarne 
trasparire più concrete intrusioni. È il caso della appuntita risposta 
che Marcello, ancora ragazzo, accorda all’insolente fabbro che lo sfida 
a prendere in mano una lastra di ferro incandescente e a indovinarne 
il peso: de calore calet sed novem pondera habet (‘di calore è acceso e 

99  Ven. Fort. vita Hil. 6.19.
100  Avien. Arat. 1404: sidera producens et cum sale sidera condit.
101  Ven. Fort. carm. 4.4.26: dulcia condito cum sale mella rigans, 7.1.24: fomite condito 
cui salis unda natat, 7.8.44: et sale conditum reddis ab ore sophum.
102  Marcell. med. 46: adde et aromaticas species, quas mittit Eous.
103  Sedul. carm. pasch. 5.324: messis aromaticae notum venere gementes.
104  Ven. Fort. carm. 5.5.133: fudit aromaticum domini libamen ad aram, 7.8.41: sensus 
aromaticus suaves diffundit odores; carm. spur. 1.354: vincis aromaticas mentis odore 
comas.
105  Ven. Fort. vita Radeg. 6.17.
106  Ven. Fort. vita Radeg. 14.33.
107  Manzoli 2018a, 17‑18.
108  Aug. conf. 4.5.10.
109  Cioran 1937.
110  Ven. Fort. carm. 6.5.155‑6.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 68
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 51-68

di nove libbre è il peso’).111 Doppio miracolo dunque: il santo indovina 
il peso della lastra e non si ustiona. Con qualche libertà quantitativa, 
la frase ha un andamento esametrico, impreziosito dalla rima leonina 
calet… habet e dalla figura etimologica calore calet. L’intero passo, 
oltre che dalla sentenziosa risposta di Marcello, è caratterizzato da 
una insistente variatio lessicale sul tema del fuoco e del calore che 
quasi sinesteticamente rende percepibile la sensazione di calore: 
ardente camino… massa candente… ferrum accensum… calore calet… 
foci calor exureret… libidinis vaporem… incendia se non ussit… 
ignem… flammas (5.17‑20). L’aneddoto naturalmente è metaforica 
allusione alla vittoria del santo sull’incendio delle passioni. 

Inoltre, come si è visto, può affacciarsi il ricordo del versus aureus: 
oltre al caso già visto (vita Radeg. 5.14), posso aggiungerne altri tre. 
Il primo nuovamente dalla Vita Radegundis, nella scena in cui la 
regina, in procinto di farsi monaca, si priva degli abiti e dei gioielli 
e li pone, dentro a un fagotto, sull’altare di san Martino: conposito 
sermone ut loquar barbaro stapione (agg. + SOST. + verbo + AGG. + 
sost.).112 Il periodo è formulato con ardita traiectio e omoteleuto. Gli 
altri due casi, più lineari, giungono dalla Vita Germani: in 51.141 il 
santo guarisce un cieco (sacerdotis serenum purgavit clerici nubilum: 
specificazione + sogg. + verbo + specificazione + ogg.); in 53.14 
ancora un caso di guarigione dalla cecità (lucernae oculorum reddunt 
luminis radios: sogg. + gen. + verbo + gen. + ogg).

Infine, nella Vita Germani a proposito di un uomo posseduto 
condotto in catene al cospetto del santo si legge: catenis collo 
manibusque revinctus.113 Manca un piede iniziale per avere un 
esametro perfetto e comunque abbiamo una clausola eroica, evitata 
dai classici in prosa.

Dunque, fuochi scintillanti di stile e lampi di intrecci narrativi 
ornano di colore poetico il dettato della prosa venanziana, facendone 
dimenticare ruvidità e diversioni dalla norma classica. Nel suo 
esercizio di prosatore, Venanzio si mostra inesausto nel perseguire 
la bellezza poetica e mai dismette le vesti di poeta. 

Nel 1926 Giuseppe Ungaretti nel suo articolo «Barbe finte» per 
il giornale Il Mattino (25‑26 febbraio), a proposito delle proprie 
prose giornalistiche scriveva: «nella prosa, giratela a piacere, sta 
appollaiato il verso».

111  Ven. Fort. vita Marcell. 5.18.
112  Ven. Fort. vita Radeg. 13.30. Il sostantivo stapio non è termine classico, cf. Du 
Cange 1883‑87 (http://ducange.enc.sorbonne.fr/STAPIO), che riporta solo questo 
passo venanziano e interpreta il termine come relativo a un ornamento per la testa o 
per i piedi: sarà da intendersi come fazzoletto. 
113  Ven. Fort. vita Germ. 19.57.

Donatella Manzoli
Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?

http://ducange.enc.sorbonne.fr/STAPIO


Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 69
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-07-16  |  Published 2026-01-21
© 2026 Labarre  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/005

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venance Fortunat hagiographe
Sylvie Labarre
Le Mans Université, France

﻿

1	 Introduction

À la fin du VIIIe siècle, c’est à la dimension hagiographique de l’œuvre 
de Fortunat que Paul Diacre, dans l’épitaphe métrique qu’il a rédigée 
pour le poète et intégrée à son Histoire des Lombards, rendait 
hommage : « de sa bouche vénérable, nous apprenons l’histoire des 
saints de l’ancien temps (sanctorum gesta priorum), qui nous montre 

Abstract  In this paper, I study the multifaceted nature of Venantius Fortunatus’s 
hagiographic production, through macro-structures and micro-structures, prose and 
poetry, poems of circumstance as much as epic or panegyric. I am looking into the 
literary processes by which he was able to show his contemporaries how to walk a path 
of light (lucis iter), teaching them the exploits of the saints of old times (sanctorum gesta 
priorum), to use Paulus Diaconus’ terms. I’m interested in the manufacture of images 
and the transformation of narrative into metaphor; in the complementarity between the 
prose of Gregory of Tours and the poetry of Fortunatus (some elements of a four-handed 
opus geminatum: Glory of the Martyrs 41; Poems 9.14), to the writing of a hagiography in 
the present tense as circumstances dictate (10.7).

Keywords  Venantius Fortunatus. Hagiography. Gregory of Tours. Miracle. Images. 
Poetry. Saint Lawrence. Saint Martin. Anchor. Winter. Asceticism. 

Sommaire  1 Introduction. – 2 Fabrique des images et fabrique des saints. – 2.1 La 
stylisation du saint en martyr. – 2.2 L’ancre : image de la constantia. – 2.3 La rigueur de 
l’hiver : ascèse et charité. – 2.4 Le renversement paradoxal du miracle. – 3 Grégoire de 
Tours et Venance Fortunat : un opus geminatum ? – 3.1 Les pouvoirs de la poésie. – 3.2 La 
poutre de Laurent. – 3.3 La poésie comme testimonium. – 4 Une hagiographie au présent. 
– 4.1 Hagiographie et poésie de circonstance. – 4.2 Grégoire de Tours nouveau Martin. – 
4.3 Hagiographie et conception spirituelle de la royauté. – 5 Conclusion.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/005&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 70
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

comment parcourir un chemin de lumière (carpere lucis iter) ».1 Il 
soulignait ainsi la dimension édifiante et parénétique des Vies de 
saints, et aussi leur actualité permanente, car elles enseignent 
au lecteur comment trouver la lumière dans sa propre existence. 
Lorsque Paul Diacre évoquait les sanctorum gesta priorum, il 
songeait manifestement aux Vies en prose et à la Vie hexamétrique 
de saint Martin, véritable geste du saint, en quatre chants. Mais, 
pour ma part, c’est à travers un corpus élargi, composé à la fois de 
poèmes de circonstance et d’écrits hagiographiques rédigés en prose 
et en vers, que je voudrais étudier quelques traits caractéristiques du 
« Venance Fortunat hagiographe »: d’abord la fabrique des images, 
comme élément essentiel de la fabrique « littéraire » du saint, puis 
quelques fragments d’un opus geminatum, enfin la mise en œuvre 
d’une hagiographie au présent.

2	 Fabrique des images et fabrique des saints

Venance Fortunat a mené de front une œuvre en prose et une œuvre 
en vers. Il a ainsi composé, en prose, cinq Vies d’évêques : deux ayant 
vécu dans un passé révolu, Hilaire de Poitiers, disparu depuis deux 
siècles, le contemporain de saint Martin, et Marcel de Paris, mort dans 
le premier tiers du Ve siècle ; trois prélats presque contemporains, 
Aubin d’Angers, mort avant 558/562, Paterne d’Avranches, mort après 
556 et avant 573,2 Germain de Paris, mort en 576.3 Il a aussi écrit 
une Vie de Radegonde, reine devenue moniale, sa protectrice et son 
inspiratrice.4 J’ajouterais volontiers à cette liste la Vie de Seurin ou 
Séverin de Trèves (puis de Bordeaux), et aussi la Vie de Médard, 
disparu vers 560, mais l’attribution de cette dernière est fortement 

1  Paul. Diac. hist. Lang. 80‑1 : cuius ab ore sacro sanctorum gesta priorum | discimus: 
haec monstrant carpere lucis iter.
2  Mort après 556 d’après Degl’Innocenti 2007, 139.
3  Vita et miracula Hilarii ep. Pictauensis, BHL 3885‑7, CPL 1038 ; Vita Marcelli ep. 
Parisiensis, BHL 5248, CPL 1043 ; Vita Albini ep. Andegauensis, BHL 234, CPL 1040 ; 
Vita Paterni ep. Abrincensis, BHL 6477, CPL 1041 ; Vita Germani ep. Parisiensis, BHL 
3468, CPL 1039.
4  Vita Radegundis, BHL 7048, CPL 1042.

Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe



Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe

Lexis Supplementi | Supplements 21 71
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

discutée.5 D’après la chronologie qui a été établie, la rédaction de 
ces œuvres se serait étalée sur une trentaine d’années, entre les 
années 565‑70 et les années 596 et suivantes ; et, sauf dans le cas 
de Radegonde, aucun lien personnel ne liait l’auteur au saint.6 Il 
répondait aux commandes d’évêques ou d’abbés, désireux de célébrer 
leur prédécesseur, en écrivain professionnel qu’il était.

Dans sa production hagiographique, la Vie de saint Martin se 
distingue par sa longueur et sa forme métrique, 2243 hexamètres 
répartis en quatre chants, par la réécriture, puisqu’elle procède 
d’un hypotexte en prose fourni par Sulpice Sévère et d’un second 
hypotexte en vers procuré par Paulin de Périgueux, et aussi par la 
dévotion personnelle que le poète voue au saint, en reconnaissance 
d’une guérison dont il fait état en 4.686‑99. Écrite entre 573 et 576, 
elle est dédiée à son ami Grégoire de Tours, sans qu’on puisse préciser 
s’il s’agit véritablement d’une commande.7 En outre, des poèmes, 
composés à l’occasion de consécration d’églises, pour la plupart 
regroupés dans le livre 2, célèbrent des saints et intègrent une 
dimension narrative. Le poème 2.7 (Sur Monseigneur saint Saturnin, 
54 vers) raconte le martyre de Saturnin, à Toulouse ;8 le poème 2.14 
(Sur les saints d’Agaune, 30 vers), celui de Maurice et ses compagnons 
de la légion thébaine à Agaune, dans le Valais ; le poème 2.15 (Sur 
saint Hilaire, 20 vers) célèbre la lutte d’Hilaire contre l’arianisme, non 
sans avoir d’abord mentionné sa naissance à Poitiers ; enfin le poème 
2.16 (Sur saint Médard, 166 vers),9 après une louange de Médard (vers 
1 à 24), raconte des miracles survenus du vivant du saint (vers 25 à 
64), puis après sa mort (vers 65 à 158), et s’achève par une prière. 
À ces poèmes hagiographiques s’ajoute encore la pièce 9.14 (Sur la 
poutre de la basilique de saint Laurent, 22 vers).

5  Vita Seuerini ep. Burdigalensis, BHL 7652 (suppl.), CPL 1044 ; Vita (perperam (sic) 
adscripta Fortunato) Medardi ep. Nouiomensis, BHL 5864, CPL 1049. En faveur d’une 
attribution de la Vie de Médard à Fortunat, cf. Heinzelmann 2007, 161‑2 ; Heinzelmann 
2010, 62‑4, spéc. 63. Cf. aussi Reydellet 1994, 192 note 108. En revanche, Pricoco (1993, 
175) ajoute foi à l’authenticité de la Vita Seuerini, mais juge prudent d’écarter la Vita 
Medardi. Voir aussi les arguments de Ferrarini (2020) contre l’attribution de la Vita 
Medardi à Fortunat : la demande de protection divine en faveur de Théodebert II (Vie de 
saint Médard, 37), à la fin du texte, suppose une datation trop tardive, pour que Fortunat 
ait composé cette vie, contrairement à ce que le colophon indiquait.
6  Voir la chronologie retenue par Degl’Innocenti (2007, 138‑9).
7  Labarre 1998 ; Vielberg 2006 ; Livorsi 2023.
8  Le poème a été composé à l’occasion de la consécration d’une église en l’honneur de 
saint Saturnin, édifiée à Toulouse par le duc Launebode et sa femme Béréthrude. Voir 
Greg. Tur. hist. 6.12 ; Février 1989, 32 ; Gilles-Raynal 2006, 341‑405.
9  Clotaire Ier fait enterrer Médard à Soissons et, sur sa tombe, il fait élever une 
basilique achevée par son fils Sigebert. Le poème pourrait avoir été composé pour la 
consécration de cette église, en 566‑67, sur le chemin de Metz à Paris (cf. Reydellet 
1994, XXXI). Selon Roberts 2009b, 180 : « The poem is likely to be an early composition, 
predating the Vita s. Martini, which must have been written between 573 and 576 ».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 72
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

2.1	 La stylisation du saint en martyr

Les martyrs restent pour Fortunat des modèles insurpassables, et, 
quand le saint n’a pas enduré le martyre sanglant de la persécution, 
il est stylisé en martyr volontaire, comme Martin le fut en martyr 
militaire, déjà par Sulpice Sévère (Mart. 4), ou bien encore, ce sont 
les souffrances de l’ascétisme qui sont elles-mêmes mises en valeur 
à l’égal du véritable martyre (Sulp. Sev. epist. 2.12). Ainsi dans les 
biographies épiscopales de Fortunat, l’on trouve une expression 
récurrente « si la main du bourreau n’avait fait défaut » (si non 
defuisset dextera percussoris), par exemple dans la Vie d’Aubin, 
celle d’Hilaire, de Médard ou de Paterne. On pourrait parler d’un 
martyre à l’irréel du passé. L’hagiographe tient à dire que le saint 
aspirait au martyre (siquidem martyr effici cuperet ou optabat 
martyrium) et qu’il en aurait été un, s’il en avait eu la possibilité, 
comme si la fin des persécutions avait empêché le saint d’accéder à 
cette dignité. L’aspiration au martyre lui vaut désormais une forme 
de consécration. Germain triomphe de lui-même, en s’infligeant la 
torture de la privation de sommeil. Marcel, afin de remporter la palme 
(felicem palmam relaturus), se soumet à une ordalie, en saisissant 
une masse de fer incandescent pour la soupeser, et triomphe ainsi 
du feu.10 Radegonde, qui désirait, dès l’enfance, le martyre (ch. 2, 
martyra fieri cupiens), mène une vie de charité et d’ascétisme et 
s’avance devant l’autel de la cathédrale de Noyon, en apostrophant 
Médard, pour le forcer à la consacrer comme diaconesse, dans une 
attitude qui rappelle celle des martyrs inflexibles devant leur juge 
ou leur bourreau.11

10  Ven. Fort. uita Albin. 50 (siquidem martyr effici cuperet, si non defuisset 
dextera percussoris); uita Hil. 30 (optabat martyrium, si non defuisset percussor), 32 
(sanctissimam animam etsi gladius persecutoris non abstulit); uita Med. 26 (nisi quod 
percussor corporis defuit); uita Pat. 17 (si deuotus ferire non reformidasset percussor); 
uita Germ. 75 (ut, domestico tormento superato corpore, de se triumphatum in pace 
factus martyr adquireret); uita Marcell. 17‑19.
11  Ven. Fort. uita Radeg. 5 : Item nocturno tempore cum reclinaret cum principe, rogans 
se pro humana necessitate consurgere, leuans, egressa cubiculo, tam diu ante secretum 
orationi incumbebat, iactato cilicio, ut solo calens spiritu, iaceret gelu penetrata, 
tota carne praemortua, non curans corporis tormenta mens intenta paradiso, leue 
reputans quod ferret, tantum ne Christo uilesceret ; 28 : Quo sanctissima cognito intrans 
in sacrarium, monachica ueste induitur, procedit ad altare, beatissimum Medardum his 
uerbis alloquitur dicens: “Si me consecrare distuleris et plus hominem quam Deum 
timueris, de manu tua, pastor, ouis anima requiratur”. Quo ille contestationis concussus 
tonitruo, manu superposita consecrauit diaconam. Chez Athanase, était apparue, pour 
la première fois, l’idée d’une voie monastique conçue comme un martyre spirituel (uita 
Anton. 47). Cf. Malone 1950, 44‑63. Sur Radegonde, cf. Rouche 2003, 283‑98.

Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe



Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe

Lexis Supplementi | Supplements 21 73
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

2.2	 L’ancre : image de la constantia

L’œuvre hagiographique de Fortunat est parcourue par quelques 
métaphores caractéristiques. L’image de l’ancre qui stylise la 
constance du saint dans les épreuves est l’une d’elles. Elle provient 
de l’Épître aux Hébreux 6,19 : (spem) quam sicut anchoram habemus 
animae tutam ac firmam (l’espérance qui est pour nous comme l’ancre 
de l’âme, bien fermement fixée), elle se trouve représentée sur des 
inscriptions funéraires dans les catacombes chrétiennes et a été 
reprise par les poètes.12 Mais Fortunat retravaille cette image. Il 
l’emploie avec un terme abstrait (grauitatis, mentis, cordis) au génitif, 
comme complément du nom, pour exprimer en quoi consiste l’ancre 
du saint (Aubin), du roi (Caribert), de la vierge consacrée (Agnès), 
elle qui les maintient fermement,13 ou bien avec une construction 
attributive, sur l’épitaphe d’Exocius, évêque de Limoges : « dans une 
si forte tempête, l’intelligence était son ancre (anchora sensus) ».14 Le 
thème stoïcien de la constance du sage est ainsi réinterprété.15

2.3	 La rigueur de l’hiver : ascèse et charité

La constance et l’endurance du saint sont parfois mises à l’épreuve 
par la rigueur de l’hiver, selon un thème que l’on rencontre aussi 
bien dans la poésie profane que dans la poésie chrétienne.16 Fortunat 
excelle à décrire un paysage gelé, dans le droit fil de la tradition 
poétique romaine.17 C’est d’abord dans la Vie de saint Martin qu’il 
introduit cinq vers descriptifs sur la rigueur du froid et les eaux 
prises par la glace, si bien qu’au moment où Martin va se dévêtir pour 
vêtir un pauvre, l’eau se couvre d’un manteau de glace : « par un froid 
glacé, comme le givre ridait les terres, qu’un rude hiver avait figé les 
eaux sous son frein de glace, que le libre cours des fleuves, retenu 
par un gel plus âpre, n’était plus visible, que l’eau tissait de sa propre 

12  Paul. Nol. carm. 13.36 : In te compositae mihi fixa sit anchora uitae ; carm. 19.728 : 
Esto columna piis tu semper et anchora nobis ; Sidon. carm. 2.539 : Iam placido sedeat 
mihi carminis ancora fundo.
13  Ven. Fort. uita Albin. 17 : semper se regens anchora grauitatis ; carm. 
6.2.61‑6 : Semita iustitiae, grauitatis norma refulges | et speculum uitae dat pretiosa 
fides. | Tranquillis animis moderatio fixa tenetur, | qui portum in proprio pectore semper 
habes | Tempestas nullo penetrat tua corda tumultu | ne sensu titubes, anchora mentis 
adest ; carm. 8.3.284 : Fluctibus in mediis anchora cordis agat.
14  Ven. Fort. carm. 4.6.10 : Fluctibus in tantis anchora sensus erat.
15  Cf. Fialon 2018.
16  Zarini 2021, 103‑21.
17  Verg. georg. 1.310, 3.442 ; Aen. 3.285 ; Ov. met. 9.583 ; trist. 3.13, 203 ; Lucan. 
1.18 ; Claud. carm. 21 (Stil. 1).122‑30.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 74
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

substance des liens pour elle-même, et que plus elle se refroidissait, 
plus elle se revêtait d’un manteau de glace ».18 La scène du partage 
du manteau devient un échange de chaleur et de froidure, en une 
transposition allégorique, sensible et abstraite à la fois.19

Dans un contexte hagiographique, le paysage hivernal devient 
un paysage mental propice au dépassement de soi et à l’ascétisme. 
Fortunat décrit ainsi Germain : 

Combien était grande sa constance (constantia) à chanter les 
psaumes, quand sa chair, comme revêtue de la rigidité du fer 
(ferri rigore), résistait, quand le froid désagrégeait (decrustaret) 
les pierres et agrégeait (in crusta verteret) l’eau en glace ?20

Radegonde s’inflige elle-même les tourments du froid, quand elle 
quitte, en pleine nuit, la couche qu’elle partage avec le roi, après avoir 
jeté un cilice sur elle, couchée sur le sol, littéralement gelée (ch. 5 : 
iactato cilicio, ut solo calens spiritu, iaceret gelu penetrata, tota 
carne praemortua, non curans corporis tormenta mens intenta 
paradiso), et Michel Rouche de préciser les usages de l’époque : 

Chacun dort nu sous les draps, au Moyen Âge et jusqu’au XVIIIe 
siècle. Le cilice, vêtement en poils de chèvre, est ouvert sur le devant, 
puisque le bouton n’a été inventé qu’au XIIe siècle. Radegonde se 
couchait donc sur le pavé, la peau à nu, face contre terre. 

Il voit là un moyen efficace pour ne pas donner de descendance au 
roi et imagine des confidences de la part de la moniale. Du point de 
vue littéraire, Fortunat a donné une représentation de l’ascèse qui 
établit une correspondance entre la saison hivernale et l’état mental 
de l’ascète, qui vivrait comme un « hiver des sens ».

Enfin, nous pouvons lire, à l’extrême fin du livre 9, le poème 26, 
entièrement consacré à la peinture de l’hiver, et dans lequel Marc 
Reydellet a vu un exercice d’école ou peut-être l’esquisse d’un poème 
éventuel,21 mais que Judith Georg a analysé en référence aux autres 
poèmes de la série, tous adressés à Radegonde, et rapproché de l’Ode 

18  Ven. Fort. Mart. 1.51‑5 : frigore sub gelido terras crispante pruina, | cum undas 
tristis hiems freno glaciale ligasset | et uaga libertas fluuiorum inclusa lateret | asperiore 
gelu, de se sibi uincula nectens | plus aqua frigidior, tunica uestita rigoris. Pour le 
commentaire, cf. Labarre 1998, 155‑7.
19  Labarre 1998, 147‑59.
20  Ven. Fort. uita Germ. 75 : Quanta uero ad psallendum fuit constantia, dum uelut 
ferri rigore induta caro subsisteret, dum saxa frigus decrustaret et aquas in crusta 
uerteret ? Voir ferri rigor : Verg. georg. 1.143 ; Manil. 2.780 ; Claud. carm. min. 29.16 ; 
Prud. perist. 10.702.
21  Reydellet 2004, 131 note 76.

Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe



Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe

Lexis Supplementi | Supplements 21 75
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

1.9 d’Horace (première strophe).22 On y retrouve le frein de glace, 
le paradoxe de l’eau qui se refuse à elle-même le passage, la nature 
qui se revêt comme d’un manteau. Le poète y exprime, à travers la 
paralysie du paysage glacé, sa difficulté à rejoindre ses amies, Agnès 
et Radegonde, et l’espoir que son poème les atteigne avant lui.

Ces passages, mis bout à bout, montrent qu’un même élan poétique 
parcourt l’ensemble de l’œuvre et que Fortunat sait concilier 
sensibilité charnelle et enracinement spirituel, raffinement poétique 
et désir de Dieu.23

Plusieurs facteurs déterminent l’œuvre hagiographique de 
Fortunat : les circonstances et les commandes éventuelles des uns 
et des autres, la destination des pièces – texte épigraphique ou 
lettre –, le talent et la culture de l’auteur, mais aussi une évolution 
de l’hagiographie, qui accorde une part de plus en plus grande aux 
miracles. Dans les Vies en prose, les structures de la biographie 
ancienne disparaissent au profit d’un enchaînement continu de 
miracles qui se poursuivent après la mort du saint, comme dans les 
livres de Miracles de Grégoire de Tours.

2.4	 Le renversement paradoxal du miracle

Fortunat exprime avec une acuité singulière le miracle, comme un 
phénomène paradoxal et un renversement des lois de la nature, dans 
lequel le croyant est invité à reconnaître l’intervention du saint. Par 
la force des images, l’hagiographe relègue le récit au second plan et 
élève le saint au rang d’icône ; ce trait d’écriture est sensible dans 
son épopée hagiographique, la Vie de saint Martin.24

3	 Grégoire de Tours et Venance Fortunat :  
un opus geminatum ?

Dans une deuxième partie, je voudrais étudier la spécificité de 
l’écriture poétique hagiographique de Fortunat, en comparant 
la version en vers et la version en prose d’un même miracle, chez 
Grégoire de Tours et chez le poète italien.

22  Ven. Fort. carm. 11.26.3 et 5 : Terra iacet crustata gelu sub cortice duro, […] 
Proflua crustatum struxerunt flumina murum ; Hor. carm. 1.9.1‑4 : Vides ut alta stet 
niue candidum | Soracte nec iam sustineant onus | Siluae laborantes geluque | Flumina 
constiterint acuto. Cf. George 1992, 175‑7 ; Roberts 2009b, 298‑9.
23  Cf. Zarini 2021, 121.
24  Labarre 1998, 138‑43 ; 2012b, 191‑206.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 76
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

3.1	 Les pouvoirs de la poésie

Voyons au préalable la place qu’assigne à la poésie Grégoire de Tours 
et quelle autorité il confère au poète Fortunat en particulier. Il le 
cite à sept reprises dans ses écrits.25 Dans le prologue du premier 
livre des Miracles de saint Martin, il aurait souhaité que Sulpice ou 
Paulin de Périgueux, qu’il confond alors avec Paulin de Nole, fussent 
encore vivants, et regrette que Fortunat ne soit pas présent, pour 
célébrer en vers les miracles survenus près du tombeau du saint.26 
Grégoire n’a pourtant pas donné suite à la proposition faite par le 
poète lui-même (dans une lettre datée de 575, qui accompagne sa Vie 
de saint Martin métrique, à peu près contemporaine de la rédaction 
du premier livre de miracles posthumes) d’en effectuer une réécriture 
en vers, si l’auteur voulait bien lui en faire parvenir une copie.27 Ce 
n’est donc pas une amplification poétique de ses simples récits que 
Grégoire souhaite.28

Il a lui-même réclamé au poète la pièce 1.5, afin qu’elle fût 
gravée dans la cellule où Martin avait jadis vêtu un pauvre.29 Sur 
la conversion des juifs de Clermont, en 576, il lui a commandé 
un poème pour célébrer l’évêque Avit, cependant que lui-même 
narrait l’événement dans les Histoires (5.11). Le poète a répondu 
favorablement et accompagné son panégyrique de 150 vers (5.6) d’un 
billet espiègle (5.5a), jouant sur les mots et affectant la modestie 
d’un « paresseux qui court sur des vers pédestres » (uersu pedestri), 
expression oxymorique qui signifierait « des vers en prose », peut-
être des vers boiteux.30 Cette requête montre que la poésie a, depuis 
ses origines, une fonction d’éloge.

25  Reydellet 1997, 159‑67 (voir notamment Greg. Tur. Mart. 1, prologue ; 1.2 ; 1.13, 
15 et 16 citant Fortunat comme témoin de miracles survenus en Italie).
26  Greg. Tur. Mart. praef. : Utinam Seuerus aut Paulinus uiuerent, aut certe Fortunatus 
adesset, qui ista discriberent.
27  Ven. Fort. Mart. epist. Greg. 2.2 et 3 : cum iusseritis ut opus illud, Christo 
praestante, intercessionibus domni Martini, quod de suis uirtutibus explicuistis, uersibus 
debeat digeri, id agite ut mihi ipsum relatum iubeatis transmitti. Cf. Verdon 1989, 80‑4 
(chronologie des œuvres); Quesnel 1996, 105‑6 notes ; Shaw 2016, 102‑40.
28  Dans hist. 10.31, Grégoire s’oppose à la destruction et à la réécriture de son œuvre, 
car il veut en préserver l’unité et l’intégrité. Rescribere pourrait être pris au sens 
technique d’un palimpseste d’après hist. 5.44, mais il faut plutôt le prendre au sens 
plus large. En revanche, il ne s’oppose pas à la réécriture en vers d’une partie. Cf. 
Heinzelmann 2003.
29  Pietri 1983, 363 et 825. Ce poème, de caractère épigraphique, aurait accompagné 
une peinture évoquant l’épisode rapporté par Sulpice Sévère (dial. 2.1).
30  Ven. Fort. carm. 5.5a : Instigas, pater optime, seria curiositate, sincera tamen 
dulcedine, carmine elinguem proloqui et currere pigrum uersu pedestri atque de 
laude laudabilis et apostolici uiri domni Auiti pontificis ex euentu occasionis inlatae etsi 
non aliqua compte, saltim comiter praelibare.

Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe



Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe

Lexis Supplementi | Supplements 21 77
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

3.2	 La poutre de Laurent

Il y a un cas d’intertextualité qui permet d’apprécier l’écriture 
hagiographique de Fortunat, en la comparant avec celle de Grégoire. 
Dans la Gloire des martyrs, au chapitre 41, l’évêque de Tours évoque 
un miracle accompli post mortem par saint Laurent, dans le territoire 
des Breones, appartenant au diocèse d’Italie, c’est-à-dire Brione dans 
la province de Brescia.31 Laurent, diacre de Sixte II, était mort à 
Rome sur un gril ardent, pour avoir présenté seulement ses pauvres 
au persécuteur qui lui réclamait les richesses de l’Église.32 Lors de 
la rénovation de la toiture d’une église consacrée au saint martyr, 
les habitants coupent du bois pour en faire des poutres, mais l’une 
d’elles se révèle trop courte. Le prêtre invoque alors Laurent, fait 
état de leur pauvreté, qui les empêche d’en acquérir une autre, et 
la poutre s’allonge, au point même de devoir être recoupée et de 
fournir des fragments capables de guérir des malades. Grégoire se 
concentre uniquement sur le miracle posthume. Le noyau narratif 
en prose est le suivant : Ilico, cunctis attonitis, trabes creuit in tanto 
spatio longitudinis, ut necesse esset partem magnam incidi (Aussitôt, 
à la stupeur générale, la poutre s’allongea considérablement, au point 
qu’il fallut en couper une grande partie). Une fois son récit achevé, 
il ajoute les vers 1‑2 et 11 à 18 du poème 9.14 de Fortunat, « Sur la 
poutre de la basilique de saint Laurent », pièce peut-être destinée à 
être gravée dans une église située au nord de Paris.33 Il produit ces 
vers comme un « témoignage » (pro testimonio uiri), car les faits se 
sont déroulés en Italie (apud Brionas Italiae castrum) et, ensuite, il 
ajoute un miracle dont il a été lui-même le témoin.

Or le poète ne s’attache pas à préciser le contexte (Qui ? Quoi ? 
Où ? Quand ? Comment ? Pourquoi ?). Il met d’emblée en parallèle 
le martyre que Laurent a enduré par le feu et la ferveur de sa foi. 
Dans les vers 1 à 10, il oppose, en une série d’antithèses, celui qui a 
été brûlé par un feu destructeur (uste participe au vocatif : ‘brûlé’) 
et les flammes vivifiantes du martyre (flammis uitalibus) (1‑2), le 
corps terrestre (terreno in corpore) et l’esprit céleste (sidereus 
sensus) (3‑4), la lumière rendue aux yeux (referre diem) et les lampes 
éteintes qu’ils étaient (extinctas lucernas) (5‑8). Au vers 12, il met en 
parallèle la poutre qui s’allonge et la foi qui grandit, en faisant rimer 
les deux moitiés du pentamètre (trabes et fides) et en répétant le 
verbe crescere au parfait : creueruntque trabes creuit et alma fides. 

31  Greg. Tur. glor. mart. 41 ; Van Dam 1988, 64‑5 ; Pietri 2020, 130 note 171. Sur 
les débuts du culte de Laurent à Rome au début du IVe siècle, cf. Pietri 1976, 37‑40 ; 
Reydellet 2004, 35 note 101.
32  Ambr. off. 1.205‑7 ; epist. 7.37 ; hymn. 13 ; Prud. perist. 2.
33  Shanzer 2005, spéc. 310‑11.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 78
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

Il se focalise donc sur le miracle qui vient bouleverser les lois de 
la nature, en soulignant le paradoxe du bois coupé trop court, qui 
finalement s’allonge, et de la partie manquante qui vient apporter 
le salut (v. 17). Danuta Shantzer pense que Grégoire aurait tiré son 
récit de plusieurs sources, parmi lesquelles figure le témoignage de 
Fortunat, que le poète aurait lui-même retravaillé ensuite, à partir 
du texte en prose de son ami, et que l’évêque de Tours aurait à la fin 
juxtaposé les deux récits. On a, en effet, parfois l’impression que le 
texte de Fortunat ne se comprend que si l’on a lu auparavant celui de 
Grégoire. Marc Reydellet a justement signalé l’obscurité du vers 18 :34 
si uenit intrepidus, lumina caecus habet. Fortunat vient compléter le 
sobre récit de Grégoire.

3.3	 La poésie comme testimonium

Martin Heinzelmann a évoqué la « coprésence de l’hypotexte 
métrique comme légitimation » dans la Gloire des martyrs, dans 
des passages qui intègrent des vers de Paulin de Nole, Prudence 
ou Fortunat.35 Michael Roberts, quant à lui, a souligné l’exubérance 
presque lyrique du texte poétique et précisé le sens de l’insertion du 
passage en vers dans le récit en prose. Il donne au terme testimonium 
le sens qu’il prend, dans la Rhétorique à Hérennius, par opposition à 
l’exemple : Hoc interest igitur inter testimonium et exemplum: exemplo 
demonstratur id, quod dicimus, cuiusmodi sit; testimonio, esse illud ita, 
ut nos dicimus, confirmatur (Voici la différence entre le témoignage 
et l’exemple : celui-ci fait comprendre en quoi consiste ce que nous 
disons, celui-là en démontre l’exactitude).36 Fortunat apparaît, en 
effet, comme un informateur de premier ordre pour un miracle qui 
s’est déroulé en Italie, de même que Prudence faisait autorité pour 
tout ce qui venait d’Espagne. Mais Michael Roberts s’appuie ensuite 
sur la définition donnée par l’Oxford Latin Dictionary : un testimonium 
n’est pas seulement une preuve pour rendre crédible une action ou 
un événement, mais le témoignage rendu aux mérites ou aux services 
d’une personne (Oxford Latin Dictionary 3, s.v. : « testimony borne to 

34  Reydellet 2004, 184 note 105.
35  Heinzelmann 2003, spéc. 38 sqq. Pour Prud. voir Greg. Tur. glor. mart. ch. 40 
(citation de apoth. 449‑502), Prudentius noster ch. 42 sur Cassien (d’après perist. 9), 
ch. 90 sur Eulalie (d’après perist. 3), ch. 92 sur Éméterius (citation de perist. 1.82‑90), 
ch. 105 (citation de cath. 6.133‑6). Cf. Labarre 2025.
36  Rhet. Her. 4.5 : Hoc interest igitur inter testimonium et exemplum : exemplo 
demonstratur id, quod dicimus, cuiusmodi sit ; testimonio, esse illud ita, ut nos dicimus, 
confirmatur. Cf. Roberts 2016b, spéc. 48 : « It is a testimonium, in that with almost 
lyric exuberance it evokes the nature-defying effects of the saint’s miraculous power ». 
Cf. Guérin 2015.

Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe



Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe

Lexis Supplementi | Supplements 21 79
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

a person’s merits or services »), et il en conclut que le testimonium 
qu’apporte Fortunat est une sorte d’hymne au pouvoir du saint.

Grégoire a opéré une sélection dans le poème (Multo plures exinde 
scripsit uersiculos, quos ego praetermisi, hos tantum pro testimonio 
uiri scribens). Cependant, les vers retenus ne contiennent aucune 
information concrète. Grégoire exhibe le poème comme une preuve, 
comme si la force de la poésie pouvait traduire la réalité du miracle, 
mieux que la narration en prose. Fortunat y exprime le paradoxe 
du miracle, le renversement des lois de la nature. Quantum parua 
prius, postea caesa fuit (v. 14). « Autant la poutre était trop courte au 
départ, d’autant elle a été recoupée ensuite ». La partie initialement 
manquante – car la poutre avait été coupée trop court – va ensuite 
accomplir des guérisons. Crescere plus meruit succisa securibus 
arbor | et didicit sicca longior esse coma (vv. 15‑16). « L’arbre coupé 
par les haches a mérité de croître encore, et, une fois sa frondaison 
desséchée, il a appris à se faire plus long ». C’est donc paradoxalement 
quand les feuilles ont séché et que la nature s’est mise en sommeil 
que la pièce de bois pousse et produit un supplément de vie.

À l’origine et au sens étymologique, le martyr est lui-même un 
témoin, au sens juridique, un témoin de la foi ; le témoin de la scène 
du martyre intervient lui aussi et joue un rôle dans le récit originel, 
qui est à la source des Actes et des Passions ; puis enfin le miracle 
posthume, signe de la uirtus toujours efficace du saint, requiert lui 
aussi des témoins et des témoignages. Grégoire se livre à une enquête 
dont les custodes du sanctuaire sont les agents, comme on le voit 
dans les quatre livres du De virtutibus sancti Martini.37 Mais c’est 
finalement la poésie elle-même qui apporte le témoignage vivant du 
miracle par le caractère intemporel de sa forme.38 Nul doute que 
Grégoire soit sensible à cette valeur de la poésie : il a d’ailleurs lui-
même écrit des vers.39

Danuta Shantzer a vu en Grégoire de Tours « un poète manqué » 
qui ferait un opus geminatum « virtuel », en fait plutôt un prosimètre, 
en juxtaposant les vers des autres à sa propre prose et en les 
paraphrasant.40 Les liens étroits qu’il entretient avec Fortunat et 
l’autorité qu’il lui confère en matière d’hagiographie pourraient faire 
penser que c’est ensemble qu’ils réalisent cet opus geminatum, à 
quatre mains en quelque sorte.

37  Greg. Tur. Mart. 1.6 (aut fieri uidimus aut factum certe cognouimus), 3.45.
38  Arstt. Poet. 9.1451 b : « Aussi la poésie est-elle plus philosophique et d’un caractère 
plus élevé que l’histoire ; car la poésie raconte plutôt le général, l’histoire le particulier ».
39  Roberts 2009b, 279.
40  Shanzer 2005, spéc. 319. Sur l’opus geminatum, cf. Godman 1981.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 80
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

4	 Une hagiographie au présent

4.1	 Hagiographie et poésie de circonstance

L’hagiographie de Fortunat est fortement ancrée dans le présent, 
d’abord parce que, du point de vue théologique, la fonction du miracle 
est de témoigner de la puissance toujours opérante du saint, de sa 
praesentia permanente, du renouvellement des miracles du Christ 
par l’intermédiaire du saint (cf. Jean 14,12), ensuite parce que 
Fortunat célèbre, comme des saints, des évêques ou une moniale 
qui lui sont contemporains, et troisièmement parce qu’il fait entrer 
l’hagiographie dans le discours politique, par exemple en faisant 
l’éloge des puissants, et dans la poésie de circonstance, dès que 
l’occasion s’offre à lui.

4.2	 Grégoire de Tours nouveau Martin

Saint Martin est présenté comme un protecteur, mais aussi comme 
un miroir des évêques et des princes.41 Dans le poème 5.14, qui est en 
réalité une lettre de recommandation de 24 vers, Fortunat demande 
à Grégoire d’intercéder pour une jeune fille accusée de vol et vendue 
comme esclave, en vertu du fait qu’il est le successeur de Martin et que 
Martin, lui, n’aurait pas permis qu’une brebis fût perdue (vv. 17‑20): 
« éminent pontife, dont la bonté fait revivre l’âme secourable de 
votre prédécesseur », déclare-t-il ainsi à Grégoire. Il commence cette 
lettre par quatre distiques narratifs, dans lesquels il raconte qu’il 
parcourait une route qui porte le souvenir de miracles accomplis 
par Martin (praecessoris pia signa tui). Un arbre, tombé, déraciné, 
se serait redressé, à la prière du saint, et il subsiste encore (nunc 
stat), dépouillé de son écorce, il guérit des malades. Les deux moitiés 
du pentamètre riment, la symétrie métrique est parfaite (dactyle, 
dactyle, syllabe longue) : corpora multa medens, cortice nuda manens. 
Ce miracle est rapporté, dans la Gloire des confesseurs, par Grégoire, 
qui nous apprend le nom du lieu (Nobiliacensi pago), situé près de 
Tours, les circonstances du miracle originel (l’arbre tombé à cause du 
vent, la voie obstruée, l’intervention de Martin, grâce au signe de la 
croix), puis les modalités du miracle qui se poursuit (les malades qui 
arrachent l’écorce pour la diluer dans de l’eau et absorber le breuvage 
comme un remède).42 Une fois encore, il nous est donné d’observer les 
différences entre Grégoire et Fortunat. On ne comprend bien ce qui 

41  Labarre 2019.
42  Greg. Tur. glor. conf. 7 (MGH, SRM 1, 2, 753).

Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe



Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe

Lexis Supplementi | Supplements 21 81
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

se passe qu’en ayant déjà connaissance du récit de l’évêque de Tours. 
Le poète, quant à lui, métaphorise la quintessence du miracle et en 
exprime la signification spirituelle. Michael Roberts a comparé ce 
poème avec une célèbre satire d’Horace (1.9 Ibam forte uia sacra…).43 
Pour ma part, ce qui m’intéresse ici, c’est de voir comment l’éloge du 
saint et l’écriture hagiographique en général jettent un pont entre 
passé et présent, entre un miracle du passé qui nous laisse imaginer 
un geste un peu musclé de la part de Martin et un miracle posthume : 
la guérison obtenue grâce à un breuvage confectionné avec l’écorce 
de l’arbre qui a été jadis en contact avec le corps du saint.44

De même, dans le poème 10.12a, encore une lettre pour tenter 
de faire libérer une jeune fille emprisonnée, Fortunat s’adresse à 
Grégoire comme successeur de Martin, faisant bien sûr son éloge, 
mais surtout donnant au panégyrique une fonction protreptique. Les 
vertus de Martin sont rappelées : il a pu jadis rendre la vue à des 
aveugles, et Grégoire, son successeur, est invité maintenant à rendre 
à son père sa fille, afin qu’il revoie la lumière, c’est-à-dire sa fille qui 
est la lumière de sa vie (uidendo diem).

4.3	 Hagiographie et conception spirituelle de la royauté

Le discours hagiographique est en prise avec le présent, parce que 
Fortunat exprime une conception spirituelle de la royauté, selon 
laquelle Dieu assiste le roi, afin qu’il assiste lui-même le peuple, et 
saint Martin est le médiateur de cette relation, en raison de ses 
vertus.45 Lors de la fête de saint Martin (10.7), Fortunat réclame son 
intercession en faveur du roi Childebert II : « Ce Martin que vous 
vénérez, sire, comme votre patron, vous vous souvenez de lui sur terre, 
il se souvient de vous aux cieux » (vv. 31‑2). Huit distiques (vv. 45‑60) 
témoignent par leur structure de cette mise en correspondance des 
miracles accomplis jadis par Martin et des bienfaits souhaités pour le 
roi maintenant. Chaque hexamètre commence par le pronom relatif 
qui et évoque le passé ; le pentamètre, lui, contient des déictiques et 
exprime au subjonctif le vœu formulé en faveur du roi ou de la reine 
pour le temps présent. Ainsi aux vers 49‑58 :

43  Roberts 2009b, 275‑8, voir le rapprochement entre le poème 5.14 et Hor. sat. 1.9 
(Ibam forte uia sacra).
44  Greg. Tur. Mart. 3.60 : l’évêque confectionne lui-même un remède avec la poussière 
du tombeau de Martin.
45  Reydellet 1981, 297‑344 ; cf. Labarre 2012b, 202‑3 pour l’analyse détaillée du 
poème 10.7 « miracle et politique ». Ven. Fort. carm. 10.8.15‑16 : praestet cura Dei uos 
longa in sede tueri.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 82
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

Qui tunc promeruit reuocare cadauera uitae,
hic quoque pro uestra dona salute ferat.

Qui percusso homini abstraxit de carne uenenum,
noxia de uobis ipse uenena uetet.

Qui serpentis iter fecit reuocare retrorsum,
ipse graues casus hinc fuget ire retro.

Qui de peste domum saluam dedit esse Lyconti,
haec domus incolomis floreat huius ope.

Cuius opima clamys tremebundum texit egenum,
eius apostolici uos tegat ala uiri.

Lui qui alors a eu le droit de rappeler des cadavres à la vie doit 
aussi apporter ses bienfaits à votre santé. Lui qui enleva le venin 
du corps d’un homme piqué par un serpent doit lui-même vous 
protéger des venins nuisibles. Lui qui fit rebrousser chemin au 
serpent, qu’il fasse reculer d’ici les accidents pénibles. Lui qui 
sauva de la peste la maison de Lycontius, qu’il rende cette maison 
florissante par sa bienfaisance. Lui dont le manteau généreux 
recouvrit le pauvre grelottant, que vous recouvre l’aile de cet 
homme apostolique.

Les miracles rapportés dans la Vie de saint Martin sont repris chacun 
en un vers. Martin ressuscitant un enfant près de Chartres offre une 
transition vers les trois distiques consacrés à la reine Brunehaut 
(vv. 59‑64), également veuve, à laquelle le poète souhaite une longue 
descendance.46

5	 Conclusion

Fortunat compose une hagiographie singulière entre antiquité et 
Moyen Âge, entre le Piave et la Loire. Sofia Boesch Gajano notait, 
en 2003, dans sa conclusion, que « toute la production de Venance 
Fortunat est dominée par l’intérêt pour ‘son’ présent », et elle voyait 
comme caractéristique principale de sa production « l’immersion 
dans la contemporanéité », alors que la qualité essentielle de 
Grégoire de Tours était pour elle son élan narratif et sa prose 
efficace, celle de Grégoire le Grand un projet pastoral original. 
Antonella Degl’Innocenti, insistait, en 2007, sur l’intérêt commun de 
Fortunat et de Grégoire pour les saints de la Gaule, sur la manière 
dont ils privilégient la dimension active de la sainteté, en accordant 
une importance capitale aux miracles. Ces analyses sont tout à fait 
convaincantes. J’ai voulu, pour ma part, insister sur trois aspects : 

46  Sulp. Sev. dial. 2.4.4‑9 ; Ven. Fort. Mart. 3.153‑208.

Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe



Sylvie Labarre
Venance Fortunat hagiographe

Lexis Supplementi | Supplements 21 83
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 69-84

1) Fortunat se livre à une stylisation du saint par un dépassement du 
récit et une évocation iconique du personnage, en accord avec une 
esthétique tardoantique de la surprise. 2) Sa poésie acquiert une 
valeur de témoignage et assume une fonction mémorielle. 3) Son 
hagiographie parle du présent aux hommes du présent. Le poète ne 
cherche pas à faire montre d’une virtuosité gratuite, mais exprime 
une spiritualité profonde.





Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 85
Submitted 2025-06-24  |  Accepted 2025-09-15  |  Published 2026-01-21
© 2026 Ferrarini  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/006

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Fortunatus agricola?  
Una lettura dell’epistola  
di dedica della Vita Martini
Edoardo Ferrarini
Università degli Studi di Verona, Italia

﻿
Abstract  In troubled Gaul under the Merovingians Gregory, bishop of Tours from 573 
to 594 and a member of the highest Gallo-Roman aristocracy, and the poet Venantius 
Fortunatus, who left Ravenna in 565 to settle in Poitiers, had the opportunity to spend 
more than twenty years in contact with each other and to forge a strong friendship. 
Fortunatus dedicates his hexametric poem on the life and miracles of saint Martin of 
Tours to his friend Gregory. This essay offers an interpretation of the dedicatory epistle of 
Vita Martini, highlighting in particular the author’s skilful use of the agricultural metaphor 
of writing.

Keywords  Venantius Fortunatus. Gregory of Tours. Epistolography. Hagiography. 
Saint Martin of Tours.

Sommario  1 Utinam Fortunatus adesset! – 2 Vita Martini, Epistula ad Gregorium. – 3 Il 
tempo della mietitura. – 4 La pioggia al tempo del raccolto. – 5 Conclusioni.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/006&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 86
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

1	 Utinam Fortunatus adesset!

Habent sua fata libelli. Anche i libri – si dice – hanno il loro destino. 
Un clamoroso successo fu quello che toccò in sorte alla Vita di san 
Martino di Tours composta, sul finire del IV secolo, dal raffinato 
retore aquitano Sulpicio Severo.1 Stando alle parole di Postumiano, 
uno degli interlocutori dei Dialogi di Sulpicio, un amico di ritorno da 
un viaggio in Oriente, era stato Paolino di Nola il primo ad introdurre 
la Vita Martini a Roma, dove Postumiano la vide letteralmente 
«andare a ruba per tutta la città», mentre i librarii si mostravano 
addirittura exultantes per i lauti guadagni2 (capita anche oggi, per 
carità, ma non si tratta più di vite di santi...). Oltre a Roma, quel 
libro si leggeva anche in tutta Cartagine e ad Alessandria. «Questo 
libro» – testimonia sempre Postumiano – «ha attraversato l’Egitto, la 
Nitria, la Tebaide e tutti i territori di Memphis».3 Anche nei deserti 
più inaccessibili, mitica culla del monachesimo, egli trova sempre a 
precederlo quel fortunato libretto: Hunc ego in eremo a quodam sene 
legi vidi. Certamente la descrizione di questo prodigioso successo 
editoriale è espressa con linguaggio iperbolico e risente di una certa 
stilizzazione letteraria e, tuttavia, rimane un dato incontrovertibile 
il ruolo fondativo assunto dalla Vita Martini di Sulpicio Severo per 
la prima agiografia latina e la sua durevole impronta sul genere 
mediolatino delle vitae sanctorum.4

1  Oltre alla Vita Martini, egli dedicò alla figura del santo monaco e vescovo Martino († 
397), da lui personalmente conosciuto, anche tre Epistulae e il Gallus, tradizionalmente 
noto con il titolo di Dialogi. Il trittico martiniano di Sulpicio, che possiamo leggere nelle 
magistrali edd. di Fontaine (2004; 2006), venne recepito dai posteri come un’opera 
strettamente unitaria; così fu intesa anche da Paolino di Périgueux e Venanzio 
Fortunato, allorché si accinsero a comporre le loro parafrasi metriche di quanto Sulpicio 
aveva narrato in prosa.
2  Sulp. Sev. dial. 1.23.4 Primus eum Romae urbi uir studiosissimus tui Paulinus inuexit; 
deinde, cum tota certatim urbe raperetur, exultantes librarios uidi quod nihil ab his 
quaestuosius haberetur, siquidem nihil illo promptius, nihil carius uenderetur.
3  Sulp. Sev. dial. 1.23.6‑7 Hic Aegyptum, Nitriam, Thebaidam ac tota Memphitica regna 
transiuit. Hunc ego in eremo a quodam sene legi uidi.
4  Cf. Leonardi 1993, 437‑9.

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 87
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

A distanza di oltre un secolo e mezzo, Venanzio Fortunato5 auspica 
che un simile destino sia riservato anche alla sua, di Vita Martini, 
composta in quattro libri di oltre duemila esametri.6 Nella lunga 
apostrofe al libretto che chiude l’opera egli fa percorrere a ritroso, 
alla sua creazione artistica, quei sentieri, insieme di devozione e 
di promozione, che anni prima lo avevano condotto dall’Italia alla 
Gallia.7 Il viaggio, però, non termina a Ravenna, nella basilica dei 
santi Paolo e Giovanni, davanti a quell’affresco dai dolci colori ai piedi 
del quale Fortunato ricevette la guarigione della vista, ma al libretto è 
comandato di andare ancora oltre, alla ricerca dei sodales, dei socii; 
deve consegnarsi, cioè, nelle mani dei compagni di studio del poeta, 
cui fornirà «materia grazie alla quale possano, con stile elegante, far 
fiorire poemi sulle gesta di Martino e, grazie al loro ingegno brillante, 
tessere versi degni d’essere diffusi per l’Oriente» (Mart. 4.702‑6):

Promptius affectu, precor, inde require sodales.
Si sociis loqueris, ueniam pietate mereris.
Porrigo materiam quibus hanc ego, ut ore rotundo
Martini gestis florentia carmina pangant
et claro ingenio texant spargenda per ortum.

5  Mi sembra opportuno precisare che all’interno del presente studio, come già in 
Ferrarini (2010; 2020), mi riferirò al poeta di Valdobbiadene chiamandolo sempre 
‘Fortunato’ o ‘Venanzio Fortunato’, mai ‘Venanzio’ da solo. Ne spiego le ragioni. Com’è 
noto, la tradizione manoscritta ci ha trasmesso il nome del poeta nella sua forma 
completa: Venantius Honorius Clementianus Fortunatus, dove ai tria nomina, che sono 
indice del rango elevato della famiglia d’origine, si affianca l’agnomen Fortunatus, 
sicuramente adottato in onore dell’omonimo martire di Aquileia, venerato in tutte le 
Venezie. Il poeta ricorda il santo in carm. 8.3.166 e, soprattutto, in Mart. 4.660 (in 
connessione con la tappa ad Aquileia di quel singolare itinerario di devozione che 
ordina al proprio libretto). Ritengo che l’agnomen rappresenti la forma preferibile 
per riferirsi al poeta per tre motivi: è l’unico nome con cui egli designa sempre sé 
stesso; la preferenza per l’agnomen, qualora presente e a noi noto, è ricorrente nella 
letteratura scientifica in caso di personalità della tarda antichità (si pensi, per fare 
solo due celebri esempi, ad Anicio Manlio Severino Boezio o a Flavio Magno Aurelio 
Cassiodoro); infine, l’uso troverebbe corrispondenza con quanto accade generalmente 
nelle altre lingue moderne (francese: Fortunat; inglese/tedesco: Fortunatus). Credo che 
la netta preferenza per il praenomen Venanzio usato in forma assoluta, che si riscontra 
nella bibliografia in lingua italiana, derivi dagli usi in qualche modo inaugurati, e poi 
seguiti per inerzia, nei due voll. Venanzio Fortunato 1993; 2003 (all’interno del secondo, 
però, già si distinguevano per usare ‘Fortunato’ i saggi di D. Fiocco, A.V. Nazzaro e A. 
Peršič). Brevi annotazioni prosopografiche sui singoli elementi che compongono il nome 
del poeta si possono leggere in Šašel 1981, 359‑61; Brennan 1985, 50; George 1992, 19; 
Di Brazzano 2003, 37‑8.
6  Su quest’impegnativa opera di Fortunato, oltre alle edd. e tradd. che saranno 
segnalate a suo luogo, rimando ai due studi monografici di Labarre 1998; Livorsi 2023, 
dai quali sarà possibile ricavare l’ampia, ma non ingovernabile, bibliografia precedente.
7  Il poeta descrive il suo viaggio nella prefazione ai Carmina, indirizzata a Gregorio di 
Tours nel 576; per il possibile percorso e le tappe del suo itinerario, nonché per l’analisi 
delle differenze tra carm. praef. e Mart. 4.621‑712, si vedano Pavan 1993; Rosada 1993; 
2003; Chappuis Sandoz in questo stesso volume.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 88
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

Mi sembra un chiaro indizio, accanto ad altri, di come Fortunato 
considerasse la Vita Martini il suo opus magnum o – per dirla con 
Orazio – il suo monumentum aere perennius, quello a cui affidare la 
propria fama di poeta; composta in metro eroico, riuscito connubio 
fra l’epica della tradizione classica e la nuova poetica della santità 
cristiana, la sua ‘Martineide’8 ha tutte le carte in regola per divenire 
un nuovo classico e mostra intera l’ambizione del suo autore.

Un altro indizio in questo senso è la duplice, impegnativa dedica 
dell’opera: ad un prologo in distici elegiaci indirizzato ad Agnese e 
Radegonda (le due monache sono invitate ad aiutare con le loro preghiere 
l’autore, nauta rudis, perché non faccia naufragio)9 è premessa – ma 
non in tutte le edizioni, come si vedrà – un’epistola dedicatoria in prosa 
che ha come destinatario il vescovo di Tours Gregorio. Non so se «il 
grande interesse della storia», come lo definiva il benedettino Jean 
Leclercq, sia davvero «il ritrovamento delle anime»;10 quel che so è che 
Radegonda, Agnese e Gregorio si stagliano nettamente, fra le molte 
pagine di Fortunato, come le persone esistenzialmente a lui più vicine, 
da lui maggiormente ricercate e onorate.11

In particolare, come hanno ben documentato le serrate analisi di 
Marc Reydellet12 e Michael Roberts,13 la relazione più che ventennale 
tra Gregorio e Fortunato appare fondata su una totale comunanza 
di idee e di valori: la difesa delle prerogative dell’episcopato, la 
promozione del culto dei santi, la vicinanza politica alla corte 
d’Austrasia sono tutti elementi che cementano questo rapporto di 
amicizia e di mutua ammirazione. Fortunato dimostra a più riprese 
di stimare nell’amico l’uomo di Chiesa inflessibile nella dottrina 
ed esemplare nel suo modo d’interpretare la missione di vescovo; 
Gregorio, dal canto suo, ammira la preparazione letteraria e la 
virtuosità poetica dell’amico.

8  Così Tamburri 1991, 21.
9  Ven. Fort. Mart. prol. 1.39‑42 (Prologus ad Agnem et Radegundem de vita sancti 
Martini).
10  Leclercq 1972, 7.
11  Nota giustamente Roberts (2016b, 36): «Only the women of the Holy Cross surpass 
Gregory in the number of poems they received from Fortunatus».
12  Reydellet 1997.
13  Roberts 2016b.

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 89
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

Non so spiegarmi, dunque, il periodico riemergere nella 
storiografia, anche quella più avveduta, di un’interpretazione 
diversa. Cristina La Rocca, ad esempio, nella relazione di apertura 
del Convegno trevigiano del 2001 (Venanzio Fortunato e il suo tempo)14 
parlava, in riferimento alle amicizie del poeta,15 di

rapporti singolarmente caratterizzati dalla mancanza di 
reciprocità, per lo meno di reciprocità scritta. Lo stesso Gregorio 
di Tours, il cui rapporto con Venanzio appare improntato 
dall’amicizia e dalla solidarietà, non gli dedica che una scarna 
riga nelle sue Historiae, e solo in quanto presbyter autore della 
Vita Beati Germani, dimostrando di non volersi affatto dilungare 
né sulle sue qualità poetiche, né sulla sua personalità.16

Si tratterebbe, insomma, di un’amicizia a senso unico. Sempre La 
Rocca, dando credito ad alcune frettolose e non esaustive osservazioni 
di Goffart,17 aggiunge che: «Le menzioni da parte di Gregorio di Tours 
a proposito di Venanzio, in tutta la sua opera, si contano sulle dita 
di una mano».18

Al di là che le menzioni esplicite del nome di Fortunato sono sette 
(una nelle Historiae e sei nei Miraculorum libri),19 mi pare che non si 
tengano nel debito conto alcuni aspetti della questione. Innanzitutto, 
il diverso status sociale dei due personaggi: uno, Gregorio, è membro 
di una delle famiglie più illustri dell’aristocrazia gallo-romana, 
stirpe di senatori dell’Impero e di martiri della Chiesa, «un évêque 
prédestiné à Tours» – come scrisse Luce Pietri –,20 predestinato a 
divenire vescovo e, per legami familiari, destinato ad esserlo proprio 
a Tours, la diocesi che fu di Martino, faro di religiosità e di devozione 
per l’intera Gallia; l’altro, Fortunato, è un italico emigrato, un esule 
bisognoso di ospitalità e protezione in terra straniera, per molti anni 
un semplice laico prima di essere ordinato presbitero per la diocesi 
di Poitiers. In secondo luogo, il numero delle reciproche menzioni 

14  Venanzio Fortunato 2003.
15  Il tema è ora affrontato, da un punto di vista complessivo, in Williard 2022.
16  La Rocca 2003, 18.
17  Goffart 1988, 146 nota 149.
18  La Rocca 2003, 32 nota 15.
19  Ne riporto qui l’elenco, precisando che il poeta è sempre ricordato da Gregorio con 
la qualifica di presbyter: Greg. Tur. Franc. 5.8 (come autore della Vita Germani), glor. 
mart. 41 (con una lunga citazione da Ven. Fort. carm. 9.14.1‑2, 11‑18 riguardo ad un 
miracolo di san Lorenzo martire), Mart. 1 praef. (un elogio di Fortunato come scrittore), 
Mart. 1.2 (come autore della Vita Martini), 1.13‑16 (come testimone di alcuni miracoli 
ottenuti per intercessione di san Martino in vari luoghi d’Italia), glor. conf. 44 (come 
autore della Vita Severini), 94 (come autore della Vita Albini).
20  Pietri 1983, 247.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 90
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

è evidentemente condizionato dai diversi generi letterari coltivati 
dai due scrittori: Fortunato è panegirista e poeta encomiastico e 
d’occasione, laddove il vescovo di Tours è impegnato, invece, nella 
stesura di grandi affreschi storiografici e agiografici, in cui sono certo 
più ridotte le occasioni per esprimere sentimenti personali d’amicizia. 
Generalmente sottovalutata, in ogni caso, è la testimonianza offerta 
dalla praefatio al primo libro de virtutibus sancti Martini, dove 
Gregorio racconta questa sua visione: per somnium gli pare d’essere 
condotto, in pieno giorno, nella basilica di san Martino ove assiste 
alla guarigione miracolosa di una folla di malati, mentre la madre, 
presente al suo fianco, lo rimprovera: «Perché sei così pigro a scrivere 
quello che vedi?». Il figlio si difende, dichiarandosi inops litteris, 
stultus et idiota, ed esclama: «Se solo fossero ancora in vita Severo o 
Paolino! o se almeno fosse qui Fortunato a descrivere questi prodigi!».21 
Difficile immaginare un elogio più grande per la qualità artistica della 
scrittura dell’amico: assieme a Sulpicio Severo e Paolino (per Gregorio 
è il Nolano)22 Fortunato forma la «bella scola» – per dirla con Dante –23 
degli araldi cantori di Martino (e Gregorio stesso – ça va sans dire – si 
considera il quarto «tra cotanto senno»).

21  Greg. Tur. Mart. 1 praef.: Tamen omnipotentem Deum testem invoco, quia vidi 
quadam vice per somnium media die in basilica domni Martini debiles multos ac diversis 
morbis obpraessos sanari, et vidi haec, spectante matri meae, quae ait mihi: ‘Quare 
segnes es ad haec scribenda quae prospicis?’ Et aio: ‘Non tibi latet, quod sim inops litteris 
et tam admirandas virtutes stultus et idiota non audeam promulgare? Utinam Severus 
aut Paulinus viverent, aut certe Fortunatus adesset, qui ista discriberent! Nam ego ad 
haec iners notam incurro, si haec adnotare temptavero’.
22  Roberts 2016b, 47: «Like Fortunatus he [Gregory] does not distinguish between 
the two Paulinuses» (Paolino di Nola e Paolino di Périgueux); più ampia disamina del 
problema in Labarre 1998, 14‑18.
23  Inf. 4.94‑102.

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 91
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

2	 Vita Martini, Epistula ad Gregorium

Questa lunga premessa ci consente ora di accostare il testo dell’Epistula 
ad Gregorium con le giuste aspettative: Fortunato sta offrendo il 
proprio opus magnum al «suo padre speciale» (peculiari patri), il 
vescovo Gregorio. Prima di procedere nella lettura dell’epistola, 
ritengo opportuno riportarne qui integralmente, per comodità del 
lettore, il breve testo, accompagnato da una traduzione italiana a cura 
di chi scrive. Avverto che come testo-base ho scelto quello dell’edizione 
di Friedrich Leo24 per i Monumenta Germaniae Historica, con poche 
varianti segnalate nel breve apparato che segue. Oltre a ciò, mi servo 
dell’apparato anche per dare conto di alcune lezioni divergenti, in 
pochi loci selezionati, anche quando a testo si trovi confermata la 
scelta del Leo. Queste lezioni sono tratte: dal codice Vaticano Palatino 
latino 845, dell’inizio del IX secolo, che è l’unico testimone manoscritto 
oggi noto dell’epistola;25 dall’edizione curata dal gesuita olandese 
Christoph Brouwer (1617), il quale si servì presumibilmente, per 
editare l’epistola, di un Ms. insignis Trevirensis, Ecclesiae primariae 
oggi perduto o non ancora identificato;26 infine, dall’edizione completa 
più recente della Vita Martini fortunaziana, che è quella curata da 
Solange Quesnel27 per la collana di classici Les Belles Lettres. 

24  Leo 1881.
25  Per la descrizione del codice, che gli studiosi giudicano derivare da un archetipo 
turonese, rimando a Bischoff 2014, 417; Labarre 2016, 61‑2.
26  Brouwer 1617, 25; cf. le osservazioni in merito di Leo 1881, XXII.
27  Quesnel 1996.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 92
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

Domino sancto at qve apostolico piissimo in Christo  
et pecvliari patri Gregorio papae Fortvnatvs.

(1) Apud pietatis animum quod opere minus inscribitur dilectionis 
intuitu dilatatur. Nam ἐπιχειρήματα, ἐλλείψεις, διαιρέσεις, 
παρενϑέσεις et reliqua orationibus dialectici et apud quos 
ceterae artes perplexis florent artibus, satagentes suis affectare 
syrmatibus, soliti sunt adsuere vel proferre: date pietatis et 
caritatis animo veniam, postposita pro parte tetrica periti 
censura, quia quidquid in his vel stropha veterum vel praesentium 
sophisma plerumque disertat, totum novisti quod minus novimus; 
quamquam in opere messium, id est in ipsa messe, ut praesens 
explicare portitor poterit, nec expedire licuit nec temptare singula.

(2) Quapropter sanctae coronae atque dulcedini vestrae me 
peculiariter et instanter commendans et ut pro humili tuo iugiter 
orare digneris expectans, suggero: cum iusseritis ut opus illud, 
Christo praestante intercessionibus domni Martini, quod de suis 
virtutibus explicuistis, versibus debeat digeri, id agite ut mihi 
ipsum relatum iubeatis transmitti.

(3) Nam pietate Domini concedente quod de vita eius vir disertus 
domnus Sulpicius sub uno libello prosa descripsit et reliquum 
quod dialogi more subnectit, primum quidem opus a me duobus 
libellis et dialogus subsequens aliis duobus libellis conplexus est, 
ita ut brevissime iuxta modulum paupertatis nostrae in quattuor 
libellis totum illud opus versu in hoc ter bimenstre spatium, audax 
magis quam loquax, nec efficax, cursim, inpolite, inter frivulas 
occupationes sulcarem.

(4) Quos domino meo et pio domno Martino, si ipse commeatum 
obtinet, in quaternionibus quos direxistis ipsi per vos oblaturus, 
confestim transcribendos curabo, illud certe postulans ut eius 
a vobis pietas reparata pro nobis humilibus et suis peculiaribus 
intercedere non desistat. Date, dulcis, veniam, quia lituram tantam 
in messe scribenti pluvia superlapsa suffudit. Ora pro me, domine 
sancte et mihi dulcis pater.

Ediz.: F. Leo, MGH AA IV/1 (1881), 293‑4 | cod. N: Vat. Pal. lat. 845 (saec. IX), ff. 143v-144r 
| tit. patri] N Brouwer Quesnel: om. Leo | (1) quamquam] Leo: quod Brouwer Quesnel: 
quam quod N | (3) in hoc ter bimenstre spatium] N Quesnel: in hoc ter bimenstri spatio 
Leo: inter hoc bimestre spacium Brouwer | (4) obtinet] N Brouwer Quesnel: obtineo Leo

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 93
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

Fortunato al venerabile ed apostolico signore, piissimo  
in Cristo e suo padre speciale, il vescovo Gregorio.

(1) In un cuore ricco d’affetto, ciò che resta meno impresso 
per la creazione artistica viene messo, invece, in risalto dallo 
sguardo dell’amicizia. I dialettici, infatti, e coloro presso i quali le 
rimanenti arti fioriscono con argomenti tortuosi sono soliti cucire 
assieme e presentare nei loro discorsi epicheremi, ellissi, dieresi, 
parentesi ed altre figure, sforzandosi di ostentare i loro modi da 
tragedia: tu, invece, sii indulgente con sentimenti di pietà e di 
carità, mettendo da parte, almeno tu, la critica severa dell’esperto, 
perché qualunque cosa discuta ampiamente su questi aspetti 
l’acribia degli antichi o il cavillo dei moderni, tu sai tutto ciò che 
io conosco meno; d’altronde, come ti potrà spiegare di persona 
il latore, non mi è stato possibile al momento del raccolto, anzi 
proprio nel mezzo del raccolto, né sistemare, né controllare ogni 
singolo dettaglio.

(2) Per questa ragione, mentre mi raccomando specialmente 
e con insistenza alla tua santa corona ed alla tua benevolenza, e 
nella speranza che ti degnerai di pregare sempre per il tuo umile 
servo, ti faccio una proposta: quando comanderai che sia messa 
in versi quell’opera sui miracoli di san Martino, che hai portato 
a termine con l’aiuto di Cristo e per l’intercessione dello stesso 
signore Martino, fa’ in modo di ordinare che codesto scritto mi 
venga trasmesso.

(3) Già, infatti, per concessione della grazia del Signore, ho 
messo in versi ciò che scrisse in prosa sulla sua vita l’eloquente 
Sulpicio in un solo libro ed il completamento che egli ha aggiunto 
in forma di dialogo; la prima opera, precisamente, è stata da me 
riassunta in due libri ed il dialogo che la segue in altri due libri, 
sicché in quattro libri ho solcato con il verso tutta quell’opera, 
molto sommariamente secondo la misura della mia pochezza, nello 
spazio di questi ultimi tre bimestri, audace più che loquace, certo 
non efficace, ma frettolosamente, alla buona, tra futili occupazioni.

(4) E poiché è mia intenzione offrire questi libri per il tuo 
tramite al mio signore e protettore Martino, se lui stesso me ne 
concede licenza, mi occuperò immediatamente di trascriverli sui 
quaternioni che mi hai mandato, chiedendogli certo che la sua 
clemenza, riacquistata per i tuoi meriti, non cessi di intercedere 
per noi umili e suoi devoti. Perdona, o dolce padre, se la pioggia 
caduta al tempo del raccolto mi ha provocato, mentre scrivevo, 
tante cancellature. Prega per me, venerabile signore e mio dolce 
padre.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 94
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

Proprio come ci saremmo aspettati, la lettera esibisce fin dalle prime 
righe un registro linguistico e stilistico assai elevato: basterebbero i 
quattro vocaboli greci disposti in fila nelle prime righe a darci subito 
l’idea della ‘temperatura’ retorica – per esprimersi così – dell’epistola.

Nonostante le note riserve del Courcelle,28 è verosimile che il 
nostro poeta possa aver appreso, se non la lingua, almeno qualche 
rudimento di greco nel corso dei suoi studi ravennati.29 Non c’è 
spazio, in questa sede, per soffermarsi sui singoli termini, che l’unico 
testimone manoscritto dell’epistola, il Vaticano Palatino latino 845, 
compone in maldestri caratteri maiuscoli. Basterà osservare la natura 
un po’ caotica di questo elenco: gli epicheremi, infatti, nella logica 
aristotelica, rappresentano una particolare forma di sillogismo in 
cui una o entrambe le premesse non sono semplicemente enunciate, 
ma anche accompagnate dalle relative prove o dimostrazioni (siamo, 
dunque, nell’ambito dell’inventio); l’ellissi, intesa come omissione di 
alcuni argomenti dati per sottintesi, e la dieresi, suddivisione di 
un concetto generale in più argomenti coordinati, sembrerebbero 
qui utilizzate come strumenti della dispositio; la parentesi, invece, 
rimanda ad una specifica figura retorica di pensiero, quella della 
digressione o interclusio. Da notare che, proprio mentre professa 
la propria ignoranza in tema di virtutes elocutionis, Fortunato ci 
dà un bell’esempio di enumeratio asindetica, oltretutto nella forma 
particolare dell’accumulazione disordinata o congeries. Ancora, nel 
passaggio vel stropha veterum vel praesentium sophisma rileviamo 
un chiasmo; oltre a stropha e sophisma, preziosi grecismi, poco prima 
leggiamo anche syrmatibus; mentre in totum novisti quod minus 
novimus riconosciamo il gusto per il poliptoto.

Insomma, Fortunato riesce qui ad eseguire in una maniera 
virtuosistica la topica dell’adfirmatio modestiae,30 combinandola alla 
perfezione con l’altrettanto topico elogio del destinatario, il quale 
è invitato a deporre la tetrica periti censura (oltre al richiamo ai 
lectores tetrici di Marziale,31 segnalato da Quesnel,32 aggiungerei 

28  Cf. Courcelle 1948, 250‑1.
29  Dello stesso avviso Ehlen 2011, 29.
30  L’Epistula ad Gregorium può certamente essere accostata, anche sotto questo 
profilo, alle epistole dedicatorie che aprono, con poche eccezioni (la Vita Germani e la 
Vita Radegundis), le agiografie in prosa da lui stesso composte, all’interno delle quali 
si ritrovano e si rincorrono gli stessi moduli retorici. Così si esprime, in uno studio 
sinottico di queste praefationes, Santorelli (2003, 293): «Con uno stile estremamente 
ricercato Venanzio dimostra la sua competenza e abilità, con un ricco corredo di artifici 
smentisce, nel momento stesso in cui lo enuncia, il topos puramente convenzionale della 
scarsa capacità letteraria, dell’insufficiente cultura». Non si dimentichi, poi, la grande 
parte che ha Fortunato nelle pagine del Curtius (1992) dedicate alla «Falsa modestia» 
(97‑100) e alle «Formule di devozione e umiltà» (453‑9).
31  Mart. epigr. 11.2.7.
32  Quesnel 1996, 104 nota 7.

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 95
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

anche il tetricus censor, sempre di Marziale,33 e soprattutto i tetricis 
puncta censoribus di Sidonio Apollinare).34 Il vescovo di Tours era 
davvero peritus in arte dicendi? Evidentemente – mi verrebbe da 
dire – aveva almeno le qualità per apprezzare quello che Fortunato 
scriveva per lui, ma l’argomento ci porterebbe lontano, al ‘mito’ 
del latino merovingio e ai pregiudizi sulla cultura di Gregorio. Al 
riguardo, gli affondi di Giovanni Orlandi (1996) per le Historiae e di 
Antonio De Prisco (2000) per i Miraculorum libri hanno cominciato a 
scalfire l’idea che il latino di Gregorio fosse quella sorta di interitus 
verae latinitatis che emerge dalle edizioni di cui disponiamo, ma la 
strada per una piena riabilitazione del Turonese è ancora lunga.

3	 Il tempo della mietitura

Conclude il primo paragrafo dell’epistola, piuttosto inaspettatamente, 
una nota coloristica che sembra più adatta a sciogliere la tensione che 
a concludere un ragionamento: quamquam in opere messium, id est in 
ipsa messe, ut praesens explicare portitor poterit, nec expedire licuit 
nec temptare singula. Fortunato, quindi, avrebbe scritto in maniera 
sciatta, perché impegnato nel lavoro della mietitura. L’immagine 
parrebbe essere di una certa rilevanza, dato che verrà ripresa 
proprio nella chiusa della lettera, laddove l’autore rappresenta sé 
stesso in messe scribenti.

Questo accenno al lavoro della mietitura, per quanto ne so, è 
stato interpretato sempre e da tutti i critici come un’annotazione 
realistica. Essa sembrerebbe combaciare, infatti, e addirittura 
rafforzare la vulgata di un Fortunato che nei primi anni a Poitiers 
avrebbe svolto la funzione di sovrintendente laico, amministratore 
ed economo dei beni del monastero della Santa Croce: tra i suoi 
doveri di régisseur – si sostiene – poteva ben esserci la sorveglianza 
dei lavori agricoli sui numerosi fondi dell’istituzione di Radegonda. La 
suggestione è del Thierry35 e fu accolta dal Tardi nella sua monografia 
del 1927;36 nonostante sia ripetuta senza riserve da numerosi altri 

33  Mart. epigr. 12.70.4.
34  Sidon. epist. 9.11.4: Pariter illud nosse vos noveram, quod auctores in operibus 
edendis pudor potius quam constantia decet; quodque tetricis puncta censoribus, tardius 
procacitas recitatoris, quam trepidatio excudit.
35  Thierry 1994, 195.
36  Tardi 1927, 85: «Pendant longtemps, Fortunat ne fut à Poitiers qu’un laïque, 
intendant et agent temporel du monastère».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 96
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

studiosi,37 prima Brennan38 e poi Di Brazzano, nel suo insostituibile 
Profilo biografico di Venanzio Fortunato,39 hanno avanzato fondati 
dubbi su tutta questa ricostruzione.

Valorizzato per la sua verosimiglianza, il riferimento alla 
mietitura contenuto nella nostra epistola è altresì universalmente 
e, a mio parere, con troppa confidenza utilizzato nelle discussioni 
sulla datazione della Vita Martini. L’epistola, infatti, fornisce sia un 
chiaro terminus post quem per la composizione dell’opera (Gregorio 
è ordinato vescovo alla fine dell’agosto 573), sia un altrettanto sicuro 
terminus ante quem (il vescovo di Parigi Germano è menzionato come 
vivente e muore il 28 maggio 576).40 La Vita Martini è stata, quindi, 
composta tra il 573 e il 576, e qui secondo me bisognerebbe fermarsi,41 
ma – si prosegue – dal momento che è stata scritta durante la 
mietitura e, dunque, durante l’estate (e concediamo pure – dettaglio 
assente nel testo – che si tratti di frumento, cereale che si raccoglie 
tra la fine giugno e l’inizio luglio), questo esclude sia il 573 (Gregorio 
diventa vescovo dopo l’estate), sia il 576 (Germano muore prima 
dell’estate); non rimarrebbero che l’estate del 574 o quella del 575, 
con preferenza per questa seconda.42

Da ultimo, questa faccenda della mietitura è arrivata persino a 
lambire il dominio della filologia, utilizzata com’è addirittura per 
discriminare fra varianti testuali. Per rendercene conto, dobbiamo 
riprendere il testo dell’epistola. Nel secondo paragrafo, Fortunato si 
dimostra già informato del fatto che Gregorio stava scrivendo una 
raccolta di miracoli di san Martino, iniziativa di cui il vescovo doveva 
averlo messo a parte: chiede che quest’opera gli venga trasmessa 
per metterla in versi43 (il progetto non andò mai in porto, come 

37  Cf. almeno Palermo 1985, 15‑17; Tamburri 1991, 15; 20‑1; Reydellet 1994, XIX: 
«Fortunat s’établit à Poitiers où il remplit les fonctions de chargé d’affaires de la 
communauté fondée par Radegonde»; Quesnel 1996, X: «secrétaire, régisseur et agent 
diplomatique».
38  Questa la conclusione cui arriva lo studioso, al termine di un’ampia discussione 
delle tesi del Tardi: «We have, in fact, no evidence whatsoever that Venantius was put 
in charge of lands belonging to the convent» (Brennan 1985, 68‑70).
39  Di Brazzano 2003, 67 nota 81.
40  Ven. Fort. Mart. 4.637‑8: Inde Parisiacam placide properabis ad arcem | quam modo 
Germanus regit et Dionisius olim.
41  Dello stesso avviso Livorsi 2023, 11.
42  Così, ad es., Palermo 1985, 21: «Potremmo quindi pensare che l’opera è stata 
cominciata all’inizio del 575 ed ultimata nell’estate dello stesso anno, nel momento della 
mietitura. Abbiamo già detto che Fortunato in questo periodo della sua vita si occupava 
delle proprietà del monastero della Santa Croce e sicuramente si sarà dovuto occupare 
del lavoro di raccolta delle messi per conto del monastero proprio mentre stava per 
ultimare la sua opera». Così anche Tamburri 1991, 20‑1; Nazzaro 1997, 307‑8 nota 18; 
2003, 206 nota 29; Quesnel 1996, XV-XVI.
43  Cf. Williard 2022, 57‑62.

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 97
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

sappiamo, perché Gregorio lavorò ai libri de virtutibus sancti Martini, 
in modalità che potremmo definire diaristiche, fino all’ultimo giorno 
di vita).44 All’offerta di collaborazione Fortunato allega le proprie 
credenziali di parafraste: 

in quattuor libellis totum illud opus [la Vita Martini e il Gallus 
di Sulpicio Severo] versu in hoc ter bimenstre spatium, audax 
magis quam loquax, nec efficax, cursim, inpolite, inter frivulas 
occupationes sulcarem.

Le lezioni concorrenti sono in hoc ter bimenstre spatium (tre volte 
un bimestre, dunque sei mesi) e inter hoc bimenstre spatium (in 
un solo bimestre, come nelle edizioni di Brouwer e Luchi). Solange 
Quesnel, nel 1976, adottava questa seconda lezione all’interno della 
sua tesi di dottorato;45 vent’anni dopo, pubblicando la sua edizione 
nella collana Les Belles Lettres, la studiosa dichiarava di averlo fatto 
«parce que Fortunat précise qu’il a écrit pendant la moisson, et que la 
moisson ne dure pas six mois»,46 quindi si correggeva – giustamente 
io credo –, recuperando la lezione del Vat. Pal. lat. 845 e giudicando 
la modalità complicata del calcolo ter bimenstre molto rispondente 
all’usus scribendi di Fortunato.47

Poteva andare peggio e, in effetti, è andato peggio. Nel 2020 
usciva, infatti, per la prestigiosa collana dei Cambridge Classical 
Texts and Commentaries, una nuova edizione critica dei primi due 
libri della Vita Martini, a cura di Nigel Kay, accompagnata da un 
esteso commentario di quasi 400 pagine che certamente contiene non 
pochi spunti esegetici interessanti. Ritengo, tuttavia, inaccettabile 
la scelta del nuovo editore di espungere dal testo della Vita Martini 
l’Epistula ad Gregorium, alla quale egli nega la funzione di epistola 
dedicatoria dell’opera e che relega in appendice al suo volume, priva 
di note di commento.48 La spiegazione di Kay, ancora una volta, tira 
in ballo l’ormai famosa mietitura: che i mesi siano sei o due poco 
importa («though two months is still too long a period for harvest»), 
si tratta di un periodo comunque troppo lungo per la mietitura, per 

44  Sulla cronologia e il metodo di composizione dei Miraculorum libri si vedano le 
interessanti osservazioni di Shaw 2016, 107‑10; 138.
45  Quesnel 1976, 141, 230; ricostruisce l’intera vicenda Labarre 1998, 46 nota 50.
46  Quesnel 1996, 106 nota 14.
47  Solo alcuni esempi: Mart. 1.132, 478, 3.510, 4.187; carm. 2.15.20, 3.12.21, 4.4.29, 
4.8.29, 4.20.9, 8.3.133.
48  Kay 2020, 491‑3, rispolverando una vecchia ipotesi di Koebner (1915, 86 nota 1); 
cf. Mondin 2025, 167-9. Quest’intervento dirompente dell’editore fu subito segnalato 
come probabile argomento divisivo della critica dai primi recensori del lavoro, come 
Livorsi (2020; 2023, 12‑13 nota 9): «In any event, such a critical assessment is likely to 
spark some future debate».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 98
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

cui «it does not [...] provide evidence that the VM was written around 
harvest-time».49 Avremmo, dunque, secondo Kay, due opere distinte: 
la Vita Martini, da un lato, che è quella scritta in due o sei mesi, del 
cui completamento solo incidentalmente Fortunato informa Gregorio 
(§ 3), ed un’altra opera, scritta d’estate, in opere messium (§§ 1, 4), che 
è quella che verrebbe effettivamente dedicata e inviata al vescovo di 
Tours con questa lettera d’accompagnamento. Astruso ragionamento 
e spiegazione assai poco economica.

Davvero non si capisce quale dovrebbe essere questa seconda, 
misteriosa opera di Fortunato, né su quali basi Kay possa ipotizzare 
che si trattasse di una prosa e non di un’opera in versi, che affrontasse 
temi di retorica o di filosofia e non agiografici;50 è evidente, inoltre, 
che la descrizione tanto dettagliata della Vita Martini, contenuta nel 
terzo paragrafo, risulterebbe davvero, così, completamente fuori 
luogo, di più, un’inutile zavorra in grado di sbilanciare una lettera 
così breve.

Dobbiamo assolutamente liberarci di questa ingombrante 
e sfortunata ‘giornata di lavoro nei campi’, che è stata capace di 
generare tante aporie interpretative. Torniamo, per un momento, sulla 
frase in opere messium, id est in ipsa messe. Curiosa espressione. A 
ben guardare, essa appare veramente sgraziata, soprattutto rispetto 
a quanto precede, un’inutile ridondanza, un pleonasmo che, con 
l’andamento di una glossa scolastica, vuole dare una spiegazione 
a ciò che non richiede spiegazioni. Tutti i traduttori, compreso il 
sottoscritto, si vedono costretti a dare una sfumatura temporale 
al primo elemento della frase («nella stagione della mietitura, e 
precisamente proprio durante la mietitura»;51 «at harvest-time, that 
is during the harvest itself»),52 però non è tempore messium, ma 
proprio in opere messium, id est in ipsa messe. «Aguzza qui, lettor, 
ben li occhi al vero».53

Sylvie Labarre, nel suo acuto e bellissimo libro Le manteau 
partagé,54 ha evidenziato la presenza in versu sulcarem della 
metafora agricola della scrittura (l’aratro è il calamo, i solchi sono i 

49  Kay 2020, 2‑4.
50  Per Kay (2020, 4) l’epistola sarebbe scritta in un linguaggio «arguably more suited 
to the description of a prose work than a poem, and to a rhetorical or philosophical work 
than a hagiography»; per Vielberg (2006, 99‑100), invece, le osservazioni contenute 
nella lettera di Fortunato parrebbero riferirsi non tanto al testo del poema, quanto 
all’epistola stessa.
51  Tamburri 1991, 30.
52  Kay 2020, 492.
53  Dante Purg. 8.19.
54  Labarre 1998, 66‑7 («La métaphore du travail de la terre»).

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 99
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

versi).55 Tralascio di approfondire il tema che suppongo non ignoto 
al lettore. La topica agricola della scrittura, infatti, è una delle 
più fortunate di tutti i tempi e di tutte le letterature: comincia con 
Platone, passa per il famoso Indovinello veronese56 e arriva fino a 
un poeta nostro contemporaneo, Paolo Garbini, che nella Dedica 
che chiude la miscellanea Musa medievale così omaggia la poesia di 
Fortunato: «Versi come pitture e suoni rari | […] zappati nella vigna 
della mente | incisi come epigrafi di sogni».57 Sempre Labarre, poi, 
ha finemente notato che l’accostamento dell’aratura e della mietitura 
dona al nostro testo una singolare «unité thématique».58

Credo che si debba andare ancora oltre. La mietitura è uno sviluppo 
e un completamento interno allo stesso ambito metaforico: chi scrive 
traccia solchi e semina, miete quando ha finito di scrivere. È il momento 
del raccolto, del portare a casa i propri covoni, della pubblicazione, 
nel senso di rendere pubblico il risultato del proprio lavoro. Al lemma 
messis | II metonymice | A de re quae metitur, il ThlL riporta, fra 
i sensi traslati, la seguente accezione: magis respicitur maturitas, 
idem quod consummatio (quindi compimento, esecuzione conclusa).59 
Al momento del raccolto, quando si pubblica uno scritto, non si può 
più né aggiustare, né controllare ogni singolo dettaglio: si mette un 
punto e si recide la spiga. Fortunato, in altre parole, continua la sua 
falsa professione di modestia dicendo a Gregorio che non ha avuto il 
tempo, con paziente studio, di crearsi quel bagaglio retorico e quella 
competenza metrica che sarebbero stati indispensabili al suo lavoro: 
quando si appresta ormai a ricopiare il poema per offrirlo a san Martino 
tramite l’amico (ipsi per vos oblaturus), confessa che ha scritto come 
ha potuto, senza possibilità di ricontrollare ogni singolo verso.

L’immagine combinata di aratura e mietitura è ripresa dal poeta 
anche in uno dei carmi indirizzati a Giovino, governatore della 
Provenza:

Scribe uacans animo, refer alta poemata uersu
et quasi ruris agrum me cole uoce, melo.

Per thoraca meum ducas, precor, oris aratrum,
ut linguae sulcus sint sata nostra tuus,

55  Cf. la sintesi di Curtius 1992, 345‑9. Si considerino, fra i molti esempi possibili, le 
virtuosistiche variazioni, quasi certamente note a Fortunato, che si leggono in Sidon. 
epist. 8.4.1, 8.10.2, 9.2.2.
56  De Angelis (2003) e Nocentini (2024) possono costituire un punto di partenza 
utile per orientarsi all’interno della lunga tradizione di studi sull’Indovinello veronese.
57  Manzoli 2016, 167.
58  Labarre 1998, 66: «Il préserve une unité thématique en rapprochant le labour 
poétique et la moisson».
59  ThlL 8.0, 860.57‑61.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 100
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

pectoris unde seges gravidis animetur aristis
pullulet et nostrum farra nouale ferax.60

Più interessante ancora il confronto con un carme indirizzato a 
Gregorio, che gli aveva richiesto una composizione in strofe saffiche 
minori (è il testo successivo della raccolta, di cui questo può essere 
dunque considerato un biglietto di accompagnamento):

Hoc mandas etiam quo Sapphica metra remittam:
da ueniam, modici dum seges urguet agri.

Dum meto, da spatium: tibi mox parere parabo;
si saturer fructu, fors meliora cano.61

4	 La pioggia al tempo del raccolto

Veramente la metafora agricola conferisce unità e coerenza all’intera 
epistola, come testimonia la sua conclusione: Date, dulcis, veniam, 
quia lituram tantam in messe scribenti pluvia superlapsa suffudit. 
Questo passo mi ha richiamato alla mente una curiosa nota che si 
legge in Critica del testo e tecnica dell’edizione, il fortunato manuale 
di filologia di Martin West. Trattando della collazione, il grecista 
britannico invitava ad utilizzare un taccuino distinto e a «fare ogni 
sforzo per evitare la confusione fra collazioni di diversi manoscritti: 
il modo migliore è usare inchiostri di diversi colori»; a piè di pagina, 
ecco la nota: «Le collazioni dovrebbero essere sempre ad inchiostro. 
Se si usa inchiostro lavabile, attenzione alla pioggia».62 Mi chiedo 
quanti siano i filologi preoccupati che la pioggia lavi via le loro 
collazioni... Probabilmente si tratta solo di sense of humour, di cui 
West era maestro.

Tornando a quel che ci riguarda, dobbiamo, allora, immaginarci 
Fortunato che scrive sui quaternioni in mezzo al campo di frumento, 
en plein air, sotto la pioggia? Non c’è contadino così sprovveduto 
da mietere il grano, o anche solo tagliare l’erba, in una giornata di 

60  Ven. Fort. carm. 7.12.111‑16: «Scrivi, quando avrai l’animo rilassato, mandami 
poesie dai versi sublimi e, come un terreno della tua campagna, coltivami con la voce e 
col canto. Ti prego, fa’ passare per il mio petto l’aratro della tua bocca, perché il solco 
della tua lingua sia la mia semina, cosicché la messe del petto si animi di spighe ricolme 
e il mio fertile campo pulluli di grano» (trad. Di Brazzano 2001, 405).
61  Ven. Fort. carm. 9.6.9‑12: «Mi comandi anche un’altra cosa, che io ti invii delle 
poesie saffiche: perdonami, ma la messe del mio esiguo campicello mi angustia. Dammi 
tempo finché io avrò mietuto: ben presto mi appresterò ad obbedirti. Forse canterò in 
modo più degno qualora io mi sazi del raccolto» (trad. Di Brazzano 2001, 485).
62  West 1973, 66 nota 2: «Collations should always be in ink. If washable ink is used, 
beware of rain».

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini

Lexis Supplementi | Supplements 21 101
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

pioggia: anzi, ci si mette all’opera solo dopo molti giorni di clima 
secco. L’umidità, in questi casi, è il peggior nemico, capace di 
mandare in rovina l’intero raccolto e far marcire il fieno: figurarsi 
mietere sotto la pioggia! Evidentemente anche questa piccola nota 
paesaggistica e di colore nasconde altro e precisamente questo: 
il poeta ha scritto piangendo. Ha versato lacrime di commozione, 
passando in rassegna la vita santa e virtuosa di Martino; lacrime di 
contrizione, nel misurare la distanza fra la propria rilassata condotta 
morale e il cammino di perfezione percorso luminosamente dal santo.63

Una lunga tradizione letteraria ha potuto fornire lo spunto al 
nostro poeta, da Properzio («Se, quando la leggerai, ti mancherà 
qualche parte cancellata, questa cancellatura sarà dovuta alle mie 
lacrime»: e lacrimis facta litura meis)64 a Ovidio, Heroides («Tutte le 
cancellature che vedrai, sono state le lacrime a farle»: lacrimae fecere 
lituras);65 e ancora Ovidio, nel propempticon ad libellum che apre i 
Tristia, uno dei più riconoscibili modelli della poesia fortunaziana: 
«E non vergognarti delle tue macchie! Chiunque le veda capirà che 
sono state causate dalle mie lacrime».66

Inutile aggiungere che, senza questa pluvia superlapsa, 
mancherebbe del tutto nella lettera la confessione della propria 
indegnità morale rispetto al compito di narrare la vita di un santo, 
un modulo tipico della letteratura agiografica e, in particolare, delle 
praefationes.67 Nonostante ciò, le cancellature restano sempre anche 
un segnale delle esitazioni e dei ripensamenti avuti nel corso della 
scrittura e possono nascondere, certo, anche dei veri e propri errori 
di grammatica. Forse mi sbaglio, ma mi sembra possibile riconoscere 
entrambe le cose in questa lituram tantam, non solo l’indegnità 
morale, ma sempre anche l’indegnità dello scrittore, che continua 
a ribadire d’essere privo di doti letterarie. Preparata sapientemente 

63  Sul lessico del pianto nella poesia di Fortunato ha riflettuto, in belle pagine, 
Manzoli 2018a, 17‑22; cf. anche le giuste osservazioni di Mondin 2025, 173-4.
64  Prop. eleg. 4.3.3‑4: Si qua tamen tibi lecturo pars oblita derit, | haec erit e lacrimis 
facta litura meis.
65  Ov. epist. 3.3‑4: Quascumque aspicies, lacrimae fecere lituras; | sed tamen et 
lacrimae pondera vocis habent.
66  Ov. trist. 1.1.13‑15: Neve liturarum pudeat. Qui viderit illas, | de lacrimis factas 
sentiat esse meis. | Vade, liber, verbisque meis loca grata saluta. Per l’epistolografia 
tardoantica si può segnalare un passo della lettera che Ruricio di Limoges invia a 
Namazio e Ceraunia per consolarli della morte di una loro figlia, unita in matrimonio 
con uno dei figli dello stesso Ruricio (epist. 2.4.1): Statim sensus horruit, mens refugit 
et ita mihi pro sermonibus semper fletus occurrit, ut prius paginam lacrimarum imbre 
perfunderem, quam stilo pingerem.
67  Cf. Simon 1958, 95; 106‑8. Il poeta si presenta esplicitamente come peccatore e 
bisognoso di perdono in Mart. 2.476: Da ueniam, quia te cecinit rea lingua reatu; sul 
valore morale aggiunto da Fortunato al vocabolario tradizionale della tapinosi pone 
l’accento Labarre (1998, 49).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 102
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 85-102

fin dall’inizio del testo, questa conclusione sposa mirabilmente – mi 
pare – la tradizionale topica della modestia e i nuovi manierismi di 
una cultura e di una società ormai cristiana.

Se presa sul serio, invece, l’immagine crea ancora una volta danni 
irreparabili. Quesnel: «Dans ces taches de pluie pourrait résider 
une explication du mauvais état de la tradition manuscrite de cette 
épître!»;68 Kay: «The opening is hopelessly corrupt in both versions; 
perhaps the damage was caused by the rain mentioned in section 
four! One might also question whether this is the whole letter».69

5	 Conclusioni

Il Luchi, nella Vita Venantii Fortunati premessa alla sua edizione 
del 1786, a proposito dei difetti linguistici, stilistici e metrici (tutti 
presunti) del nostro poeta, ne prendeva generosamente le difese, 
invitando i suoi lettori a considerare che Fortunato non scrisse quasi 
mai comodamente seduto, nell’ozio domestico, ma sempre in itinere, 
aut navigans, aut equitans, aut inter barbaros homines, invitatus 
ad convivia.70 Ecco, per dirla in breve non possiamo essere ancora 
fermi a questo punto. È ora di archiviare senza remore il Fortunato 
impegnato nei rustica negotia, il Fortunatus agricola; è ora di riporlo 
su una mensola della critica letteraria assieme alle statuine dei suoi 
degni e brillanti compari: il Fortunato che compone a cavallo, sulla 
barca, appeso agli anfratti della montagna, digiuno o più spesso 
ubriaco, sonnecchiando dopo un’indigestione o già dormendo ad 
occhi chiusi. Apprezzerebbe molto, se lo facessimo, Italo Calvino per 
cui «Scrivere è sempre nascondere qualcosa».71

68  Quesnel 1996, 107 nota 17.
69  Kay 2020, 491.
70  Luchi 1786, § 100, LVII: Adde, quod is pleraque carminum non domi scripsit otiose, 
ut eadem seria cura, ac diligentia elucubrare, ac, si quid minus commode exciderat, 
refingere, ac limare subtilius posset, sed in itinere, aut navigans, aut equitans fere effudit, 
aut inter barbaros homines, invitatus ad convivia, ex tempore profudit.
71  Calvino 1979, 193.

Edoardo Ferrarini
Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini



Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 103
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-07-15  |  Published 2026-01-21
© 2026 Chappuis Sandoz  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/007

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Le propempticon ad libellum  
de la Vita sancti Martini :  
vers une nouvelle tradition  
de l’itinéraire ?
Laure Chappuis Sandoz
Université de Neuchâtel, Suisse

﻿

 La présentation récurrente que Venance Fortunat fait de lui-même 
comme un exilé, un étranger loin d’Italie,1 contribue à construire de 
lui l’image d’un voyageur, sur terre mais aussi, au sens métaphorique, 

1  Par exemple Ven. Fort. carm. 6.8.5 : patriis vagus exul ab oris ; 7.9.7‑8. Cf. Roberts 
2009a, 293 note 2. De même pour Galeswinthe envoyée en Gaule (Ven. Fort. carm. 
6.5.20 : exul et his terris, heu, peregrina iacet ; 113 : peregrinis aduena terris) et pour 
sa mère déplorant son absence (145‑6 : Nec minus hic sine te errans et peregrina 
uidebor | inque loco proprio ciuis et exul ero).

Abstract  This contribution focuses on the fictional journey of his book back to his 
homeland that Venantius Fortunatus stages at the end of book 4 of his Vita sancti Martini. 
This reexamination means to highlight how the tradition of the propempticon ad libellum 
merges with that of the itinerary to feature a spiritual pilgrimage through the systematic 
succession of holy shrines the book travels to. Finally, we will suggest a possible echo of 
Venantius’s text by a fifteenth-century Italian humanist named Benedetto da Piglio, who 
is also away from his homeland and sends his book for a travel back home on similar 
structural and thematic patterns.

Keywords  Venantius Fortunatus. Itinerary. Book. Shrines. Spirituality. Reception.

Sommaire  1 Un retour dans sa patrie. – 2 Vers un itinéraire spirituel. – 3 Benedetto da 
Piglio, un Nuntius martinien ?

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/007&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 104
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

engagé dans la traversée de la vie humaine semblable à un exil 
ici-bas.2

Cette contribution s’intéresse au voyage fictif de retour dans sa 
patrie que Venance met en scène dans l’envoi du livre 4 de la Vita 
Martini pour relever comme la tradition du propempticon ad libellum 
y fusionne avec celle de l’itinéraire ; puis nous nous intéresserons à 
quelques-unes de ses traits qui en font une pérégrination religieuse 
et spirituelle ; enfin, nous suggérerons un possible écho du texte de 
Venance chez un humaniste italien du XVe siècle, également tenu 
éloigné de sa patrie.

1	 Un retour dans sa patrie

Les étapes du voyage d’aller de Venance du nord de l’Italie jusqu’en 
Gaule sont bien connues par la Préface de ses Carmina adressée en 
576 à Grégoire de Tours (carm. Praef. 4). Si ces étapes s’inscrivent 
dans une géographie dont il est possible d’identifier les lieux et 
cols cités, elles permettent également de souligner le détachement 
graduel de Venance, déraciné de sa terre italienne, pour l’implanter,3 
après le franchissement des obstacles naturels (cols, fleuves), 
dans le « nouveau monde » qui deviendra le sien dans le royaume 
mérovingien – un nouvel environnement moins géographique que 
social, amical et spirituel.

Venance, on le sait, ne reviendra pas en Italie. Mais dans l’envoi 
du livre 4 de la Vita sancti Martini, il y retourne métaphoriquement, 
par procuration, par le biais de son livre qu’il envoie à sa place, tel un 
substitut à sa personne.4 Dans l’ensemble du corpus des Carmina, les 
lettres, poèmes ou autres écrits sont fréquemment présentés comme 
des substituts au corps de celui qui écrit.5 Par l’écriture, la distance 
est comme annulée et la proximité rétablie, selon une dialectique 
entre présence et absence dont l’ancrage est à la fois redevable à 
l’élégie et à la tradition épistolographique.6

Sur le chemin du retour, de Tours à Ravenne, le libellus progresse 
le long d’un itinéraire inverse de celui suivi par Venance lors son 

2  Cf. Labarre 2012a, 104‑5 ; Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 227 ; Brolli dans 
ce volume.
3  Par exemple Ven. Fort. carm. 8.1.13 : Pictauis residens. Cf. Pietri 2012.
4  Autre effet de substitution : Venance demande pardon à saint Martin (Ven. Fort. 
Mart. 4.617 : Da veniam, dulcis, pie, blande, benigne patrone) puis incite son livre à faire 
de même (Mart. 4.629 : ueniam tibi posce, libelle).
5  Cf. déjà Ven. Fort. carm. Praef. 2 : currere si non pede, poemate.
6  Cf. par exemple Plin. epist. 6.7.1 : Scribis te absentia mea non mediocriter affici 
unumque habere solacium, quod pro me libellos meos teneas, saepe etiam in uestigio 
meo colloces ; cf. aussi les Héroïdes d’Ovide.

Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?



Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?

Lexis Supplementi | Supplements 21 105
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

départ.7 Ce motif du retour dans la patrie (nostos), qui depuis Ulysse 
est associé à une nostalgie de la petite patrie, est intimement lié à 
une dimension affective, par le retour aux sources qu’il implique.8 
Ainsi, à propos de sa ville natale, Venance souligne les nombreux 
liens de sang et de cœur qui l’unissent à ses proches et le relient à 
son lieu d’origine :

Mart. 4.668‑71
amicos Duplauenenses
qua natale solum est mihi sanguine, sede parentum
prolis origo patrum, frater, soror, ordo nepotum9

quos colo corde fide, breuiter, peto, redde salutem.

Cet envoi du livre s’inscrit dans le type du propempticon – poème qui 
accompagne le départ d’un voyageur en restant ainsi à ses côtés10 –, 
ici sous la forme plus spécifique du propempticon ad libellum dont les 
modèles classiques et christianisés sont nombreux et bien connus : 
Horace, Ovide, Martial, Stace,11 mais aussi Ausone, Paulin et Sidoine 
Apollinaire.12 En général, le parcours comprend peu d’étapes et a 
pour but de saluer ses proches et réintégrer une communauté sociale 
et amicale.13

Le carmen 24 de Sidoine constitue une inspiration marquante 
pour l’envoi de la Vita sancti Martini de Venance : il présente la 
particularité que la tradition du propempticon ad libellum y fusionne 

7  Pour ces étapes et les écarts entre les deux itinéraires, cf. Della Corte 1993 ; Pavan 
1993 ; Rosada 1993.
8  Cf. Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 225 ; Soler 2021 (à propos de Rutilius, 
cf. Wolff 2005).
9  En Gaule, c’est le duc Loup qui tient lieu de substitut familial, selon une énumération 
analogue : cf. Ven. Fort. carm. 7.9.11‑12 : Quod pater ac genetrix, frater, soror, ordo 
nepotum, | quod poterat regio, soluis amore pio.
10  Cf. par exemple Stat. silv. 3.2.
11  Hor. Epist. 1.20 ; Ov. trist. 1.1 et 3.1 ; Mart. epigr. 1.3 ; 1.70 ; 10.74 ; 10.104, etc. ; 
Stat. silv. 4.4.1‑10 (envoie sa cartula). 
12  Auson. epist. 16B ; Paul. Nol. carm. 17 (propempticon christianisé composé en 410 
pour départ de l’évêque Nicétas qui rentre dans sa patrie auprès de ses fidèles avec un 
rôle de missionnaire : cf. Soler 2005, 334); Opt. Porf. carm 1 ; Sidon. carm. 24 ; epist. 
1.5 (lettre-itinéraire où le récit de voyage officiel se mue en récit de pèlerinage et de 
miracles). Sur ces modèles, cf. Citroni 1986 ; Soler 2005 ; Herbert de la Portbarré-Viard 
2016 ; Stoehr-Monjou 2021.
13  Par exemple Mart. epigr. 10.104 où le petit livre retourne en Espagne avec pour 
mission de saluer les camarades (sodales). De même Sidon. carm. 24.3 (ad sodales).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 106
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

avec celle de l’itinéraire, ce qui amplifie la place et le nombre des 
différentes étapes du parcours, énumérées en liste.14

Par rapport aux modèles littéraires antérieurs, la particularité la 
plus marquante de l’envoi de la Vita sancti Martini est que le livre 
ne se rend pas seulement auprès des amis et de la famille du poète, 
mais passe de sanctuaire en sanctuaire.15 Chez Sidoine, les étapes 
se faisaient auprès d’amis, et le poète ne mentionnait que d’une seule 
étape sur le tombeau d’un saint, celui de saint Julien à Brioude.16 
Chez Venance, la visite à un réseau d’amis aristocratiques comme on 
l’observait chez Sidoine se mue en voyage auprès des tombeaux des 
saints. Évacuant toute référence à l’Antiquité classique, Venance se 
distingue aussi du modèle de Sidoine par la mention ici systématique 
de lieux saints sur le parcours, de la tombe de Martin à Tours à sa 
chapelle à Ravenne.17

Cette sacralisation et christianisation de l’espace, également très 
présente dans les Carmina, dessine une cartographie unifiée de la 
sainteté qui reflète l’essor et l’implantation du culte des saints au 
VIe siècle.18 Ici, la « puissance mémorielle »19 des noms n’est pas tant 
associée à des toponymes (comme chez Rutilius ou Sidoine) mais 
surtout à des noms de saints défunts (seize au total).20 Venance 
construit ainsi une mémoire hagiographique, dans un itinéraire dont 
la visée laudative est orientée non plus vers l’éloge des aristocrates 
ou des rois mérovingiens,21 mais vers la vénération et l’adoration 
des saints. Le voyage du livre vers sa patrie se mue en peregrinatio 
religiosa, en pèlerinage.

14  Cf. Roberts 2009a, 299‑301 ; Wolff 2015, 86 note 23 : note à propos de Mart. epigr. 
10.74 que « les 19 vers phaléciens […] se dilatent dans le Propempticon ad libellum de 
Sidoine en un véritable itinerarium lui permettant de mentionner tous les destinataires 
qu’il veut honorer de l’hommage de son livre ».
15  Sur le modèle de Prud. Perist. 12 (itinéraire à travers Rome pour se rendre aux 
tombeaux de Pierre et Paul), cf. Roberts 1993 ; Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 225.
16  Sidon. carm. 24.16‑19 : Hinc te suscipiet benigna Briuas, | Sancti quae fouet ossa 
Juliani: | Quae dum mortua mortuis putantur, | Viuens e tumulo micat potestas.
17  Cf. Annexe 1.
18  Cf. Roberts 2009a, 301‑2 ; Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 226 ; Labarre 2017.
19  Cf. Stoehr-Monjou 2021, 71.
20  Cf. Roberts 2009a, 300. Venance ne cite les noms que de trois personnes encore 
en vie auxquelles rendre visite. Les seuls lieux où Venance ne fait pas mention de 
sanctuaires sont Trévise et sa ville natale de Duplauenis, lieux affectifs et personnels 
liés à sa naissance, à sa famille et à ses amis (et donc à une autre forme d’amour). 
Cf. Mart. 4.668‑71. Dans son De uirginitate (carm. 8.3), Venance associe à chaque saint 
céleste sa patrie terrestre.
21  Soler 2005, 313‑20 ; Roberts 2009a, 304. Dans le De nauigio suo sur la Moselle 
(Ven. Fort. carm. 10.9), l’éloge des lieux visait l’éloge des rois.

Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?



Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?

Lexis Supplementi | Supplements 21 107
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

2	 Vers un itinéraire spirituel

L’envoi de la Vita sancti Martini se distingue nettement de l’iter cité 
dans la Préface des Carmina par quelques traits spécifiques qu’il 
s’agit à présent de relever.

La Préface ne mentionne aucune étape dans des lieux saints, 
alors même qu’une des motivations possibles – parmi d’autres – du 
voyage vers la Gaule est de faire un pèlerinage en l’honneur de saint 
Martin. L’itinéraire y est constitué pour l’essentiel d’une liste de 
toponymes géographiques juxtaposés, avec une place importante 
faite aux fleuves.22 Seules trois indications à peine plus détaillées en 
coupent l’énumération : le commentaire per Alpem Iuliam pendulus 
montanis anfractibus lors de la traversée des Alpes juliennes ; une 
brève remarque sur la puissance des eaux des fleuves d’Aquitaine 
(maxima fluenta); l’indication de l’enneigement des Pyrénées en plein 
mois de juillet (Pyrenaeis occurrens Iulio mense niuosis).23 L’iter de la 
Préface ne donne ainsi guère lieu à des développements ouvrant sur 
une portée symbolique ou spirituelle.

Dans l’envoi de la Vita sancti Martini, les formules insistant sur 
le chemin(ement) identifient formellement cette section comme un 
itinéraire.24 L’itinerarium est aussi caractérisé comme tel par la 
présence d’adverbes déictiques qui, généralement placés en tête de 
vers, ponctuent le texte pour marquer les points de départ vers l’étape 
suivante.25 Les verbes de mouvement sont un autre marqueur attendu 
dans un iter.26 Enfin, l’idée d’itinéraire est soutenue stylistiquement 
par le recours récurrent à des tours hypothétiques (Si…, sur la 

22  Ven. Fort. carm. Praef. 4 : De Rauenna progrediens Padum Atesim Brintam Plauem 
Liquentiam Teliamentumque tranans, per Alpem Iuliam pendulus montanis anfractibus, 
Drauum Norico, Oenum Breonis, Liccam Baiuaria, Danuuium Alamannia, Rhenum 
Germania transiens ac post Mosellam, Mosam, Axonam et Sequanam, Ligerem et 
Garonnam, Aquitaniae maxima fluenta, transmittens, Pyrenaeis occurrens Iulio mense 
niuosis paene aut equitando aut dormitando conscripserim. Sur les fleuves, cf. Della 
Corte 1993.
23  Même indication dans l’élégie sur la mort de Galeswinthe (sans doute de rédaction 
antérieure, autour de 570) : carm. 6.5.209‑12. Une comparaison entre les deux textes 
mériterait une étude plus approfondie. Cf. Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 224 : 
« le voyage et les souffrances de l’une sont présentées comme une sorte de miroir de 
l’autre, le poète ».
24  Ven. Fort. Mart. 4. Iter : 649 (avec la figure étymologique itur iter), 663, 677 ; ire : 
640, 644 ; via : 672.
25  Ven. Fort. Mart. 4. À l’initiale hinc : 651, 656 ; inde : 636, 647, 653, 680 (autre 
position métrique en 678 et 702). Cf. aussi (à l’initiale du vers) les déictiques hic : 650, 
690 ; huc : 673 ; illic : 643.
26  Ven. Fort. Mart. 4. Verbe petere : 630, 651, 656 ; pergere : 645, 656, 672.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 108
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

possibilité de poursuivre ou non sa route malgré les obstacles) 
disposés à intervalles réguliers dans le début de l’itinéraire.27

Sur cet itinéraire, la progression semble augmenter en difficulté.28 
De la simple opportunité de se rendre seulement à Tours (630 : 
Contentus tantum Turonum pete), l’étape vers Paris demande de 
l’audace (635 : temerarius), puis les obstacles géographiques se 
succèdent : au passage des fleuves est associée la menace barbare 
(640 : barbaricos […] per amnes), aux pentes escarpées s’ajoute le 
caractère tumultueux des eaux.29 Sur ce chemin incertain, nul n’est 
assuré de parvenir à l’étape suivante (658 : si forte accesseris urbem). 

Les étapes intermédiaires dans les sanctuaires des saints semblent 
donner force et protection au voyageur et conduire à un apaisement 
après les épreuves qui ont moins pour finalité d’héroïser le livre-
voyageur que de souligner la nécessité de la piété pour surmonter 
les obstacles. En plus d’un itinéraire situable géographiquement, 
Venance propose aussi une géographie de l’effort30 à l’image du 
cheminement du chrétien au cours de sa vie, sur le chemin du Ciel 
et du salut.31 Dans les vers qui précèdent l’envoi du livre, Venance 
adresse un panégyrique à saint Martin qui est salué, entre autres, 
comme « guide des errants, remède des malades, unique salut pour 
tous ».32 Il est de fait le saint protecteur et sauveur sous le patronage 
duquel se déroule tout l’iter.

Dans une comparaison entre la Préface et le propempticon 
ad libellum, on peut s’arrêter brièvement sur les vers 651‑233 qui 
évoquent, au retour, le passage des Alpes juliennes également décrit 
dans la Préface. À l’inverse de l’image de l’abîme suscitant le vertige 
(pendulus montanis anfractibus, cf. supra), dans la Vita la perspective 
est inverse : Venance choisit l’image de la montagne qui s’élève vers 
le ciel (652 : altius adsurgens et mons in nubila pergit), élévation 
soulignée par l’allitération altius adsurgens. La montagne prolonge 
ainsi, par la reprise du verbe pergit récurrent dans l’itinéraire, le 

27  Ven. Fort. Mart. 4.635, 638, 640, 644, 658, 663, 672.
28  Dans ses emplois épiques, l’itinéraire est un voyage d’épreuves et d’exploits qui 
reflètent la valeur du voyageur et servent à l’éloge du héros. Cf. Soler 2005, 334.
29  Le même type d’obstacles ponctue l’itinéraire de Galeswinthe loin de sa patrie vers 
la Gaule ; cf. Ven. Fort. carm. 6.5.329‑30 : alta Pyrenei tetigissent sidera montes, | aut 
uitrea galcie se solidasset iter.
30  Par exemple 657 : per ardua tendens (à propos des pentes des montagnes, mais la 
portée métaphorique semble probable). 
31  Chez Paul. Nol. carm. 17. Cf. Soler 2005, 338 : « Nicétas ne doit plus être loué 
seulement pour le voyage géographique qui le mène chez les Daces, mais aussi pour le 
voyage spirituel qu’il accomplit tout au long de sa vie, et qui l’élève vers Dieu ».
32  Ven. Fort. Mart. 4.580‑1 : errantum uia, cura medentum | omnibus una salus.
33  Hinc pete rapte uias ubi Iulia tenditur Alpes | altius adsurgens et mons in nubila 
pergit.

Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?



Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?

Lexis Supplementi | Supplements 21 109
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

mouvement suivi dans le reste du chemin par le livre-pèlerin. Ce 
chemin ne suit pas que les axes horizontaux et verticaux du parcour 
réel,34 mais propose également une élévation spirituelle qui se 
construit précisément par les stations dans les sanctuaires du 
parcours.

Dans le même ordre d’idée, les verbes de déplacement typiques 
d’un itinéraire figurent la plupart du temps à la deuxième personne 
du singulier (notamment à l’impératif pour répéter l’envoi du livre). 
La valeur généralisante (« on ») de la deuxième personne permet 
d’étendre ces adresses et indications d’itinéraire à n’importe quel 
pèlerin, ou lecteur, qui suivrait, à pied ou par la lecture, l’itinéraire 
proposé par Venance et opérerait ainsi un pèlerinage réel ou virtuel.35

Un autre passage de l’itinéraire mérite une attention particulière, 
celui relatant l’épisode un peu anecdotique du voyage en barque sur 
le fleuve du Pô avant de rallier l’ultime étape à Ravenne : 

Mart. 4.678‑80
Ingrediens Atesim, Padus excipit inde phaselo,� vers holodactylique
Mobilis unde tibi rapitur ratis amne citato.� vers holodactylique
|Īndĕ Ră|uēnnā|tēm plăcĭ|tām pĕtĕ| dūlcĭŭs| ūrbem.

La rapidité de la course sur les flots, évoquée au v. 679 par le lexique 
(mobilis, rapitur, citato), est soutenue par enargeia par la répétition 
de la sonorité ra- qui crée comme un effet aural, ainsi que par la 
métrique qui fait se succéder deux vers holodactyliques. Il est 
possible de voir dans ce parcours fluvial une portée symbolique : 
l’image d’un enlèvement rapide36 rappelle les formules récurrentes 
chez Venance, en particulier dans le livre 4 des epitaphia, pour 
évoquer le passage du temps qui avec la mort emporte tout.37 Ce 
sens métaphorique semble se confirmer au v. 680 : le mouvement 
rapide (comme la métrique) connaît alors un ralentissement38 sur 
le nom Rauēnnātem qui comprend en son centre un spondée, dans 

34  Labarre 2017, 3 : « L’horizontalité des plaines s’oppose à la verticalité des 
montagnes ».
35  Cf. Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 225 (aussi à propos de Prud. perist. 12).
36  Cf. les flots tumultueux au v. 646 : Ingrediens rapido qua gurgite uoluitur Oenus. 
Cf. aussi le passage en barque de Galeswinthe sur les flots rapides de la Vienne : carm. 
6.5.231 (Vingennae uolucer transmittitur alueus alno). La dimension symbolique et 
affective (la rapidité des flots soulignant la brutalité de la séparation) se poursuit avec 
le passage de la Loire glacée (v. 233 : Liger algidus unda).
37  Cf. Ven. Fort. carm. 4.1.1 : rapiantur ; 4.9.3 : rapiens ; 4.10.2 : rapta ; 4.16.4 : rapit. 
Cf. Chappuis Sandoz 2017, 684‑5 ; Manzoli 2017b. Cf. aussi Prud. Perist. 14.99 : Quod 
uana saecli mobilitas rapit (association de rapere et mobilitas).
38  Ce ralentissement était déjà proposé au livre dans le vers inaugurant le 
propempticon et l’itinéraire. Ven. Fort. Mart. 621 : Pone, libelle, modum, trepido 
uerecunde relatu.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 110
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

un vers à pieds sinon dactyliques. Le lieu est d’ailleurs marqué par 
la paix (placitam)39 et la douceur (dulcius)40 – comme l’était l’étape 
dans la « petite patrie »41 – possible anticipation d’un voyage vers 
la patrie céleste. 

Ainsi, selon la métaphore du port comme aboutissement de la 
fin de vie utilisée depuis les stoïciens jusqu’aux auteurs chrétiens,42 
l’apaisement trouvé à la dernière étape à Ravenne en fait une figure 
de port. Il s’y ajoute une dimension métapoétique : la métaphore du 
chemin et du voyage en mer puis de l’arrivée au port pour évoquer le 
travail de composition poétique est en effet récurrente dans la Vita 
sancti Martini notamment à l’ouverture des chants.43 Ainsi l’arrivée 
paisible à Ravenne prépare la clôture du voyage, du chant et du livre. 
De même, parallèlement aux étapes qui conduisent le livre via des 
sanctuaires ou tombes, l’écriture s’assimile à un pèlerinage, à un 
acte de dévotion.

Structurellement, la tension qui lie le début et la fin du voyage 
est marquée par la reprise, entre le v. 630 qui envoie le livre vers sa 
première étape – Tours – et l’ultime station à Ravenne, de l’adjectif 
supplex :

Contentus tantum Turonem pete moenia supplex.� 630

Rursus Apollinaris pretiosi limina lambe� 684‑5
fusus humi supplex et templa per omnia curre.

Le voyage se trouve ainsi encadré par une composition en anneau, 
également marquée par la présence du culte de Martin au point 

39  Cette paix s’explique aussi par la reconquête de la ville et les reconstructions sous 
Justinien. Même épithète pour l’arrivée à Paris (636 : placide), pour la traversée du Rhin 
(641 : placide Rhenum transcendere) et pour l’arrivée à Trévise (665).
40  Sur l’ethos de la douceur chez Venance Fortunat, cf. Delbey 2009.
41  Ven. Fort. Mart. 4.665 : Qua mea Taruisus residet si molliter intras. À l’inverse, 
le départ de Galeswinthe loin de sa patrie l’arrache à la douceur maternelle (carm. 
6.5.127 : Deducit dulcem per amara uiatica natam ; 152 et 200 : dulcis imago ; 337 : Hoc 
erat altus amor, placida dulcedine natae).
42  Cf. Paul. Nol. carm. 17.169‑88 (port du salut pour le frêle esquif qu’est le corps 
humain) et le commentaire chez Soler 2005, 338. Sur cette métaphore chez Venance 
Fortunat, cf. Labarre 1998, 64‑6. 
43  Cf. Ven. Fort. Mart. 4.1 : Post mare fluctiuagum repetens ad littora portum ; 12‑13 : 
et quod iter repeti Gallus uocat ibo, sodales. | Fluctibus in trifidis tribus ii nauta libellis. 
Cf. Mart. Praef. 1‑26 ; Mart. 2.1‑10 ; 3.1‑23 ; 4.1‑17. Cf. déjà Paul. Nol. carm. 12.30‑1 : 
Ad tua mox alacri rapiamur culmina cursu | Inque tuo placidus nobis sit limine portus ; 
carm. 17 (propempticon), 173‑8 : Qua per obscura uada caeca saecli | luminis ueris face 
dirigamur | donec optatos liceat salutis | tangere portus, | quos modo undosum petimus 
per aequor. Cf. Labarre 1998, 64‑6 ; Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 223. De même 
chez Alcuin : cf. Lebecq 2004, 23.

Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?



Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?

Lexis Supplementi | Supplements 21 111
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

de départ et d’arrivée de l’itinéraire.44 Cette reprise de supplex 
souligne ainsi la nature de cet itinéraire comme un pèlerinage et un 
cheminement de prière. On notera aussi que l’assimilation du livre 
à un pèlerin est soulignée par la personnification du livre dans les 
actions qui lui sont proposées : marcher, saluer, vénérer puis – dans 
une intensification de la dévotion – adorer et embrasser (661 : adora ; 
673 : lambe, à l’impératif). À Ravenne, Venance invite également 
son livre, respectivement son lecteur, à une position d’humilité par 
une prosternation au sol (685 : fusus humi), ce qui confirme l’enjeu 
religieux et spirituel du voyage.45 Cette gradation des actions conduit 
ainsi à une forme d’intimité et d’intériorisation.

Fait remarquable, le site de Ravenne, contrairement aux 
précédentes étapes où les lieux saints étaient dispersés le long du 
chemin, concentre sur un même lieu plusieurs stations de pèlerinage. 
De l’implantation dans un macrocosme, les lieux saints se regroupent 
ici dans un microcosme. Ce resserrement sur le « petit » se renforce 
avec la focalisation sur le sanctuaire de Martin, inclus dans la 
basilique de Paul et Jean et qualifié par deux diminutifs (loculum ; 
sacelli).46 L’emboîtement des espaces se poursuit jusqu’à l’espace 
resserré d’une niche qui recèle un vase de verre à l’intérieur duquel 
se trouve une lampe.47 Ce resserrement progressif permet alors de 
faire place à une narration personnelle et intime, celle du miracle 
qui a touché personnellement Martin, guéri – et métaphoriquement 
sauvé – grâce à l’huile consacrée de la lampe.48

Le récit du miracle ouvre sur l’ultime éloge de la gloire de Martin, 
inscrite elle aussi dans une sorte d’itinéraire (708 : iter) qui parcoure 
l’entier du monde, dans toutes ses dimensions, sur terre, sur mer 
et jusqu’à s’élever au plus haut du ciel où elle brille au-dessus des 
astres.49 Ainsi à l’itinéraire par les lieux saints se superpose un 
second itinéraire, celui qui diffusera l’œuvre de Venance50 et la gloire 

44  De Tours, ville associée à saint Martin et à son culte, le livre arrive à Ravenne qui 
renferme la chapelle du saint où Venance aurait été guéri d’une ophtalmie.
45  Cf. Roberts 2009a, 302 ; Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 226.
46  Ven. Fort. Mart. 4.686 : Expete Martini loculum quo iure sacelli.
47  Ven. Fort. Mart. 4.693 : lichnus adest cuius uitrea natat ignis in urna.
48  La scène d’un miracle lié à une lampe rappelle le prodige de la lampe déposée 
au tombeau de Galeswinthe et qui chute sans se briser (carm. 6.5.277‑80) ainsi qu’un 
autre prodige de la geste martinienne où une fiole d’huile bénie par Martin chute sans 
se briser (Mart. 4.86 : ac fragmen fragile statuit benedictio forte) avec une possible 
dimension sotériologique.
49  Ven. Fort. Mart. 4.708‑9 : gratia cuius ouans ac fama iter occupat orbis | arua capax, 
pelagus intrans, super astra coruscans.
50  Pour un parallèle d’intention avec le troisième dialogue de Sulpice Sévère, 
cf. Quesnel 1996, LXII ; Roberts 2009a, 302‑3.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 112
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

de Martin jusqu’au Ciel – ce qui achève de spiritualiser le parcours 
du pieux petit livre.51

3	 Benedetto da Piglio, un Nuntius martinien ?

En dernière partie de cette contribution, nous aimerions suggérer une 
possible reprise de cette nouvelle forme de propempticon-itinéraire 
christianisé tel que le développe Venance chez un humaniste italien 
du début du XVe siècle nommé Benedetto da Piglio. En 2012, des 
historiens de l’université de Neuchâtel ont découvert dans les 
Archives de l’État la copie d’un manuscrit conservé à la Bibliothèque 
nationale d’Autriche à Vienne.52 Cette copie transmet les écrits 
de Benedetto da Piglio, un humaniste italien originaire de Piglio, 
village situé près de Bénévent. Après sa participation au Concile 
de Constance auquel il assistait en tant que secrétaire du cardinal 
Pietro Stefaneschi qui, à la suite de différends, devra finalement 
fuir le Concile, Benedetto sera arrêté et incarcéré dans la Tour des 
Prisons de Neuchâtel en 1415.53 Durant son incarcération, Benedetto 
a rédigé un Libellus poenarum, un « Petit livre des peines ».54 Il se 
compose de trois parties : un Nuntius (propempticon ad libellum); une 
Narratio (journal de détention); une Supplicatio (recueil de lettres 
pour obtenir sa libération).

Le Nuntius55 nous intéressera ici pour ses similitudes avec 
l’envoi de la Vita sancti Martini de Venance. Il s’ouvre comme un 
propempticon ad libellum modelé sur les Tristes d’Ovide :56

Nuntius, 1‑4
Ibis in Italiam, faveat tibi Christus eunti 

et cum Patre tuum dirigat [a]equus iter.
Ibis in Italicas claudo pede tardius urbes 

claraque continges, parve libelle, loca.

Or d’emblée qualifié d’iter (v. 2), ce propempticon ad libellum se 
trouve, comme chez Venance, amplifié en itinéraire (758 vers). 
L’auteur, emprisonné, se fait, fictivement, précéder de son livre qui 

51  Cf. Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 226.
52  Copie établie en 1858 par l’humaniste Wilhelm Wattenbach.
53  Cf. Bartolini et al. 2014.
54  Edition, traduction et commentaire par Morerod, Morerod, Petoletti 2020.
55  Cf. Annexe 2.
56  Comparer Nuntius 1 (Ibis in Italiam) et Ov. Trist. 1.1.1 (Parue, nec inuideo, sine me, 
liber, ibis in urbem); Nuntius 8 (nec dic me salvum in parte valere mei) et Ov. Trist. 1.1.19 
(vivere me dices, saluum tamen esse negabis).

Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?



Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?

Lexis Supplementi | Supplements 21 113
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

retournera dans sa patrie à Piglio en passant par les lieux où il a des 
amis qu’il devra saluer, reflétant le vaste réseau de l’humaniste dans 
diverses villes d’Italie. Le livre, substitut du poète, passera ainsi par 
Bologne, Florence, Rome, Tivoli et d’autres petites villes du Latium, 
jusqu’à Piglio, la « petite patrie » de l’auteur, qui fera l’objet d’un 
développement particulier sur l’histoire du lieu et de ses sanctuaires.57 
Ce retour aux sources est largement nourri des souvenirs littéraires 
de Benedetto qui, par des références intertextuelles à Virgile et 
Ovide notamment,58 propose aussi un voyage aux sources de son 
inspiration. 

Au plan formel comme sur le contenu, on peut relever d’importantes 
analogies avec le propempticon ad libellum de Venance. Les tournures 
certes topiques pour enchaîner les étapes (verbes de mouvement, 
adverbes de lieu, anaphore de hinc…) rappellent la syntaxe adoptée 
par Venance, tout comme l’introduction de chaque prochaine étape 
par une tournure hypothétique (Si…).59

Comme chez Venance, chaque étape mentionne en quelques vers 
les hôtes que le livre doit saluer et parfois d’autres missions qui 
lui sont confiées. L’itinéraire inclut aussi des visites aux tombeaux 
d’illustres personnages à qui Benedetto voue admiration et respect, 
désirant même y graver une épitaphe.60 L’itinéraire comporte ainsi 
une dimension de pèlerinage.

L’arrivée du livre dans la petite patrie, ultime étape, donne 
l’occasion de décrire une chapelle ornée de peintures61 – comme on en 
trouvait une à Ravenne, au terme du voyage de Venance.62 Benedetto 
y associe le récit de miracles opérés par un prêtre mort en 1302 et 

57  La séquence consacrée à Piglio même intègre, en plus de la description de la ville 
et de ses édifices, la narration d’épisodes historiques sur la conquête de la ville et l’exil 
forcé de ses citoyens (dont la famille de l’auteur), ainsi que des récits de miracles : 
cf. infra.
58  Cf. Piacentini 2020.
59  Nuntius 17.127‑8, 205‑8. Cf. Annexe 2.
60  Nuntius 491 : Inde sepulturam domini perquire Iohannis ; 517 : Hoc iacet in tumulo 
clarus iustusque Iohannes ; 57‑8 : carmine meo | signetur tumulus quo situs ille fuit 
(suit l’épitaphe).
61  Sur l’emplacement d’une petite église consacrée à St-Laurent, qui abrite la 
sépulture de saint André, un frère franciscain nommé Sixte érige une chapelle qu’il 
décore de peintures.
62  Mart. 4.690‑1 : Hic paries retinet sancti sub imagine formam. | Anplectenda ipso 
dulci pictura colore (fresques des miracles de saint Martin dans la basilique des saints 
Paul et Jean à Ravenne). Cf. aussi les peintures des miracles de saint Martin dans la 
chapelle de sainte Justince à Padoue : Ven. Fort. Mart. 4.673‑4 : huc sacra Iustinae, rogo, 
lambe sepulchra beatae | cuius habet paries Martini gesta figuris.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 114
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

devenu le saint local sous le nom de saint André.63 Parmi ceux-ci, un 
miracle retiendra plus particulièrement notre attention : un lièvre 
poursuivi par des chasseurs trouve refuge sous les vêtements du 
saint et a ainsi la vie sauve :

Nuntius 597‑600
Hic canibus leporem dominus sectatur et altis
persequitur pronum vocibus ille suis.
Is postquam fessus transibat, vestibus huius
delituit sancti: tutus ac inde fuit.

Cet épisode qui se clôt par une formulation très succincte du salut de 
l’animal est visiblement modelé sur l’hagiographie antique de saint 
Martin qui relate un épisode analogue. On en trouve une mention brève 
dans le deuxième Dialogue de Sulpice Sévère64 avec une conclusion 
soulignant la portée de salut : lepusculus, persecutoribus alligatis, 
incolumis euasit. Dans la Vita sancti Martini de Venance, le miracle 
fait l’objet d’un traitement plus développé sur une quarantaine de 
vers.65 L’évocation du lièvre en fuite puis de son sauvetage thématise 
le double motif de l’iter et du salut :

Mart. 3.348‑50
Flexit iter trepidus hirsutas fraude per herbas
auribus adclinis, uagus, exagitatus, anhelus
conruit ante pedes titubans lepus, aduena supplex.

360‑2
Effugit incolomis per aperta lepusculus arua
et cane seposito tutus terit alta uiator.
Hic fugit, ille redit, nullus perit, ecce salutem.

La qualification du lièvre comme uagus, aduena supplex et uiator 
rappelle l’image du voyageur-pèlerin errant et suppliant, et évoque 
la figure même de Venance.66 Le récit se clôt par un énoncé à portée 
sotériologique (v. 362 : Hic fugit, ille redit, nullus perit, ecce salutem) 
rendu bref par sa formulation paratactique.

63  Nuntius 559 ss. Parmi les autres miracles qui manifestent notamment la préscience 
du saint sur des vols opérés par des serviteurs, on peut mentionner celui où le défunt 
Charles Ier d’Anjou apparaît au saint dans sa cellule car il se sent brûlé par un terrible 
feu (Purgatoire). Saint André tend son bâton qui s’enflamme et gardera les marques du 
feu, puis prie et obtient ainsi le salut de Charles.
64  Sulp. Sev. dial. 2.9. L’épisode est par contre absent de la Vie de saint Martin de 
Sulpice Sévère.
65  Ven. Fort. Mart. 3.326‑67.
66  Cf. supra l’introduction de l’article.

Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?



Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?

Lexis Supplementi | Supplements 21 115
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

Autre marque que Benedetto est certainement dépendant des récits 
liés à saint Martin : il conclut sa section narrative sur les miracles de 
saint André par l’affirmation que d’autres miracles seraient possibles, 
par exemple la guérison de possession démoniaque, élément typique 
de la geste martinienne. 

Enfin, Benedetto termine la section sur Piglio en incitant son livre 
à un acte de dévotion, agenouillé devant l’autel du saint, pour l’adorer 
à genoux :

Nuntius 627‑30
O liber, hanc aram nec non ex ordine cellam

tu pedibus nudis visere promptus adi,
ac genibus flexis hunc sanctum pronus adora,

donar ut has [a]edes et michi inire suas.

Cette adoration du livre (629 : adora) qui semble rappeler celle 
proposée par Venance à son livre sur le tombeau de saint Vital à 
Ravenne.67

Ces similitudes entre le propempticon-itinéraire de Venance et celui 
de Benedetto da Piglio sont troublantes, même si nous ignorons quel 
accès Benedetto a pu avoir au texte de Venance. Si l’œuvre de Venance 
était largement répandue au Haut Moyen Âge, sa diffusion se fait plus 
modeste à partir du XIe siècle.68 À l’époque de Benedetto, la Vita sancti 
Martini de Venance, dont l’editio princeps date de 1511, ne circule pas 
encore sous forme de livre imprimé. Il n’est toutefois pas impossible 
que Benedetto ait néanmoins eu accès aux textes : on sait qu’il a étudié 
à l’Université de Bologne avant d’y ouvrir une école. Et surtout, le 
concile de Constance a fourni aux humanistes présents l’occasion de 
se plonger dans la littérature classique autant que patristique. À sa 
libération, Benedetto retournera d’ailleurs à Constance et rédigera, 
parmi d’autres travaux, un commentaire de la Guerre Civile de Lucain69 
qui ne circule pas non plus sous forme imprimée puisque la première 
édition par Andrea Bussi ne date que de 1469. Benedetto semble ainsi 
avoir un accès privilégié aux textes de la latinité.

Il reste ainsi tentant de voir une influence du traitement adopté par 
Venance chez un autre « expatrié » empêché de rentrer chez lui, faisant 
sienne cette nouvelle tradition de l’itinéraire. Peut-être trouvera-t-on 
un jour d’autres relais médiévaux dans ce possible itinéraire du texte 
de Venance de Ravenne jusqu’en Gaule à l’ère de l’humanisme.

67  Ven. Fort. Mart. 4.682 : Martyris egregii tumulum Vitalis adora.
68  Nous disposons aujourd’hui de 11 manuscrits, tous copiées entre la fin du VIIIe et la 
fin du Xe siècle. Cf. Quesnel (1996, lxxv ss.) et Tilliette (2018) qui classe la Vita Martini 
parmi les manuscrits à « diffusion modeste » (entre 5 et 15 manuscrits).
69  Cf. Morerod, Morerod, Petoletti 2020, 14‑16.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 116
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

Annexe 1  Étapes du libellus de Ven. Fort. Mart. 4

Étapes Mentions 
particulières

Vers Citation

Au livre -- 621 Pone, libelle, modum, trepido uerecunde relatu
Tours Tombeau de Martin 630‑1 Contentus tantum Turonum pete moenia 

supplex  | qua Martinus habet ueneranda 
sepulchra sacerdos

Paris Évêque Germain  
(et Denis), Tombeau 
de Rémi, Sanctuaire 
de saint Médard

638‑9 Si pede progrederis, uenerato sepulchra 
Remedi | atque […] templa Medardi

Augsburg Reliques de sainte 
Afre, martyre

643 Illic ossa sacra uenerabere martyris Afrae.

(Tyrol) Sanctuaire de saint 
Valentin

647 Inde Valentini benedicti templabenedicti templa require

Alpes -- 652 altius adsurgens et mons in nubila pergit
Aquilée Urne de Fortunat 

martyr, Évêque Paul
659‑61 […] uenereris amicos | Ac Fortunati benedictam 

martyris urnam | pontificemque pium Paulum 
cupienter adora

Concordia Saints Augustin  
et Basile

663‑4 --

Petite patrie : 
« ma chère 
Trévise »

Ami d’étude Félix 665‑6 Qua mea Taruisus residet si molliter 
intras | inlustrem socium Felicem, quaeso, require

Duplauenis Amis et famille 668‑71 […] amicos Duplauenenses | qua natale solum 
est mihi sanguine, sede parentum | prolis origo 
patrum, frater, soror, ordo nepotum | quos colo 
corde fide, breuiter, peto, redde salutem.

Padoue Tombeau de sainte 
Justine, avec des 
peintures des 
miracles de Martin

673‑4 huc sacra Iustinae, rogo, lambe sepulchra 
beatae | cuius habet paries Martini gesta figuris.

Sur le Pô -- 678‑80 Íngrediéns Atesím, Padus éxcipit índe 
phasélo, | Móbilis únde tibí rapitúr ratis ámne 
citáto. | Índe Rauénnātém placitám pete dúlcius 
úrbem.

Ravenne Tombeaux de 
saints Vital, Ursicin, 
Apollinaire
Adoration

681‑5 Pulpita sanctorum per religiose recurrens | Martyris 
egregii tumulum Vitalis adora | mitis et Ursicini 
parili sub sorte beati. | Rursus Apollinaris pretiosi 
limina lambe | fusus humi supplex  et templa per 
omnia curre.

Ravenne Petit sanctuaire 
de Martin dans la 
basilique Paul et Jean 
(miracle de guérison)

686 Expete Martini loculum quo iure sacelli
692‑3 Sub pedibus iusti paries habet arte 

fenestram | lichnus adest cuius uitrea natat ignis 
in urna

Vaste monde Gloire de saint Martin 708‑9 gratia cuius ouans ac fama iter occupat orbis | arua 
capax, pelagus intrans, super astra coruscans.

Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?



Laure Chappuis Sandoz
Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?

Lexis Supplementi | Supplements 21 117
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 103-118

Annexe 2  Benedetto da Piglio, Libellus poenarum - Nuntius (~1415)

Caractéristiques  
du récit

Vers Texte

propempticon ad 
libellum & iter

1‑4 Ibis in Italiam, faveat tibi Christus eunti | et cum Patre tuum dirigat 
[a]equus iter. | Ibis in Italicas claudo pede tardius urbes | claraque 
continges, parve libelle, loca.

Si… 17 Si queris nomen, Bononia dicitur ista
Si… 127‑8 Si te dignetur parvum timidumque videre, | exora vitium demat ut 

ille tuum.
propempticon  
ad libellum & iter

205‑8 Si velletrensem Nicolaum de Nicoleschis | videris hic civem 
perspicuumque virum, | o liber, ad talem curras non lentus 
amicum | et breviter nostrum pregrave confer iter.

tombeaux 491 Inde sepulturam domini perquire Iohannis
517 Hoc iacet in tumulo clarus iustusque Iohannes

Inde, hinc… → patrie 446 Hinc nam discedens iam potes ire domum
485 Salve – dic – patria multos non uisa per anno

Proches 521‑6 parents, frères, sœur (liens du sang : michi caro sanguine), voisins, 
amis

Chapelle avec 
des peintures 
(v. 559‑66), miracles 
de saint André 
(v. 575‑630) : lièvre

597‑600 Hic canibus leporem dominus sectatur et altis | persequitur 
pronum vocibus ille suis. | Is postquam fessus transibat, vestibus 
huius | delituit sancti : tutus ac inde fuit.

Adoration 627‑30 O liber, hanc aram necnon ex ordine cellam | tu pedibus nudis visere 
promptus adi, | ac genibus flexis hunc sanctum pronus adora, | 
donar ut has edes et michi inire suas.





Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 119
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-07-15  |  Published 2026-01-21
© 2026 Barcellona  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/008

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

L’opera di Venanzio  
tra letteratura e storia
Il caso di Radegonda  
e del suo monastero
Rossana Barcellona
Università di Catania, Italia

﻿ Abstract  The article focuses on Venantius Fortunatus’ important contribution to 
our knowledge of the historical profile of Radengund and the monastery she founded. 
Venantius’ works constitute, in fact, one of the main sources on the Thuringian princess, 
first war booty and Clotaire I’s wife, then founder of the Abbey of the Holy Cross at Poitiers. 
The study is introduced by a brief methodological premise on the controversial issue 
of the use of literary sources for history, and especially for the history of late-antique 
Christianity, with reference to the debate on historical research and writing.

Keywords  Venantius Fortunatus. Late-antique Christianity. Literature. History. 
Women’s asceticism. Diakonia.

Sommario  1 Premessa. – 2 Il contributo di Venanzio alla Storia. – 3 Per non concludere.

1	 Premessa 

Il gradito invito a prendere parte al convegno venanziano, che ha 
riunito soprattutto studiosi di area letteraria, mi ha sollecitato sul 
tema delle relazioni tra storia e letteratura cui sono molto sensibile 
per diversi motivi. Si tratta di relazioni ineludibili, implicanti tuttavia 
una serie di questioni, con le quali è diventato progressivamente 
necessario, prima ancora che utile, confrontarsi. Per questo – prima 
di entrare nel merito del contributo di Venanzio alla storia del suo 
tempo – ho ritenuto di condividere alcune riflessioni maturate nel 
corso delle mie ricerche su due questioni in particolare. 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/008&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 120
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

La prima questione riguarda la condizione di liminalità scientifico-
disciplinare nella quale si trova chi studia la storia del cristianesimo 
antico. A fonti letterarie ha attinto e attinge in massima parte la 
ricerca di ambito storico-religioso rivolta al mondo antico e, 
specialmente, ai secoli della cosiddetta tarda antichità.1 Qualsiasi 
indagine in tale ambito, peraltro, è prima di tutto un’indagine che 
riguarda processi culturali, ai quali ogni religione concorre in modo 
importante, producendo sistemi di pensiero, visioni del mondo, norme 
e prassi, modelli di comportamento e nel caso del cristianesimo 
anche una propria letteratura. Le altre letterature sono definite su 
basi linguistiche e poi etnico-geografiche: la letteratura cristiana 
viene identificata da un aggettivo in ragione dei suoi contenuti 
religiosamente connotati, che ne sono la prima e distintiva qualifica 
al di là di confini linguistici o territoriali.2 Il cristianesimo è una 
religione che tende, anche in modo più massiccio di altre religioni del 
mondo antico, a essere invasiva di tutto: realtà pubblico-istituzionale 
e realtà privata-individuale, sfera etica e sfera giuridica, modi di 
leggere, di scrivere, di comunicare.

Da questo punto di vista, che i settori scientifico-disciplinari di 
storia greca e storia romana appartengano all’Area 10, mentre i 
settori di storia delle religioni e di storia del cristianesimo (e delle 
chiese) siano collocati nell’Area 11 – nella quale rientrano le ‘storie’ 
a partire dalla storia medievale – è indicativo della relativa, benché 
necessaria, arbitrarietà dei confini fra ambiti di ricerca e della 
difficoltà di individuarne i criteri di tracciamento, sia in riferimento 
all’oggetto che al metodo di studio, nonché in relazione agli strumenti 
di accesso al passato, più o meno remoto. L’inter-disciplinarità e la 
trans-disciplinarità, spesso invocate come pratiche buone e giuste, 
non solo nelle linee guida dei progetti di ricerca, continuano a fare i 
conti con un sistema strutturalmente rigido. 

La seconda questione abbraccia un orizzonte più generale e 
anche più complesso, cioè la problematicità dell’indagine storica, in 
termini di selezione e uso delle fonti, soprattutto quando si tratta di 
fonti di natura squisitamente letteraria. Essa incrocia, nel quadro 
del rinnovamento metodologico in corso ormai da alcuni decenni 
(anche sullo stimolo della cosiddetta ‘svolta linguistica’ o linguistic 
turn), il tema dirimente dell’attingibilità della verità storica nelle 

1  Relativamente recente, e nemmeno diffuso in modo omogeneo, è il ricorso alle 
evidenze archeologiche, che sempre più spesso contribuiscono in modo significativo 
a integrare lo scenario storico (senza esaurirlo). Sulla categoria di tarda antichità, 
categoria storiografica chiave per la collocazione spazio-temporale del cristianesimo 
delle origini e intrinsecamente connessa alla stessa comprensione del cristianesimo 
come fatto storico, vedi Sardella 2013.
2  Vedi Simonetti, Prinzivalli 2010, in particolare il primo paragrafo titolato: «Che 
cosa si intende per letteratura cristiana antica» (11‑15).

Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero



Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero

Lexis Supplementi | Supplements 21 121
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

tradizionali fonti narrative.3 E implica perfino la messa in discussione 
della possibilità di una restituzione di fatti e fenomeni appartenenti 
al passato nella scrittura storiografica, poiché essa si rivela, a sua 
volta, condizionata da ideologie e retoriche, oltre che dall’habitat 
culturale di provenienza.4 

La riflessione scaturita dalla corrente radicale di critica del testo, 
le cui estreme conseguenze potrebbero cancellare ogni ipotesi 
fiduciosa nel recupero delle ‘realtà del passato’, genera tuttavia utili 
suggestioni e nuove strategie di lettura, per ricostruzioni storiche 
più meditate e prudenti. Il fatto che la selezione delle fonti di accesso 
ai mondi indagati e i modi di fruizione delle stesse prevedano scelte 
soggettive, operate a monte, non può, infatti, tradursi in una rinuncia. 
Rende, invece, sempre più evidente che occuparsi del passato 
significa assumere il passato, ricostruito e ricostruibile, non come un 
passato definitivo e stabile, ma come un tempo nel quale determinati 
accadimenti si sono effettivamente verificati in circostanze e per 
ragioni tradotte in un prisma di rappresentazioni valutabili con lenti 
diverse e in prospettive variabili.

Quindi, riconoscere che ogni testo riproduce le ‘realtà della mente’ 
che lo ha prodotto, e che lo stesso può dirsi della scrittura storica di 
chi legge e interpreta, piuttosto che scoraggiare, dovrebbe allertare 
su diversi fronti. Dovrebbe cioè portare a considerare le fonti non 
solo per i contenuti che hanno selezionato e inteso trasmettere a 
futura memoria i rispettivi autori e autrici, ma anche per quelli che 
hanno veicolato involontariamente; a interrogarsi sul rapporto tra 
i testi e la realtà storica dalla quale sono emanati e rispetto alla 
quale stanno in rapporto dinamico e attivo; a studiare la produzione 
letteraria, non come serbatoio di fatti sic et simpliciter, ma come 
prodotto di una storia che essa stessa ha contribuito a costruire e 
talora a modificare;5 a chiarire quali domande si intenda rivolgere, 
a quali testi e con quali obiettivi.

In definitiva, nuove avvertenze critiche, affinate pure attraverso 
decostruzioni radicali, possono valorizzare una ricerca che voglia 
proporre trame storiche verosimili, in quadri ragionevolmente 
ponderati, seppure soggettivi perché espressi nel discorso 
storiografico: un discorso a sua volta destinato a riprodurre ‘realtà 
della mente’. In quest’ottica, fa parte integrante della storia anche 

3  In tema di linguistic turn, vedi il volume di Loriga, Revel 2022, nel quale gli autori 
offrono un utile quadro dei compositi presupposti teorici del proteiforme ‘movimento’, 
e anche l’articolata recensione critica di Tasca 2023. Inoltre, per un’efficace e 
problematica panoramica delle questioni critiche che investono – almeno a partire dagli 
anni Ottanta dello scorso secolo – i tradizionali paradigmi della conoscenza, fino alla 
‘svolta linguistica’ e alle sue conseguenze, vedi Spineto 2025.
4  Sulla scrittura storica come ‘artefatto letterario’, cf. White 1978. 
5  Vedi Gasparri 2006.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 122
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

il modo in cui un’epoca ha rappresentato se stessa contribuendo a 
forgiare una memoria piuttosto che un’altra. E molto può dire, sul 
piano della ri-costruzione del passato, la comparazione fra diverse 
rappresentazioni dello stesso passato elaborate e trasmesse nel 
tempo, oltre che la ricezione di cui esse hanno goduto.

Le scritture agiografiche, per esempio, nelle quali Venanzio si è 
molto speso, sono da tempo oggetto di attenzione sia sul fronte più 
precipuamente letterario che sul fronte storico. I testi agiografici 
diventano talora documenti insostituibili per lo studio di aree povere 
di fonti e storiograficamente periferiche,6 o per ricostruire le vicende 
di porzioni di umanità, il cui contributo alla Storia è stato poco, e 
a lungo solo marginalmente, riconosciuto come quello delle donne.7 
E non lo sono solo quando contengono varchi di accesso alla verità 
storica relativa ai santi protagonisti o alla realtà concreta dell’epoca 
nella quale le rispettive vicende sono situate. Spesso sono più efficaci 
per gli elementi che forniscono sull’ambiente storico-culturale degli 
autori e dei destinatari; per le risposte che possono dare a chi indaghi 
sulle strategie di comunicazione e di potere; sui contenuti impliciti 
o involontari; sullo scopo per il quale biografie e raccolte di miracoli 
sono state prodotte, nel tempo in cui sono state prodotte.8 

2	 Il contributo di Venanzio alla Storia

Venanzio – e non soltanto come agiografo – è un importante testimone 
della storia religiosa, politica e culturale del suo tempo, di un VI secolo 
anch’esso in posizione liminale rispetto alle periodizzazioni ormai 
invalse e di conseguenza rispetto agli ambiti specialistici. Il VI secolo 
è all’occorrenza collocato, infatti, nella tarda antichità  o nell’alto-
medioevo, oppure a cavallo tra la storia romana e la storia medievale, 
con il risultato di appannarne le caratteristiche qualificanti, poiché 
o viene valutato come momento conclusivo di processi di erosione 
del passato, o come momento nel quale si intravedono elementi di 
novità destinati tuttavia a maturare successivamente. E queste 

6  Penso per fare un esempio alla letteratura agiografica siciliana, che costituisce 
uno dei corpora agiografici più cospicui della tarda antichità e del medioevo, e resta 
imprescindibile per costruire un quadro del cristianesimo siciliano dei primi secoli, 
altrimenti inattingibile. Su questo è ancora fondamentale Pricoco 1989.
7  Come è stato affermato da una pioniera degli studi sulla santità medievale: «Le 
donne sono il soggetto storico che trae maggiori benefici dalle fonti agiografiche» 
(Boesch Gajano 1999, 52).
8  Sul ‘fruttuoso’ incontro tra agiografia e storia, ricordo su tutti Boesch Gajano 2020, 
con la recensione di Cerno 2021. 

Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero



Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero

Lexis Supplementi | Supplements 21 123
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

prospettive riduttive si riverberano sui suoi protagonisti.9 Come 
personaggio ambivalente è spesso definito anche Venanzio, in virtù 
del suo essere ponte e anello fra passato e futuro, a volte con il rischio 
di non focalizzarne le specificità.10 Piuttosto recentemente, una 
interessante disamina dei suoi riusi posteriori, ne ha valorizzato il 
profilo di «musa medievale» riconoscendolo come «primo intellettuale 
di statura europea».11 

Non sulla statura dello scrittore mi preme qui insistere, ma 
sulla fruibilità dell’opera di Venanzio come canale di accesso alla 
conoscenza del suo tempo e su come si ponga lo storico contemporaneo 
di fronte alla sua produzione. Essa costituisce, infatti, una risorsa 
preziosa per studiare la scena storica della Gallia merovingia e dei 
suoi attori, sia per le notizie che diversamente sarebbero perdute, 
sia per le integrazioni o le correzioni che consente di apportare su 
singoli fatti altrimenti noti, nonché al quadro complessivo.

Il caso di Radegonda, la principessa turingia andata in sposa 
a Clotario I dopo la sconfitta del suo popolo – già oggetto di studi 
variamente declinati –, offre da questo punto di vista un campione 
esemplare, proprio perché evidenzia come più rappresentazioni e 
differenti approcci possano contribuire a mettere a fuoco diverse 
angolature e talora a recuperare tessere sparse dello stesso mosaico.12 
Richiamo, dunque, l’attenzione su alcune pagine venanziane 
particolarmente efficaci in tale senso.

Alla Vita vergata da Venanzio si deve uno degli episodi più 
problematici della storia di Radegonda, almeno per chi tenti di 
interpretarlo ad litteram.13 Mi riferisco alla consacrazione ‘diaconale’, 
sorta di ufficializzazione della svolta esistenziale da regina a 
monaca: una consacrazione sotto vari aspetti trasgressiva che la 
donna avrebbe estorto a Medardo di Noyon (Ven. Fort. vita Radeg. 
12). Il racconto venanziano presenta diverse incongruenze storiche, 
non ultima quella contenuta nella frase che sigilla l’episodio: manu 
superposita consecravit diaconam. Stando al dettato del letterato 
italo-franco, Radegonda avrebbe ricevuto un titolo in contrasto 
con la normativa ecclesiastica e secondo una procedura anomala. 
Il diaconato femminile, cosa diversa dalla monacazione, era infatti 

9  Si vedano le pagine di Cristina la Rocca 2005, vergate una ventina di anni fa: 
nell’introduzione alla figura di Venanzio Fortunato, la studiosa dedica una riflessione 
sul VI secolo e sul relativo dibattito storiografico. Sulla collocazione problematica del 
VI secolo rinvio anche alle pagine introduttive di Barcellona 2023.
10  Per alcune definizioni di Venanzio, cf. Barcellona 2020, 87.
11  Vedi Manzoli 2016.
12  Sul profilo di Radegonda, rinvio di nuovo a Barcellona 2020, anche per la 
bibliografia risalente.
13  La Vita di Radegonda di Venanzio si legge in Krusch 1888, con il titolo De vita 
Radegundis liber I, 364‑77.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 124
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

largamente osteggiato in Gallia: furono i concili di questa regione 
a decretarne l’esaurimento in Occidente. Mentre l’imposizione delle 
mani faceva parte del rito per l’accesso a compiti liturgici ed era 
riservato solo agli uomini, secondo una tendenza invalsa da tempo e 
già normata nel VI secolo, almeno per l’area occidentale.14

La pagina, inoltre, contiene tre richiami all’abito monastico, non 
coerenti con la qualifica di diacona. Il più interessante dei tre si 
registra durante la descrizione dell’intervento dei funzionari di corte: 
i proceres di Clotario. Essi, procurando molto disagio al vescovo, 
avrebbero provato a scongiurare il rischio che egli si decidesse 
a velare la donna già sposa del re: beatum virum perturbabant 
proceres [...] ne velaret regi coniunctam. La scelta lessicale evoca 
la cerimonia della velatio virginum, cui si sottoponevano giovani 
vergini votate alla vita claustrale,15 ma potrebbe fare pensare anche 
alla condizione delle ‘vedove velate’ della Gallia merovingia, cioè a 
quelle donne vedove di vescovi o di personaggi eminenti che avevano 
fatto professione di vedovanza permanente e godevano di tutela 
ecclesiastica.16 Radegonda era però la moglie di Clotario, né vergine 
né vedova: le mancavano i requisiti richiesti dalle regole e dai canoni 
ecclesiastici per accedere a qualsiasi forma di velatio.

Venanzio introduce, inoltre, l’episodio precisando che la donna 
si era recata da Medardo directa igitur a rege, come se volesse 
riconoscere al re Clotario un qualche ruolo nella realizzazione 
dei desiderata della consorte. Forse Clotario aveva finito con 
l’assecondare la vocazione ascetica della moglie, che invece in 
alcune occasioni sembra quasi avere subìto, consentendole di recarsi 
dal vescovo di Noyon per cambiare status.17 In questo caso, resta 
da chiedersi che ragione avrebbero avuto i proceres per opporsi 
con veemenza, fino a strattonare Medardo lontano dall’altare in 
mezzo alla basilica: per basilicam graviter ab altari retrahebant. 

14  Per la normativa sul tema, rinvio a Barcellona 2012, al capitolo intitolato: «Donne 
e clero. Verso l’esclusione», 67‑119, specialmente 85‑95. Le donne menzionate da 
queste fonti come vedove/diacone sembrano impegnate a svolgere un ruolo di assistenti 
durante la liturgia battesimale. Per un quadro di sintesi più generale, che include 
Oriente e Occidente, cf. Prinzivalli 2022. Sul tema della diaconia, incluso il diaconato 
femminile tornato di grande attualità nel terzo millennio, della abbondante bibliografia 
segnalo solo un recentissimo volume miscellaneo, che dà un’idea della complessità 
delle questioni che vi sono connesse nella storia del cristianesimo tardoantico: Koet, 
Murphy, Ryökäs 2024.
15  La prima attestazione del rito sembra quella relativa alla sorella di Ambrogio, 
Marcellina, avvenuta nel 353 (Ambr. exhort. virg. 3.37).
16  In proposito, cf. La Rocca 2005, 157‑8.
17  Nella traduzione italiana l’espressione di Venanzio è tradotta: «con il permesso del 
re»; cf. Palermo 1989, 106. Nella biografia di Venanzio si legge che, in più circostanze, 
i comportamenti di Radegonda erano apparsi più appropriati per una monaca che per 
una sposa, tanto da divenire quasi motivo di dileggio per il re (Ven. Fort. vita Radeg. 5).

Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero



Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero

Lexis Supplementi | Supplements 21 125
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

La separazione consensuale dei coniugi, per accedere a forme di 
vita religiosa, era all’epoca, contemplata. Tuttavia, nel caso della 
principessa turingia la cessazione del matrimonio sembra il punto 
di arrivo di un percorso non proprio lineare.18 Sia la biografia scritta 
da Venanzio che quella poco successiva della monaca Baudonivia 
presentano diverse circostanze nelle quali le aspirazioni ascetiche 
di Radegonda si scontrano con le attese del marito.19 La seconda 
biografia ricorda almeno due tentativi di Clotario di riprenderla con 
sé ancora dopo la separazione (Baudon. 4 e 6). Peraltro, non sembra 
che il re abbia nutrito rancore a lungo, né verso la moglie, né verso 
il vescovo di Noyon. Alcune testimonianze attesterebbero che egli 
contribuì in modo significativo alla fondazione del monastero di 
Poitiers,20 e secondo quanto riferisce Gregorio di Tours, alla morte 
di Medardo (557 ca), il re predispose le dovute esequie, promuovendo 
la costruzione di una basilica sulla sua tomba.21

Cosa sia realmente accaduto nella cattedrale di Noyon, in 
un giorno che con ogni probabilità va situato a metà degli anni 
Cinquanta del VI, non è dato sapere.22 L’episodio, la cui attendibilità 
non è mai stata messa in discussione, non è altrove menzionato 
benché la separazione di Radegonda dal marito per accedere alla 
vita monastica sia un fatto accertato. Non se ne trovano attestazioni 
nella seconda biografia, né tra le pagine di Gregorio di Tours che a 

18  Sull’eccezionalità del ‘divorzio’ di Radegonda nel quadro della normativa e dell’uso 
merovingio, cf. Rèal 2007. Si potrebbe, forse, anche immaginare che per Clotario non 
fosse così oltraggioso questo ‘abbandono’, forse a un certo punto perfino incoraggiato: 
prima di sposare Radegonda aveva avuto già quattro mogli, e ancora un’altra ne 
avrà dopo. I Merovingi seguivano una prassi che viene definita ‘monogamia seriale’, 
cf. Gasparri, La Rocca 2012, 115. 
19  Di Baudonivia si hanno notizie scarne e incerte, che si ricavano dalla biografia 
dedicata dalla stessa monaca a Radegonda. Probabilmente è stata sua contemporanea 
per qualche tempo e non si può escludere che ebbe modo di conoscerla. Sappiamo che 
scrisse il testo a circa vent’anni dalla morte della biografata, per incarico di Dedimia, 
la badessa del monastero di Poitiers all’epoca. Gli studi sul testo e la sua autrice sono 
spesso dedicati al confronto con la Vita scritta da Venanzio; cf. Barcellona 2020, 9 nota 
3. La Vita di Radegonda vergata da Baudonivia si legge in Krusch 1888, con il titolo De 
vita Radegundis liber II, 377‑95.
20  Gregorio di Tours (Franc. 9.42), mentre presenta i fatti legati ai disordini insorti 
nel monastero dopo la morte di Radegonda e della prima badessa, riporta una lettera 
che la stessa Radegonda avrebbe scritto (anche nota come Testamentum) a tutela della 
sua fondazione secondo la quale sia Clotario che i suoi figli avrebbero assegnato alla 
fondatrice e al monastero diverse proprietà. La cosiddetta Storia dei Franchi si legge 
in Krusch, Levison 1951. Sulla lettera/testamento di Radegonda, cf. Jeffrey 2002. Del 
contributo di Clotario alla fondazione dà notizia anche la seconda biografia: Baudon. 5.
21  Cf. Greg. Tur. Franc. 4.19. La basilica sarebbe stata poi portata a compimento al 
tempo del figlio Sigeberto. Sul progetto di Clodoveo, cf. Ferrarini 2020, 242. 
22  Per la datazione e una più dettagliata analisi dell’episodio, rinvio a Barcellona 
2020, 19‑27. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 126
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

Radegonda riserva cospicui riferimenti.23 Non se ne trova traccia 
nemmeno nelle diverse agiografie dedicate al vescovo di Noyon. In 
esse – come è stato osservato – «l’unico atto pubblico» attribuito al 
vescovo risulta «comprensibilmente omesso»: la vera protagonista è 
Radegonda – all’epoca poco più che trentenne – che agisce con piglio 
ardito e risoluto, mentre l’autorità episcopale ne viene fuori piuttosto 
strapazzata.24

Se manca il ‘criterio della molteplice attestazione’, altri criteri, 
già elaborati nell’ambito della ricerca sul Gesù ‘storico’ al fine di 
risalire ai contenuti autentici del suo insegnamento,25 possono essere 
presi in prestito per vagliare la consistenza storica dell’episodio. 
Penso, in particolare, al ‘criterio della discontinuità’ (indicato anche 
come ‘criterio della dissomiglianza’) e al ‘criterio dell’imbarazzo’, 
che utilizzati in modo complementare possono costituire efficaci 
strumenti di verifica anche in questo caso. Secondo tali criteri, 
applicati ai materiali inerenti alla vicenda storica di Gesù, avrebbero 
un buon margine di attendibilità detti e comportamenti in 
‘discontinuità’ con la prassi e le tendenze del tempo e così dissonanti 
da costituire motivo di ‘imbarazzo’ per il contesto di destinazione 
degli stessi. Adattando, con ragionevole prudenza, questi criteri alla 
consacrazione diaconale di Radegonda, tutto quello che si registra 
come incoerente con usi e norme del tempo o perfino in contrasto, 
tanto da risultare imbarazzante, conferisce attendibilità proprio per 
gli elementi di eccezionalità e paradosso che implica. Eccezionalità 
e paradosso, infatti, si spiegherebbero con più fatica se si trattasse 
di invenzioni sic et simpliciter. 

Dopo avere vissuto per circa vent’anni in relazione costante e in 
regime di collaborazione con Radegonda, è probabile che lo scrittore 
non ignorasse i trascorsi della donna prima dell’accesso al monastero, 
benché vi fosse giunto nell’inverno tra 567 e 568. Cioè quando 
Radegonda vi dimorava da almeno una dozzina di anni. Scrivendo a 
ridosso della morte della protagonista, per destinatarie e destinatari 
che l’avevano conosciuta di persona, oltre che per se stesso allo scopo 

23  Oltre che nella Storia dei Franchi, Gregorio menziona Radegonda nel capitolo 5 del 
Liber in gloria martyrum – a proposito della reliquia della santa Croce ottenuta dalla 
donna in dono dall’imperatore d’Oriente per il proprio monastero – e le dedica il capitolo 
104 della stessa opera. Le opere minori di Gregorio di Tours si leggono in Krusch 1969. 
L’episodio della consacrazione non figura in nessun testo del nutrito dossier della regina, 
sul quale rinvio a Manzoli 2021. 
24  Cf. Ferrarini 2020, 241. 
25  Si tratta di criteri che cominciarono a essere formulati, negli anni Cinquanta dello 
scorso secolo, da Ernst Käsemann, e che si trovano ripresi, spiegati e descritti in diversi 
studi. Ne ricordo uno su tutti per la chiarezza dell’esposizione e per la riflessione critica 
di riferimento: Meier 2001, 137‑90. Su questi criteri e più in generale sull’uso delle fonti, 
utile anche Norelli 2008, 19‑45. 

Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero



Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero

Lexis Supplementi | Supplements 21 127
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

di trovare conforto nel fissarne il ricordo,26 non avrebbe avuto né 
agio né ragione di attribuire al racconto gli elementi di incongruenza 
storica che presenta, se non avessero avuto un qualche effettivo 
riscontro. Diversamente, non si capirebbe perché avrebbe inventato 
l’episodio di Noyon con il rischio di essere smentito e, soprattutto, 
perché avrebbe preparato la celebrazione della donna con il racconto 
di uno scandalo.

Venanzio attribuisce all’evento – che non deve essersi svolto in 
modo troppo dissimile dal narrato – ritmo e dinamiche di una scena 
ad alto grado di teatralità per dare ampia risonanza a un momento 
dirimente, che va letto come una sorta di rito di passaggio dalla 
reggia al chiostro: un momento nevralgico per la vita di Radegonda, 
un momento che aveva bisogno di attori, spettatori e testimoni 
conformi al suo portato di esemplarità. Le regole ecclesiastiche e 
l’inadeguatezza del vescovo non sono questioni rilevanti rispetto 
all’intento di lumeggiare il profilo di Radegonda e di custodirne il 
ricordo a futura memoria. In definitiva, dal racconto di Venanzio 
credo si possa ricavare, da un lato, l’autentica determinazione della 
donna e, dall’altro, la forte valenza attribuita alla legittimazione 
dell’abbandono della reggia, perché fosse ufficialmente ratificata 
la piena e definitiva adesione alla vita monastica. La qualifica di 
diacona assegnata contestualmente all’imposizione della mano, gesto 
solenne riservato di regola all’ordinazione sacerdotale, non implica 
di necessità che Venanzio vi attribuisse un significato per così dire 
istituzionale.27 Tale qualifica, d’altra parte, seppure fosse valsa solo 
a titolo onorifico, riassume bene e pone in risalto un aspetto della 
personalità di Radegonda meno valorizzato di altri: l’attitudine alle 
pratiche assistenziali dimostrata nel corso di tutta la vita, prima e 
dopo il passaggio di status sottolineato da Venanzio.28 

Intanto, però, il quadro emergente racconta più di quanto lo 
stesso autore intendesse fare. Mentre la prestazione della regina 
conferma un temperamento vigoroso, che si sarebbe espresso in una 

26  In proposito, cf. Manzoli 2021, 8; in accordo con Boesch Gajano 2003, 113.
27  Al VI secolo risale un’altra attestazione dello stesso titolo assegnato a una donna 
di elevata condizione sociale. Essa si deve a Remigio di Reims, morto nel 533, che 
nominando nel testamento la figlia Elaria la definisce diacona (il testo è ripreso da 
Icmaro di Reims nella biografia di Remigio, Bibliotheca Hagiographica Latina 7160). 
In proposito, cf. Barcellona 2012, 96‑7. 
28  Venanzio racconta che Radegonda fin da fanciulla, mentre risiedeva nella tenuta 
di campagna di Clotario ad Aities per completare la sua formazione in attesa del 
matrimonio con il re, si premurava di raccogliere i resti dei pasti per dare da mangiare 
a bambini bisognosi, ai quali prestava cure personalmente (Ven. For. vita Radeg. 
2). Radegonda, secondo entrambe le biografie, manterrà costante nel corso di tutta 
l’esistenza una spiccata attenzione verso ogni tipo di bisognosi, facendo beneficenza a 
eremiti; curando donne indigenti e gravemente malate; intervenendo per la liberazione 
di prigionieri condannati a morte.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 128
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

lungimirante progettualità, rivela anche che le regole ecclesiastiche 
funzionavano a maglie larghe, fino a capitolare di fronte al rango 
sociale di appartenenza di chi avanzasse pretese più o meno legittime. 
Radegonda poteva contare su una rete di relazioni solide, tanto che 
l’affrancamento dal vincolo matrimoniale non significò perdere le 
prerogative regali. Venanzio è la dimostrazione che un esponente del 
clero, vicino ai meccanismi del potere, trovasse abbastanza coerente 
con il clima socioculturale del suo tempo l’emergere di una figura 
come Radegonda, i cui spazi di affermazione corrispondono di fatto 
ai vuoti istituzionali dell’epoca. Veicola, in altre parole, che i vincoli 
privati, personali e familiari, cominciavano a profilarsi come elementi 
strutturali di un nuovo modello di gestione dei poteri in competizione 
con il modello fondato sulla legittimazione pubblica e sul ruolo delle 
istituzioni. Racconta di una trasformazione in corso, che non può 
non collegarsi alle esigenze dei nuovi assetti politici, sempre meno 
garanti delle tradizionali istituzioni: una trasformazione che comincia 
a evidenziarsi proprio durante il VI secolo.29 

Alcuni dettagli, che Venanzio fornisce nel tratteggiare il profilo 
della donna, arricchiscono, inoltre, con nuovi dati la storia monastica 
di quell’area gallica, nella quale avevano trovato terreno fertile le 
più note esperienze di Martino di Tours, di Cassiano di Marsiglia, di 
Onorato di Lerins, di Cesario di Arles e della sorella Cesaria. Situano 
così la vicenda di Radegonda nel quadro di una storia consolidata e 
ancora vivace. Dopo Noyon, la biografia venanziana accompagna, 
infatti, la regina-monaca lungo un percorso a tappe presso tre ‘siti 
monastici’, prima di seguirla fino ai luoghi martiniani. La donna 
percorre un itinerario di autospoliazione, puntellato da atti di 
beneficenza, per prepararsi al nuovo status che implica la condizione 
di autonomia e – secondo un’interessante lettura – la «conquista 
dell’individualità».30 Radegonda si reca prima alla sede sancti 
Iumeris, eremita al quale lascia le bardature regali assemblate dentro 
un fagotto; dopo avere visitato la cella venerabilis Datdonis, lascia in 
dono all’abate e al coenobium ogni accessorio del suo abbigliamento 
regale; infine, si dirige al receptaculum sancti Gundulfi, che sarebbe 
diventato più tardi vescovo di Metz, per conferire, infine, ciò che 
ancora le resta al synergium (Ven. Fort. vita Radeg. 13).31 L’interesse 
di Radegonda per il mondo monastico si era già espresso – come ha 
ricordato Venanzio diversi capitoli prima – quando ancora sposa del 

29  Come è stato evidenziato, queste relazioni hanno messo le donne in condizione 
di svolgere ruoli decisivi nella formazione di interconnessioni culturali e religiose, ma 
anche sociali e politiche, cf. Luckhardt 2013. 
30  Cf. Cristiani 2003, 122.
31  Su questo itinerario monastico in funzione della «liquidation du trésor de la reine», 
cf. de Vogüè 2006, 61.

Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero



Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero

Lexis Supplementi | Supplements 21 129
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

re ella si era prodigata in beneficenze solo per interposta persona, 
contribuendo al sostentamento di monasteri non meglio identificati o 
piegando con la sua prodigalità le resistenze di un anonimo eremita 
(Ven. Fort. vita Radeg. 3). Tali indicazioni, declinate in una grande 
varietà lessicale (coenobium, receptaculum, synergium), oltre a 
delineare con adeguata coloritura la tenace e precoce vocazione 
ascetica di Radegonda, aggiungono in modo non intenzionale tessere 
utili per la mappatura della presenza monastica nel territorio, 
con particolare riferimento a realtà minute. Esse arricchiscono il 
panorama storico, mostrando un territorio frastagliato nel quale 
convivevano e si combinavano esperienze di eremitismo e di 
cenobitismo, non rinviabili al modello di un monachesimo omogeneo 
e rigidamente normato.

Da questo punto di vista, anche gli spiragli aperti sulla situazione 
interna al monastero, dalla produzione in versi di Venanzio non 
meno che dalla biografia in prosa, sono importanti per farsi un’idea 
della relativa corrispondenza tra norma e prassi, tra dinamiche 
istituzionali e vita vissuta. Mentre occupava diversi ruoli, come quelli 
di economo e segretario, nonché di confidente e forse consulente 
negli affari diplomatici, Venanzio frequentava costantemente 
Radegonda e la badessa del monastero di Poitiers, Agnese. Sarebbe 
perfino strano se qualche riflesso di questa assiduità non si fosse 
palesato nei carmina, pure fra i preziosismi dell’ars poetica ai quali 
Venanzio non rinuncia nemmeno nel ritrarre piccoli momenti di 
quotidianità. Perché dubitare che egli avesse idea concreta dei ritmi 
e delle atmosfere della realtà claustrale? Come immaginare che 
le penitenze estreme che Radegonda si infliggeva durante i giorni 
della quaresima potessero restare ignote a lui e alle consorelle? 
Perché escludere che nella trasfigurazione artistica dei versi per 
Radegonda e Agnese – circolanti dentro al monastero dal momento 
che Venanzio non intese promuoverne un esito esterno (tanto che non 
li raccolse) – il dotto scrittore abbia raccontato scene di affezione e 
familiarità riferibili a esperienze e persone concrete?

Così si apprende che la regola per le vergini di Cesario venne 
adottata molto prima di quanto faccia credere Gregorio di Tours 
(Ven. For. carm. 8.6.81‑4),32 ma anche che Radegonda si chiudeva in 
una cella solitaria durante i periodi deputati alla penitenza contro i 
dettami della Regola (Caes. Arel. reg. virg. 50‑1), che non osservava la 
clausura rigorosa che essa prevedeva, per tessere relazioni pubbliche 

32  Per la produzione venanziana in versi rinvio alla bella edizione a cura di Di 
Brazzano 2001. Gregorio di Tours collega l’adozione della Regola al contenzioso sorto 
tra Radegonda e l’allora vescovo di Poitiers, Meroveo, in merito alla cerimonia per 
l’accoglienza della reliquia della Santa Croce (Greg. Tur. Franc. 9.40).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 130
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 119-130

e diplomatiche,33 e che il suo rapporto con il cibo si declinava dai 
precoci digiuni praticati già alla tavola del re, seppure con discrezione 
(Ven. Fort. vita Radeg. 4), fino alla gestione di banchetti fastosi, che 
coinvolgevano convitati esterni e vescovi (Ven. For. carm. 11.11), 
ancora una volta contro le prescrizioni di Cesario (Caes. Arel. reg. 
virg. 36).34

3	 Per non concludere 

Anche senza potere entrare nel dettaglio, poiché lo spazio a disposizione 
non consente di discutere dei diversi episodi cui si accenna, per 
rendere l’intensità e la forza evocativa delle rappresentazioni che 
Venanzio propone al lettore, credo si possa ricavare qualcosa dalle 
brevi considerazioni che sono andata formulando.

La produzione di questo letterato tra la corte e la chiesa, si dimostra 
in vari modi importante canale di accesso (da percorrere senza 
escludere tutti gli altri a disposizione) per raccogliere dati storici, 
per conoscere profili concreti e perfino per potere osservare aspetti 
del vissuto emozionale e privato. E costituisce documentazione non 
trascurabile anche per la ricostruzione di importanti processi storici 
e culturali. Nell’opera di Venanzio si riflette e si riversa, in primis 
e inevitabilmente, la sua esperienza storica reale, situata dentro 
precise coordinate spazio-temporali, un’esperienza che, pure tenendo 
conto di tutti i filtri d’arte o di opportunità, va trapelando, talora a 
prescindere dalle intenzioni dello scrittore.

In definitiva, se è vero che nessuna realtà si lascia ridurre e 
quindi contenere per intero dentro sistemi linguistici, d’altra parte 
ritengo di potere condividere la convinzione di quanti sottolineano 
come ogni esperienza umana e i rapporti che essa ha intrattenuto e 
intrattiene con la realtà circostante non possano essere pensati senza 
tenere conto del linguaggio. Per questo è al linguaggio che si può e 
si deve ancora attingere, ove una documentazione letteraria esista, 
perché il linguaggio dello storico possa provare a restituire qualche 
frammento del passato.

33  Per i monasteri femminili la clausura è prescritta proprio a partire dalla regola di 
Cesario (534), la prima redatta espressamente per le ascete, per il monastero diretto 
dalla sorella Cesaria ad Arles (inaugurato nel 512).
34  Per una trattazione più approfondita dei diversi episodi, cf. Barcellona 2020.

Rossana Barcellona
L’opera di Venanzio tra letteratura e storia. Il caso di Radegonda e del suo monastero



﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 131
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-07-15  |  Published 2026-01-21
© 2026 Manca  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/009

Ut pictura poesis:  
strategie ‘intervisuali’  
nei carmina figurata  
di Venanzio Fortunato
Massimo Manca
Università degli Studi di Torino, Italia

﻿
Abstract  This article examines the ‘intervisual’ strategies in Venantius Fortunatus’s 
carmina figurata, analysing how the poet transforms Optatian Porphyry’s visual poetics 
from imperial panegyric to Christian devotion. Through close reading of the Holy Cross 
cycle (carm. 2.1‑2.6, 5.6), the study reveals how Fortunatus exploits the semantic 
overlap between lignum (wood/tree) to create complex visual metaphors. The analysis 
demonstrates systematic intertextual relationships with Optatian while highlighting 
Fortunatus’s innovations, including the 33 × 33 letter square matching Christ’s age. 
The paper introduces the concept of ‘intervisuality’ to describe how visual patterns 
transcend mere textual borrowing, creating new meaning through graphic form.

Keywords  Venantius Fortunatus. Carmina figurata, Visual poetry. Optatian Porphyry. 
Intervisuality.

Sommario  1 Dall’acrostico al calligramma. – 2 Il vessillo della Croce da Fortunato a 
Dante. – 3 Dal legno alla Croce. – 4 Ricamare la Croce. – 5 Una prefazione standard per 
la letteratura non standard. – 6 Venanzio Fortunato: un Optaziano per l’Occidente. – 7 
Dall’intertestualità all’intervisualità. – 8 Scegliere il pattern, stringere il forceps.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/009&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 132
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

1	 Dall’acrostico al calligramma

Quando si esaminano i punti di contatto fra opere letterarie, di 
norma si confrontano i testi alla ricerca di echi letterari e forme 
di aemulatio; tuttavia, esistono casi in cui gli autori si confrontano 
a distanza anche su altri fronti, soprattutto in casi in cui il testo 
costituisce solo una parte della Gestalt dell’oggetto letterario; spesso 
ciò avviene in forme letterarie bizzarre, oulipiane, non standard.1 Per 
chi sia interessato a questi fenomeni, Venanzio Fortunato rappresenta 
un autore irrinunciabile, date le caratteristiche spesso sperimentali 
della sua produzione, che talora coinvolgono aspetti della mise 
en page. Si notino ad esempio i versi per il vescovo Leonzio:2 una 
normale rappresentazione testuale non rende loro giustizia. 

Agnoscat omne saeculum
Antistitem Leontium.
Burdegalense praemium, 
Dono superno redditum.
Bilinguis ore callido
Crimen fouebat inuidum, 
Ferens acerbum nuntium
Hunc iam sepulchro conditum.
Celare se non pertulit
Qui triste funus edidit:
Etsi nocere desiit,
Insana uota prodidit.

Il testo è citato secondo l’edizione curata da Leo3 che sceglie la 
versione a dimetri giambici, come l’edizione Di Brazzano.4 La 
tradizione manoscritta offre invece due possibilità di impaginazione: 
o a dimetri o tetrametri. In entrambi i casi, una normale riproduzione 
tipografica riduce moltissimo l’effetto grafico del meccanismo 
abecedario evidenziato invece nei manoscritti con i capilettera, 
e le edizioni critiche di norme non contemplano l’uso di colori di 
rubricatura – al massimo, un sobrio neretto per le iniziali (così, 
giustamente, Di Brazzano). Eppure, si può sostenere facilmente che 
in un componimento di questo genere anche il colore sia semantico. 

1  Preferisco queste definizioni all’aggettivo, un po’ classicistico, ‘manieristico’, 
notoriamente adoperato da Curtius (1992). Sono invece molto d’accordo con la sua 
concezione che questo genere di letteratura, irrimediabilmente deviante, sia «die 
Komplementär-Erscheinung zur Klassik aller Epochen» (277).
2  Si vedano Fiocco 2003; Brennan 2022 e, in questo volume, l’intervento di Donatella 
Manzoli.
3  Leo 1881.
4  Di Brazzano 2001.

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 133
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Ciò spinge a riflettere su quanto sia lecito ridurre l’opera dell’autore 
a puro testo e quanto invece supporto e contenuto debbano essere 
considerati un unicum indistricabile. Il convegno a cui questi Atti 
pertengono si intitola Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira. Nei 
testi di cui parleremo, alcuni molto celebri, siamo per lo più sul fronte 
della Loira, precisamente a Poitiers nel 569. Fortunato si trovava 
lì da due anni. La sua amica e protettrice Radegonda desiderava 
rafforzare l’autorità del monastero in cui aveva ottenuto dal non 
amatissimo marito (le aveva ucciso il fratello) di potersi ritirare con 
alcune reliquie e da qui era nata la piuttosto avventurosa vicenda 
della Santa Croce, sui cui ci informa, piuttosto ampiamente, la sua 
biografa Baudonivia. Si tratta di un passo che vale la pena citare 
estesamente.

transmisit litteras ad praecellentissimum domnum Sigibertum 
regem, cuius imperio patria ista regebatur, ut ei permitteret pro 
totius patriae salute et eius regni stabilitate lignum crucis Domini 
ab imperatore expetere. Quod ille benignissime ad petitionem 
sanctae reginae adsensum praebuit. Illa devotione plena, desiderio 
accensa, ad imperatorem non munera dirigit, quae se propter Deum 
pauperem fecit; sed, oratione obtinente, comitatu sanctorum, 
quos incessabiliter invocabat, missos suos direxit. Sed quod sua 
vota poscebant obtinuit, ut beatum lignum crucis Domini ex auro 
et gemmis ornatum et multas sanctorum reliquias, quas Oriens 
retinebat, uno residens loco se habere gloriata est. Ad petitionem 
sanctae transmisit imperator legatarios cum euangeliis ex auro et 
gemmis ornatis.

At ubi lignum, ubi salus mundi pependerat, Pictavis civitatem cum 
congregatione sanctorum advenit, et pontifex loci cum omni populo 
devote hoc vellet excipere, inimicus humani generis per satellites 
suos egit, ut precium mundi repellerent nec in civitatem recipere 
vellent, qualiter beata Radegundis tribulationibus subiaceret, aliud 
pro alio adserentes Iudaico ordine, quod nostrum non est disserere. 
Ipsi viderint; Dominus novit qui sunt eius. Sed illa, spiritu fervente, 
animo dimicante, iterum ad benignissimum regem dirigit, quia in 
civitatem salutem recipere noluerunt. Interim quod missi sui de 
domno rege reverterentur in Turonico suo in monasterio virorum 
quod condidit, ut et ipsum salvaret, ibi cum psallentio sacerdotum 
crucem Domini vel pignora sanctorum commendavit. Non minorem 
iniuriam est passa sancta crux per invidiam, quam Dominus, qui per 
cursorem fidelem vocatus et revocatus ante praesides et iudices, 
omnem maliciam pacienter sustinuit, ut quod creaverat ne periret.

In quanto se cruciatu posuit, in geiuniis, in vigiliis, in profusione 
lacrimarum, tota congregatio sua in luctu et fletu omnibus diebus, 
usquequo respexit Dominus humilitatem ancillae suae, qui dedit 
in corde regis, ut faceret iudicium et iustitiam in medio populi? 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 134
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Sic devotus rex per fidelem suum virum inlustrem Iustinum 
comitem transmisit ad virum apostolicum domnum Eufronium 
Turonicae civitatis episcopum, ut cum honore digno gloriosam 
crucem Domini vel sanctorum reliquias in monasterio dominae 
Radegundis introponeret, quod et factum est. Exultavit in gaudio 
beata cum omni cella sua seque hoc de caelis donum bonum et 
datum perfectum suae congregationi, quam ad Domini servitium 
congregavit, contulit, in spiritu sentiens, quod post eius transitum 
parum habere possent. Quamquam illa cum Rege caeli gloriaret, 
unde eis subvenire posset, hoc donum caeleste provitrix obtima, 
gubernatrix bona, ut oves non usquequaque relinqueret, precium 
mundi de pignore Christi, quam de longinqua regione expetiit, ad 
honorem loci et salvationem populi suo in monasterio dimisit.

Ubi, virtute Dei cooperante, potentia caeli ministrante, caecorum 
oculi lumen recipiunt, aures surdae patefiunt, mutorum lingua ad 
suum redit offitium, claudi ambulant, daemones effugantur.Quid 
plura? Quisquis a quacumque infirmitate detentus ex fide venerit, 
per virtutem sanctae crucis sanus redit. Quis queat dicere, quantum 
et quale donum huic urbi beata contulit? Unde, quisquis ex fide vivit, 
eius nomini benedicit.

Ella inviò delle lettere all’eccellentissimo signore, il re Sigeberto, sotto 
il cui dominio era governata questa terra, affinché egli le concedesse 
di richiedere all’imperatore il legno della Croce del Signore per la 
salvezza di tutta la patria e per la stabilità del suo regno. Il re, con 
somma benevolenza, diede il proprio assenso alla richiesta della 
santa regina. Ella, piena di devozione e infiammata dal desiderio, 
non inviò all’imperatore alcun dono, poiché per amore di Dio si era 
fatta povera; ma, sostenuta dalla preghiera e accompagnata dai santi 
che incessantemente invocava, inviò i suoi messaggeri. Ella ottenne 
ciò che i suoi voti chiedevano, cosicché poté gloriarsi di custodire, 
riunite in un solo luogo, il santo legno della Croce del Signore ornato 
d’oro e gemme, insieme a molte altre reliquie dei santi che l’Oriente 
conservava. Su richiesta della santa, l’imperatore inviò ambasciatori 
portando evangeliari decorati con oro e gemme.

Quando dunque il legno sul quale era stata sospesa la salvezza 
del mondo giunse alla città di Poitiers insieme a numerose reliquie 
dei santi, e il vescovo del luogo con tutto il popolo voleva riceverlo 
con grande devozione, il nemico del genere umano spinse i suoi 
servitori affinché respingessero il prezzo del mondo e non volessero 
accoglierlo in città, causando così alla beata Radegonda tribolazioni, 
sostenendo un’accusa al posto di un’altra, secondo modalità proprie 
dei giudei che non è nostro compito discutere. Essi vedranno; il 
Signore conosce quelli che gli appartengono. Ma ella, ardente 
nello spirito e combattiva nell’animo, si rivolse nuovamente al 
benignissimo re, perché in città non avevano voluto accogliere la 

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 135
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

salvezza. Nel frattempo, in attesa che i suoi messaggeri tornassero 
dal signore re, depositò la croce del Signore e le reliquie dei santi nel 
monastero maschile che aveva fondato a Tours, affinché anch’esso 
ne fosse protetto, accompagnata dal canto dei sacerdoti. La santa 
Croce soffrì non minore ingiuria, a causa dell’invidia, di quella subita 
dal Signore stesso che, convocato e riconvocato dai governatori e 
dai giudici tramite fedeli messaggeri, sopportò pazientemente ogni 
cattiveria, affinché ciò che aveva creato non perisse.

Quante sofferenze sopportò ella stessa, nei digiuni, nelle veglie, 
nello spargimento di lacrime, con tutta la sua comunità nel lutto e 
nel pianto per giorni e giorni, finché il Signore guardò alla umiltà 
della sua serva e ispirò il cuore del re affinché compisse giudizio 
e giustizia in mezzo al popolo? Così il devoto re inviò tramite il 
suo fedele, l’illustre conte Giustino, al venerabile uomo apostolico 
Eufronio, vescovo della città di Tours, affinché egli collocasse 
con degno onore la gloriosa Croce del Signore e le reliquie dei 
santi nel monastero della signora Radegonda; e così fu fatto. La 
beata Radegonda gioì con tutta la sua comunità, e donò alla sua 
congregazione, da lei riunita per il servizio del Signore, questo 
dono buono e perfetto venuto dal cielo, comprendendo in spirito 
che dopo la sua morte avrebbero avuto ben poco. E sebbene ella, 
ormai gloriosa con il Re del cielo, potesse intercedere per loro, 
quale provvidente custode e buona guida, per non abbandonare 
del tutto il suo gregge, lasciò nel suo monastero, per l’onore del 
luogo e la salvezza del popolo, il prezzo del mondo, il pegno di 
Cristo che aveva richiesto da una regione così lontana.

Lì, per virtù della collaborazione divina e con il ministero della 
potenza celeste, gli occhi dei ciechi recuperano la vista, le orecchie 
dei sordi si aprono, la lingua dei muti riacquista la parola, gli zoppi 
camminano, e i demoni vengono scacciati. Cosa dire ancora? Chiunque 
venga con fede, afflitto da qualunque infermità, torna guarito grazie 
alla potenza della santa Croce. Chi potrebbe mai esprimere quanto 
grande e prezioso dono abbia fatto la beata a questa città? Perciò 
chiunque viva secondo la fede, benedice il suo nome).5

I punti fondamentali che si possono evincere da questo resoconto 
sono: 

1.	 La vicenda prende le mosse da un’intercessione del re 
Sigeberto presso l’imperatore di Oriente.

2.	 La biografa Baudonivia istituisce un parallelo implicito tra 
l’imperatrice Elena, grande cacciatrice di reliquie che aveva 
portato la ‘vera Croce’ a Costantinopoli, e Radegonda, che era 
riuscita a farla arrivare a Poitiers. Questa equazione è importante, 

5  Baudon., vita Radeg. 18.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 136
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

perché i carmina intexta di Optaziano, di cui parleremo, stanno 
all’Oriente come i carmina di Venanzio all’Occidente.

3.	 La Croce giunge a Poitiers non senza grossi problemi 
diplomatici, dovuti al fatto che non si vedeva di buon occhio il 
crescere dell’importanza del monastero di Santa Maria, che da 
quel momento in poi sarebbe stato ribattezzato Santa Croce.

4.	 Baudonivia conclude il suo resoconto con una sorte di battage 
pubblicitario finale estremamente post eventum, a distanza 
di cinquant’anni dalla vicenda, in un momento in cui Santa 
Croce si trovava in una fase di crisi (Rossana Barcellona ne 
racconta la vicenda in questo volume).

2	 Il vessillo della Croce da Fortunato a Dante

La conclusione del passo è estremamente enfatica e pone un 
fortissimo accento sulle proprietà taumaturgiche del pellegrinaggio 
al monastero, davvero un viaggio della speranza. Ma già cinquant’anni 
prima l’arrivo delle reliquie era stato ampiamente pubblicizzato; 
un ruolo particolarmente attivo era toccato a Fortunato, che aveva 
composto una suite di ‘oggetti poetici’6 (credo sia riduttivo chiamarli 
semplicemente ‘poesie’) che occupano ora la prima parte del libro 
secondo dei suoi carmina. Il più famoso, per una volta non solo presso 
gli esperti di Fortunato, ma per chiunque abbia frequentato una scuola 
superiore, è il 2.6, Vexilla regis prodeunt inferni, che apre il canto 34 
dell’Inferno; la modalità di citazione è interessante: poiché si tratta 
di un incipit derivato da un altro incipit. Il lettore, per il principio 
psicologico dell’ancoraggio,7 si aspetta una prosecuzione sulla falsariga 
di Fortunato, ma poi subito il canto prende un’altra strada:

«Vexilla regis prodeunt inferni
verso di noi; però dinanzi mira»,
disse ‘l maestro mio, «se tu ‘l discerni». 

Dante sta descrivendo le ali di Lucifero, che da lontano, per pareidolia, 
appaiono come un mulino; ma poi, man mano che ci si avvicina, le 
si vede sempre più chiaramente. Da questi versi si possono trarre 
alcune considerazioni:

6  In modo indipendente sono giunto per mio conto a una formulazione molto simile a 
quella adottata da Liliana Pégolo (2016, 63): «producir objetos literarios para una élite 
que se percibía como única heredera de la auctoritas imperial, y nobilis en su relación 
con otras estructuras de poder, como por ejemplo la Iglesia».
7  Secondo l’anchoring effect, teorizzato dagli psicologi Tversky e Kahneman (1974), 
un’informazione data all’inizio condiziona l’aspettativa di un soggetto rispetto alla 
continuazione del testo, o dell’argomentazione.

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 137
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

1.	 La fortissima componente sacrale in Venanzio, che si 
trasmette all’incipit dantesco: il componimento di Venanzio è 
nello stile dell’inno ambrosiano, ed è effettivamente musicato, 
in molte versioni.

2.	 L’adattamento metrico: Dante si trova nella necessità di 
trasformare il dimetro giambico latino (vexilla regis prodeunt) 
in un endecasillabo italiano; lo sottopone dunque a una sorta 
di restauro integrativo completandolo, sempre in latino, con 
il genitivo inferni, ottenendo sia l’endecasillabo all’italiana 
richiesto sia, dal punto di vista della metrica quantitativa, che 
continua a funzionare, un trimetro catalettico quasi automatico 
perfettamente corretto, i cui ictus coincidono con gli accenti, 
come spesso accade nella produzione medievale, per esempio 
nel De contemptu mundi di Bernardo di Cluny. Siccome a 
pronunciare il verso è Virgilio, possiamo dire che Dante crei un 
piccolo apocrifo virgiliano con risvolti paradossali borgesiani, 
una sorta di Fortleben di Venanzio Fortunato in Virgilio, 
impossibile nella storia, ma possibile nella letteratura, seppure 
con un astuto escamotage. In genere, la critica dantesca si 
limita alla nota erudita, segnalando la paternità fortunaziana 
dell’incipit, ma la questione è più sottile: come Dante si serve di 
espedienti letterari per collocare nell’aldilà personaggi ancora 
in vita, così riesce a far scrivere a Virgilio versi anche 1300 
anni dopo la morte del poeta. Ma il punto che in questa sede 
interessa è che, se il Virgilio dantesco versifica usando come 
tessere metriche poemi di Fortunato, significa che ritiene il 
poeta di Valdobbiadene un artista di altissimo livello, degno di 
essere usato come referente per una aemulatio.

3.	 Nell’integrazione dantesca, le insegne del rex Iudaeorum et 
mundi, Cristo, diventano quelle di Lucifero, con un effetto 
di rovesciamento: in effetti, è rovesciato anche il moto: 
in Fortunato, è la processione ad avanzare verso il poeta; 
in Dante, sono i poeti ad avanzare verso Lucifero. Tale 
meccanismo accomuna il demoniaco (nella messa nera la 
liturgia avviene in presenza di una croce rovesciata) e il 
carnascialesco-parodico (con possibilità di intersezione: in 
effetti la messa nera è una parodia della messa normale). La 
parodia implica che il modello sia riconoscibile, e perciò in 
generale viene praticata su un testo che è divenuto popolare. 
Non si tratta cioè di un semplice riferimento intertestuale 
per dotti, ma di attingere all’immaginario collettivo. Quanto 
corrispondevano a queste caratteristiche le altre poesie del 
ciclo? probabilmente meno, poiché questo è l’unico inno scritto 
con questo metro (l’altro è l’inno a Leonzio sopra citato, se si 
adotta la scelta editoriale di dividere il verso in dimetri).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 138
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

3	 Dal legno alla Croce

Una caratteristica del pop è quella di essere spesso multimediale. Lo 
straordinario successo del Vexilla regis si deve al fatto che fu messo 
in musica fin da subito, e poi rielaborato da Bruckner e Puccini; 
diventò l’inno della Vandea; è citato in Joyce, Pirandello, persino 
nella biografia dell’alpinista Reinhold Messner.8 I moderni tendono 
a dimenticare, pur sapendolo razionalmente, che il Partenone era 
colorato e che Alceo cantava; i filologi tendono a valutare solo lo 
scheletro testuale.

Ciò che è interessante è che anche gli altri componimenti del ciclo 
della Croce sono, si direbbe oggi, multimediali; in questo caso, però, il 
mezzo non è la musica, bensì la grafica.9 Una loro lettura complessiva 
giova alla loro comprensione, poiché si possono considerare esercizi 
di stile alla Queneau, variazioni con tecniche diverse su un tema 
unico.10 La sostanza di questi componimenti è piuttosto ripetitiva, 
basata sull’immagine di Gesù crocifisso. I Leitmotiv sono: il sangue 
che lava i nostri peccati; il paradosso della morte che salva dalla 
morte stessa; l’immagine del chiodo – la stessa parola ‘chiodo’ è 
piuttosto insistita; il legno; l’idea dell’albero; la resurrezione. 

Nel primo (2.1), formalmente il più semplice – semplici distici 
elegiaci –, il tema dell’albero è usato come metafora della resurrezione: 
il sangue di Cristo è, nella parte finale, come il succo d’uva della vite, 
con attivazione della memoria liturgica,11 poiché il Cristo dice in 
Gv 15 di essere la vite di cui i discepoli sono i tralci.

Crux benedicta nitet, dominus qua carne pependit,
 atque cruore suo uulnera nostra lauat,
mitis amore pio pro nobis uictima factus
 traxit ab ore lupi qua sacer agnus oues,
transfixis palmis ubi mundum a clade redemit
 atque suo clausit funere mortis iter;
hic manus illa fuit clauis confixa cruentis,
 quae eripuit Paulum crimine, morte Petrum.
fertilitate potens, o dulce et nobile lignum,

8  Per l’enorme Fortleben anche moderno del carme, si veda Manzoli 2016.
9  Per la grande sensibilità di Fortunato per effetti di luce e colore, e in generale per 
la multimedialità della comunicazione antica (già dai tempi di Seneca), si veda Roberts 
2011‑12; sulla sua attenzione per gli aspetti musicali, si veda Roberts 2017b.
10  Masciadri (2004, 215; 218) ha dimostrato come questi testi costituiscano un vero 
e proprio opus quadrigeminum, sviluppo del principio tardoantico dell’opus geminum, 
con complementarità strutturali precise tra i diversi componimenti.
11  Naturalmente, «Fortunat s’est trouvé être lui aussi […] un visiteur de sites 
liturgiques et un témoin des usages liturgiques de son temps» (Cassingena-Trévedy 
2012, 1).

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 139
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

 quando tuis ramis tam noua poma geris!
Cuius odore nouo defuncta cadauera surgunt
 et redeunt uitae qui caruere diem.
Nullum uret aestus sub frondibus arboris huius,
 luna nec in noctem sol neque meridie.
Tu plantata micas, secus est ubi cursus aquarum,
 spargis et ornatas flore recente comas.
Appensa est uitis inter tua brachia, de qua
 Dulcia sanguineo uina rubore fluunt.

Risplende la Croce benedetta, su cui il Signore fu appeso nella 
carne | e col proprio sangue lava le nostre ferite. | Fattosi vittima 
mite, il suo pio amore per noi, | per la via per cui il santo Agnello 
strappò le pecore dalle fauci del lupo; | quando, le palme trafitte, 
dalla rovina riscattò il mondo | e con la sua morte sbarrò il passaggio 
alla morte. | Lì quella mano fu trafitta dai chiodi insanguinati | e 
sottrasse Paolo al delitto e Pietro alla morte. | potente per fecondità, 
o dolce e nobile legno, | allorquando sui tuoi rami porti così nuovi 
frutti! | Al cui nuovo profumo risorgono i corpi defunti, | e tornano 
alla vita coloro persero la luce del giorno. | Nessun calore brucerà 
sotto le fronde di quest’albero, | né la luna nel corso della notte, 
né il sole a mezzogiorno. | Tu risplendi piantata là dove scorre 
l’acqua, | e spargi chiome ornate di fiori sempre freschi. | Tra le 
tue braccia pende la vite, da cui fluiscono dolci vini color rosso 
sangue.12

Lignum, biblicamente, significa ‘albero’ fin dalla versione latina della 
Genesi: Dixitque Deus: Ecce dedi vobis […] universa ligna, quae habent 
in semetipsis fructum ligni portantem sementem.13 In particolare, 
lignum è l’albero della conoscenza del bene e del male. Si tratta di un 
calco letterale dall’ebraico, in cui l’ebraico ֵעֵץ ez significa sia ‘legno’ 
sia ‘albero’; la traduzione latina risulta letterale: come la Bibbia in 
latino mantiene la sintassi paratattica dell’ebraico, anche in questo 
caso l’egestas linguae lessicale dell’ebraico viene conservata in latino. 
Poiché però in latino per indicare ‘legno’ e ‘albero’ esistono parole 
ben distinte, la traduzione riattiva una metafora spenta nella lingua 
di partenza, e Fortunato riesce a inserirsi in questo gap traduttivo 
per trasformare la povertà lessicale in ricchezza simbolica. Se 
‘albero’ e ‘legno’ coincidono semanticamente, allora tutte le volte 
che si parla di ‘legno’ della Croce è possibile riattivare la metafora 

12  Ven. Fort. carm. 2.1.
13  Gn 21,29: «E Dio disse: ‘Ecco, vi ho dato […] tutti gli alberi che hanno in sé un frutto 
che porta il seme dell’albero’».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 140
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

dell’albero, e su di ciò è possibile creare una strategia testuale e 
visuale piuttosto complessa.

Nell’anch’esso celeberrimo Pange lingua,14 subito seguente, 
l’aspetto più evidente è quello del trionfo; qui la metafora del legno 
è sfruttata diversamente. Il lignum del bene e del male è soppiantato 
da un nuovo lignum, quello della Croce.15 Fortunato è eccezionale nel 
pianificare e realizzare strategie visuali16 – in questo caso, ottenere 
l’evidentia di un albero vivo dove non c’è che un legno morto. La 
strategia visuale è così efficace che Charles Nisard17 ritenne 
addirittura che qui non si parlasse della Croce in generale, ma di 
una croce che Radegonda avrebbe fatto effettivamente piantare in 
giardino con una vite rampicante. Questa ipotesi appare forzata, 
ma metacriticamente interessante: se un autore riesce a creare 
poetica figmenta così ricchi di enargheia che i suoi critici finiscono 
per prenderli per veri, come nel Pendolo di Foucault di Eco, andando 
molto al di là della sospensione dell’incredulità richiesta a un lettore, 
è necessario riconoscergli un’eccezionale capacità creativa. Mi piace 
pensare che Venanzio si sia ricordato di questo suo poema quando 
qualche anno dopo scrisse la vita agiografata di Radegonda, citando, 
fra vari prodigi, proprio quello di un albero morto che era rinverdito.18 

Un’altra immagine che si giova di uno sguardo complessivo 
all’interno del ciclo della Croce è quella del sangue di Cristo che 
lava i peccati: mentre 2.1.2 si limita a un sobrio cruore suo vulnera 
nostra lavat, in 2.2.20‑1 l’immagine subisce una elaborazione 
espressionistica: sanguis unda profluit | terra pontus a mundus quo 
lavantur flumine. La differenza tra i due testi è piuttosto evidente. 
Il primo, in distici, è molto più misurato; nel secondo, appare con 
chiarezza che Fortunato ha voluto produrre un componimento più 
‘barocco’, usando un metro, il tetrametro trocaico, di cui non si serve 
mai altrove, ma anch’esso funzionale alla performance: Szövérffy ha 
notato che esso di solito era il ritmo delle canzoni di marcia dei soldati 
romani, e dunque costituiva un ritmo perfetto per una occasione 

14  Ven. Fort. carm. 2.1.1.
15  Il legno dell’albero del bene e del male e quello della croce potrebbero, in effetti, 
essere la stessa cosa non solo simbolicamente; esiste in molte varianti, poi confluite 
nella Leggenda Aurea di Jacopo da Varagine, un racconto che attribuisce la provenienza 
del legno della Croce dall’albero dell’Eden, da solo o assemblato con legno di altra 
origine; per una storia di questa complessa tradizione, si veda Maggioni 2013.
16  Ciò, è stato notato, vale non solo per le forme morfogrammatiche, ma per il 
complesso della sua produzione, compresa l’opera maggiore, la Vita sancti Martini: «in 
the epigrams he wrote to accompany a set of images Fortunatus shows his awareness 
of the narrative and compositional practices of the visual arts. If I am right, the Vita 
Sancti Martini also owes something to visual schemes of representation, both in the 
treatment of individual episodes and in its overall structure» (Roberts 2009b, 324).
17  Nisard 1887, 76; Filosini 2015, 125. 
18  Ven. Fort. vita Radeg. 33.

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 141
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

performativa ambulante come una processione.19 Dunque, la Gestalt 
di questo oggetto poetico comprende la dimensione testuale, la 
dimensione musicale che già si è notata nel Vexilla regis prodeunt 
e in più la dimensione cinestetica. Anche il Pange lingua è infatti 
celeberrimo, come dimostra la sua rielaborazione di Tommaso 
D’Aquino, che sostituì pange lingua gloriosi proelium certaminis con 
pange lingua gloriosi corporis mysterium20 e aggiungendo le rime, 
ancora assenti nella versificazione classica di Venanzio.21

4	 Ricamare la Croce

I testi più interessanti del ciclo sono 2.4 e 2.5, insieme, al di fuori del 
ciclo, a 5.6, da cui è opportuno partire. Quest’ultimo componimento 
è infatti preceduto dalla lettera (in prosa) al vescovo Siagrio di 
Autun. In questa prefazione, redatta in uno stile complesso e 
barocco che può ricordare i prologhi di Fulgenzio o di Marziano 
Capella, Fortunato scrive che, vittima di un otium vecors (accidia? 
depressione?), si era seppellito in un silenzio sarcofagante e si era 
letterariamente arrugginito, (aeruginante). Era dunque giunto da lui 
un amico il cui figlio stava avendo guai con la giustizia, e gli aveva 
chiesto di intercedere. Proprio allora a Fortunato era venuto in mente 
il celeberrimo accostamento oraziano, nell’Ars poetica, di pittura e 
poesia, e si era dunque riproposto di coniugare entrambe le forme 
d’arte, scrivendo dei versus intexti. Fortunato usa proprio la metafora 
della tessitura22 e spiega la ratio del componimento 5.6: comporrà non 
solo esametri, ma esametri di 33 lettere, sibi vincula nectens, come 
gli anni di Cristo. Una volta fissate la contrainte, il resto è tecnica. Il 
2.5 [fig. 5], incompleto, è estremamente utile da questo punto di vista: 
come i Prigioni di Michelangelo, consente di sbirciare nel laboratorio 
poetico di Fortunato: un foglio di carta quadrettata su cui prima si 
disegnavano i ‘versi scheletro’ e in seguito ci si ingegnava a colmare 
i vuoti.

19  Sulla centralità della poesia d’occasione in Fortunato, cf. Filosini 2015, 125: «La 
poesia di Venanzio del resto è poesia d’occasione, difficilmente svincolata da una 
circostanza concreta».
20  Thomas de Aquino, Officium de festo corporis Christi ad primas vesperas, hymnus 
‘Pange lingua’, v. 1.
21  Tuttavia, in altri casi, «la présence de nombreuses rimes dans sa poésie métrique 
[…] n’en est pas moins évidente […] après une lecture attentive, et les spécialistes de 
l’œuvre l’ont notée et commentée» (Grévin 2016, 33).
22  Era davvero solo una metafora? Secondo Brennan (2019) i carmi intexti potrebbero 
effettivamente essere stati pensati per essere ricamati su drappeggi/teloni.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 142
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

5	 Una prefazione standard per la letteratura  
non standard

La somiglianza dell’epistola a Siagrio con altri testi prefatori di testi 
non standard è tale da far pensare a una sorta di modello comune 
per gli autori che si cimentino con letteratura ‘bizzarra’. Si prenda 
ad esempio il prologo del De aetatibus mundi et hominis di Fulgenzio, 
cha appartiene a un genere del tutto diverso rispetto al calligramma. 
Si tratta di un lipogramma consecutivo, in cui Fulgenzio evita per 
ogni libro la lettera corrispondente. Ma i due testi hanno un aspetto 
in comune: anche il De aetatibus è vincolato a una costrizione forte. 
Questa tabella li propone a confronto:

Ven. Fort. carm. 5.6 intr. Fulg. aet. mund. 1.130 H.1‑16
«pictoribus atque poetis
Quaelibet audendi semper fuit aequa 
potestas».23

Cur, etsi non ab artifice, misceantur 
utraque ut ordiretur una tela simul 
poesis et pictura?
[…]
Adtendens quae fuerint tempora 
Redemptoris, quoto mos suae aetatis 
anno Christus absolverit, totidemque 
versiculis texerem carmen quot 
litteris, hac protenus operis difficultate 
repulsus aut magis difficulter inclusus 
tam metri necessitate quam litterarum 
epitome quid facerem, quo prodirem?
[…] 
dum captivi solvere lora cupio, me 
catena constringo
[…] si addis, crescit linea; si subtrahis, 
perit gratia.

Ergo decuit, mi domine, cuius propter hoc nostrum ordiri libellum 
uideor uel quo inpellente opus durissimum subire cognoscor, in hoc 
excellenti superboque negotio, ubi ingenii potius exerceri debuit 
celsitudo, elementorum ut peruides ordini non seruire, quo mirifici 
operis dispositio decorum non fugisset eloquium; dum enim mens 
litteris fugiendis studet, minus idoneum opus efficiet; sudor quippe 
est estuosi spiritus, ubi quidquid decorum inueneris ponere non 
licebit, dum illic litterae quae fugiuntur inpegerint; de tuo enim conice 
mentis ingenio, utrumne, dum inter illud quod queris id quod non 
uis inueneris, quibus ingenii estibus suffoceris. Ergo semel indicto 
seruiens ex inpositione negotio melius duco minus compte dicere et ex 
rei praesumptae ordine nullo modo dissilire.
[…]. Ergo sicut in homine uiginti et tribus lustris mores ordinesque 
uertuntur et uiginti tribus elementis totius sermonis ordo colligitur, 
sic quoque et in mundo XX et tres temporum disponendi sunt motus, 
quo singulis quibusque, ut dictum est, libris et singulorum litterae 
obseruentur et mores uitaeque hominum picturentur et mundi ipsius 
res gestae lucidius demonstrentur.
[…] arta legis catena damnati et plenam loquendi facultatem 
amisimus

Nella tabella (testo base in corsivo), sono stati evidenziati con vari 
espedienti grafici i numerosi temi condivisi tra i due prologhi: 

1.	 La dichiarazione che il meccanismo è una contrainte 
(sottolineato). Entrambi gli autori usano la parola catena.

2.	 La spiegazione del meccanismo compositivo (in tondo): 
Fortunato spiega di avere composto 33 esametri di 33 lettere, 
corrispondenti agli anni di Cristo; Fulgenzio afferma di voler 

23 Hor. ars 9.10.

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 143
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

trattare delle età dell’uomo, 23, in numero pari alle lettere 
dell’alfabeto.24

3.	 La considerazione che il vincolo formale costringe a 
compromessi sul piano dell’efficacia espressiva; Fulgenzio 
esprime questa difficoltà con l’espressione melius duco minus 
compte dicere sed ex ordine nullo modo dissilire,25 «preferisco 
essere imperfetto ma non uscire in alcun modo dalle regole».

4.	 L’enfasi sulla difficoltà del meccanismo (in neretto).

La somiglianza è tale che i due testi potrebbero sembrare due 
prologhi dello stesso autore. Se aggiungessimo un prologo di 
Optaziano Porfirio,26 autore anch’esso di oggetti letterari visuali, 
riscontreremmo un’ulteriore analogia. Insomma, esiste una sorta di 
disclaimer standard da parte di un autore antico quando si accinge 
a pubblicare forme letterarie anomale.

Tra un lipogramma e un calligramma ci sono analogie e 
differenze. La differenza maggiore è che il lipogramma è invisibile; 
perciò, va dichiarato.27 Invece un calligramma è, per definizione, 
visibilissimo. Perché, dunque, dichiararlo? Perché non è un genere 
letterario riconosciuto. Gli antichi, è noto, dividono i generi letterari 
in base alla forma, ed è sulla base della forma che il pubblico si 
orienta nella loro fruizione. Una sequenza di esametri che inizi 
con il richiamo alla musa fa immediatamente classificare l’oggetto 
poetico come poema epico; da un senario ci si aspetta una materia 
bassa – favola o commedia. L’inventario dei sottogeneri poetici 
classici costituisce una tassonomia piuttosto limitata e reazionaria: 
qualsiasi invenzione di una nuova categoria sconvolge le strutture 
letterarie; è una res nova che il sistema immunitario letterario tende 
a rigettare; ciò non vale solo per i contemporanei, ma anche per 
i posteri. Si pensi ai giudizi di Comparetti su Sidonio Apollinare, 
o di Schanz su Optaziano, o la scelta di Shackleton Bailey di non 
includere nell’edizione Teubner della Anthologia latina i centoni 
virgiliani perché avrebbero rappresentato un affronto a Virgilio, e 
dunque va fortemente giustificata perché sia accettata. E così, quasi 
invariabilmente, componimenti di questo tipo sono accompagnati 

24  Questo numero è del tutto forzato e non corrisponde a nessuna delle canoniche 
partizioni delle età dell’uomo, e la corrispondenza si perde dopo i primi sei libri 
dell’opera.
25  Si noti che il testo descrive se stesso: melius duco è senz’altro un po’ forzato 
rispetto al semplice malo, che non può essere impiegato perché Fulgenzio sta evitando 
la lettera A.
26  Opt. Porf. carm. 3.15‑18: Mentis opus mirum metris intexere carmen |Ad uarios 
cursus; uix, arto in limite clausa, | nodosos uisus artis cata praeferat ex hoc, | et tamen 
ausa loqui tanto mens aestuat ore.
27  Cf. Manca 2003, 16‑24.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 144
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

o includono nel testo stesso, che diventa allora autoreferenziale 
e metaletterario, il loro manuale di istruzioni che ne spiega il 
meccanismo funzionale (in Fortunato: acrostici, telestici e varianti) 
e la ragione profonda (trentatré versi e trentatré lettere come gli 
anni di Cristo).

6	 Venanzio Fortunato: un Optaziano per l’Occidente

I versus intexti di Fortunato sono basati su un canovaccio quadrato, 
il che evoca subito alla mente gli analoghi quadrati di Optaziano 
Porfirio: il liber di Optaziano comprende una trentina di carmi 
(qualcuno è revocato in dubbio); di essi, all’incirca la metà, 14, sono 
basati sullo schema quadrato. La differenza più evidente è che in 
Optaziano i versi sono funzionali a un progetto panegiristico nei 
confronti dell’imperatore; in Fortunato, l’adorazione della Croce è, 
almeno formalmente, l’unico scopo del componimento.28 L’ispirazione 
è dunque chiara, e spinge a una recensio sistematica di quanto 
di Optaziano sia presente in Venanzio in termini intertestuali o 
addirittura di aemulatio.29 In effetti, se ci limitiamo alla dimensione 
testuale, i punti di contatto sembrano significativi. Si può in effetti 
individuare un buon numero di quelle che io chiamo iuncturae 
coniunctivae, cioè tessere poetiche che si trovano solo in due 
autori e possono essere utili a imparentarli letterariamente, con 
tutti i caveat che si applica nel trattamento, in critica del testo, dei 
cosiddetti errores coniunctivi dei manoscritti. La tabella che segue30 
fa emergere abbastanza chiaramente la figura di un Fortunato lettore 
di Optaziano. 

28  «Bei den carmina figurata greift Venantius Fortunatus die poetische Technik des 
Optatianus Porfyrius auf, um sie aus dem Dienst der irdischen Herrscherpanegyrik zu 
lösen und in den Bereich der christlichen Hymnodik zu übertragen» (Usener (2015), 
137).
29  Come ha osservato Pipitone (2011), la lettera a Siagrio presenta somiglianze con 
gli scolii a Optaziano tali da suggerire che lo scoliaste avesse a sua volta letto Venanzio; 
davvero un dialogo incrociato tra i due autori!
30  La tabella comprende iuncturae non attestate prima di Optaziano che hanno 
Fortleben in Fortunato. Quando la iunctura è stata ripresa da altri autori, essi sono 
stati indicati.

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 145
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Opt. Porf. carm. 1.3
Ostro tota nitens, argento auroque coruscis

Ven. Fort. Mart. 2.89‑90
Illita blatta toris aurumque intermicat ostro
Totaque permixtis radiant uelamina gemmis.

Opt. Porf. carm. 2.24
Eximium columen ueterum uirtute fideque,

Ven. Fort. Mart. 2.224
Tempore quique breui micuit uirtute fideque,

Ven. Fort. carm. 2.9.67
In quorum meritis, animo, uirtute fideque

Opt. Porf. carm. 4.1
Imperii fastus geminant uicennia signa,

Ven. Fort. carm. 1.15.97
Imperii fastus toto qui rexit in orbe,

Opt. Porf. carm. 4.4
Munera, deuotis haustibus ora rigans.

Ven. Fort. carm. 6.5.203
Fletibus ora rigans, lamentis sidera pulsans,

Opt. Porf. carm. 5.13
Indus, Arabs iam uota ferunt et Media diues,

Ven. Fort. Mart. 2.74
Quas habet Indus Arabs Geta Thrax Persa Afer Hiberus,

Opt. Porf. carm. 7.8
Audentem, precor, ipse iuua me, gloria uatum,

Iuuenc. euang. praef. 2.11
Nec minor ipsorum discurrit gloria uatum,

Ven. Fort. carm. 8.3.133
Bis duodena senum concursat gloria uatum,

Opt. Porf. carm. 9.32
Romuleum sidus, lux clemens, inclita fratrum | 
nobilitas

Ven. Fort. carm. 4.25.7
Inclita nobilitas genitali luce coruscans,

Opt. Porf. carm. 11.12
Inde tuum nomen multum uenerabile cunctis,

Ven. Fort. carm. 5.7.1
Sentio, summe pater, lumen uenerabile cunctis

Opt. Porf. carm. 11.20
Romuleis seruire piis, pater inclite, iussis.

Ven. Fort. carm. 3.21.1
Officiis intente piis, pater urbis Auite,

Ven. Fort. carm. 5.8a.1
Officiis generose piis, pater alme Gregori,

Opt. Porf. carm. 12.1
2Enormes pelagus; stat mitis principe noto,

Ven. Fort. carm. 9.2.34
Viuens sub pelago, stat modo pressus humo.

Opt. Porf. carm. 14.4
Summo missa deo, fusis, pater alme, tyrannis,

Ven. Fort. carm. 5.5.137
Haec inculta tibi reputa, pater alme Gregori,

Ven. Fort. carm. 5.8a.1
Officiis generose piis, pater alme Gregori,

Ven. Fort. carm. 5.14.1
Cum graderer festinus iter, pater alme Gregori

Opt. Porf. carm. 16.25
Et tibi fida tuis semper bene militat armis,

Arator apost. 2.831
O dilecta manus quae Christi militat armis!

Ven. Fort. carm. 3.13.17
Vilicus, aetheriis qui sic bene militat armis,



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 146
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Opt. Porf. carm. 17.2
Consimilis uersus; genus est quae Musa Maronis.

Auson. Cupido 1
Aeris in campis, memorat quos Musa Maronis,

Epigr. Bob. 45.13
Inuida cur in me stimulasti, Musa, Maronem,

Ven. Fort. carm. 8.18.5
Munificumque patrem aequaret nec musa Maronis:

Opt. Porf. carm. 18.5
Torua Getas campo clarus ut lumina perdit,

Ven. Fort. carm. 8.3.382
Funeris obsequio lumina perdit amor.

Opt. Porf. carm. 23.1
Ingemui grauiter, Graecum miseratus amicum,

Ven. Fort. carm. 7.9.3
Carius absentis nimium miseratus amici,

Opt. Porf. carm. 25.48
Vincula constabunt torquentes dissona uerbis.

Opt. Porf. carm. 25.76
Vincula torquentes componunt dissona uerbis.

Ven. Fort. carm. 2.7.45
Te tua poena premit, tua te fera uincula torquent,

7	 Dall’intertestualità all’intervisualità

Il trattamento della fonte optazianea da parte di Fortunato è talora 
più meccanico, talora più sottile. Si veda ad esempio la coppia:

Opt. Porf. carm. 5.13
Indus, Arabs iam uota ferunt et Media diues,

Ven. Fort. Mart. 2.74
Quas habet Indus Arabs Geta Thrax Persa Afer Hiberus

La scrittura di Fortunato è evidente evoluzione di Optaziano, di cui 
rappresenta un’espansione con aggiunta dell’effetto olonomastico. 
Oppure, questi due versi optazianei dal cui montaggio deriva gran 
parte di un verso di Fortunato:

Opt. Porf. carm. 11.20
Romuleis seruire piis, pater inclite, iussis.

Opt. Porf. carm. 14.4
Summo missa deo, fusis, pater alme, tyrannis,

Ven. Fort. carm. 5.8a.1
Officiis generose piis, pater alme Gregori,

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 147
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Tuttavia, Fortunato rielabora Optaziano in carmi ‘normali’ e non 
in versi quadrati nella quasi totalità dei casi, con le eccezioni che 
vedremo ora.

Uno dei casi in cui Fortunato impiega iuncturae optazianee nei 
suoi versi intexti è felices pariter che accomuna Opt. Porf. carm. 14.31 
[fig. 1]31 con Ven. Fort. carm. 5.6.4 [fig. 4],32 e, nel medesimo carme, 
iure deus33 (5.6.24) che riflette Opt. Porf. carm. 5.30 [fig. 2];34 infine, 
Ven. Fort. carm. 2.5.35 [fig. 5]35 rispetto a Opt. Porf. carm. 24 [fig. 6]36 
in mesostico: Sanctus Spiritus Unum (unus in Fortunato).

In questo caso in particolare il rapporto intertestuale è 
significativo, perché il quadrato è in entrambi i casi 35 × 35; ma 
si tratta, per quanto riguarda Optaziano, di uno dei carmi dubbi 
(il che non significa che Fortunato non lo ritenesse autentico). Si 
noti l’adattamento un po’ brutale di Venanzio: per mantenersi nei 35 
caratteri abbrevia sanctus in sĉs! Addirittura un’abbreviazione da 
copista entra a far parte a pieno titolo della composizione.

Insomma, nei camina picta l’intertestualità con Optaziano è 
abbastanza ridotta rispetto a quanto accade in generale; forse 
dipende dal fatto che Fortunato abbia inteso sganciarsi di proposito 
dal suo archetipo: dichiara infatti nell’epistola a Siagrio (e ciò è 
manifestamente insostenibile) di non aver seguito nessun modello 
(Opt Porf. carm. 5.6.a), mentre si crea un proprio repertorio di 
formule, per esempio divus apex.37

31  München, Bayerische Staatsbibliothek - Clm 706 a S. 23 - urn:nbn:de:bvb:12-bsb00073051‑6.

32  Brouwer 1617, 119.
33  Una variante, mi pare non notata dalle edizioni critiche, in Optaziano, è vere deus 
al posto di iure deus [fig. 3]. Mi ripropongo di approfondire la questione delle varianti 
in testi polirestrittivi in altra sede.
34  BNF. Département des Manuscrits. Latin 2421 (IX sec.), f. 47v, consultabile 
all’indirizzo https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84900669.
35  BNF. Département des Manuscrits. Latin 7806 (XII sec.), f. 4r, consultabile 
all’indirizzo http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10020274q.
36  Brouwer 1617, 53.
37  La contrainte aveva già spinto Optaziano a creare un repertorio formulare 
compatibile con i versi quadrati. Ho esaminato estesamente il repertorio formulare 
optazianeo in Manca 2021.

https://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb00073051-6
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84900669
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10020274q


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 148
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Figura 3  
München, Bayerische Staatsbibliothek –Clm 706 a (XVI sec.) 2r.  

urn:nbn:de:bvb:12-bsb00073051‑6, CC0 1.0 Universal

Figura 2
BNF. Département des Manuscrits. Latin 2421 (IX sec.) 47v. 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84900669,  
public domain

Figura 1  
München, Bayerische Staatsbibliothek – Clm 706 a (XVI sec.) 4r.  

urn:nbn:de:bvb:12-bsb00073051‑6, CC0 1.0 Universal

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

https://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb00073051-6
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84900669
https://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb00073051-6


Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 149
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Figura 5   BNF. Département des Manuscrits. Latin 7806 (XII sec.) f. 4r. http://gallica.bnf.fr/ark:/ 
12148/btv1b10020274q, public domain

Figura 4  Venantii Honorii Clementiani Fortunati Presbyteri Italici Episcopi Pictaviensis Carminum, 
Epistolarum, Expositionum Libri XI: Accessere Hrabani Mauri Fuldensis, Archiepiscopi Magontini 
Poemata sacra nunquam edita. Omnia recens illustrata notis Variis. Ra.P. Christophoro Browero  
Societ. Iesv Presbytero, Moguntiae 1617, p. 119

Figura 6  Venantii Honorii Clementiani Fortunati Presbyteri Italici Episcopi Pictaviensis Carminum, 
Epistolarum, Expositionum Libri XI: Accessere Hrabani Mauri Fuldensis, Archiepiscopi Magontini 
Poemata sacra nunquam edita. Omnia recens illustrata notis Variis. Ra.P. Christophoro Browero  
Societ. Iesv Presbytero, Moguntiae 1617, p. 53

Figura 7  Codex 196, f. 40 Sankt Gallen, Switzerland. Wikimedia Commons, copyright expired

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10020274q
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10020274q


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 150
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

8	 Scegliere il pattern, stringere il forceps

Un oggetto poetico quadrato deve per definizione essere composto 
da versi, di norma esametri, con numero di lettere pari al numero dei 
versi stessi; trattandosi di scriptio continua, non ci sono spazi o segni 
di punteggiatura. Il materiale poetico è dunque sottoposto ad almeno 
tre forcipes: la costrizione letteraria dell’esametro, la costrizione 
quadrata per cui il numero di lettere dell’esametro deve essere fisso 
e uguale al numero complessivo dei versi, e la costrizione per cui in 
certi punti del verso dovranno trovarsi lettere che facciano parte 
della tessitura (inizio, centro, fine per ottenere i consueti acrostici, 
mesostici e telestici, o altre posizioni per i pattern più esotici). Quale 
è la lunghezza ideale di un esametro da questo punto di vista? Se 
si scrivono esametri senza preoccuparsi della loro lunghezza, si 
otterrà che l’esametro tipo è lungo 36‑38 lettere.38 Optaziano scrive/
traccia 14 quadrati: 2 sono di 37 lettere, 12 di 35, più difficile, ma 
con cui fissa uno standard. Forse la predilezione per il 35 sta nel 
fatto che, essendo multiplo di 5, è un numero più ‘tondo’ rispetto allo 
statisticamente preferibile 37. il quadrato incompleto di Fortunato 
segue appunto questa misura; nel quadrato di Siagrio, Fortunato 
decide di restringere la misura a 33 lettere, gli anni di Cristo, 
creando un plus semantico (su cui per esempio Dante lo seguirà nel 
numero dei canti delle cantiche della Commedia). Polara ha notato 
il valore intensivo di questo richiamo a Cristo;39 aggiungiamo qui 
invece una considerazione tecnica: questa apparentemente modesta 
rimodulazione significa invece probabilmente un notevole incremento 
della difficoltà.40 Molto interessante è il fatto che Venanzio chiuda 
il cerchio dell’ut pictura poesis invitando a dipingere effettivamente 
questo carme intessuto e farne una scrittura esposta:41 i carmina di 

38  Ho condotto un’analisi statistica usando come campione il primo libro dell’Eneide. 
La media è di 37 lettere e la deviazione standard è di più o meno 2.5 lettere, dopodiché la 
frequenza crolla, come si può vedere da questa tabella (i versi cortissimi sono tibicines) 
[fig. 8].
39  «Per chiedere la libertà di un prigioniero era opportuno rievocare in tutti i modi 
possibili il ricordo di Cristo, che ha liberato l’umanità prigioniera del peccato» (Polara 
1994, 250).
40  Nel caso del campione del I libro dell’Eneide sopra citato i versi di 35 lettere sono 12; 
quelli di 33, 5. Possiamo dunque dire che creare versi di 33 lettere sia quasi tre volte più 
difficile che crearne lunghi 35 lettere. La somma di contrainte rende questi componimenti 
praticamente intraducibili; è pressoché impossibile salvare sia il testo sia la forma: «The 
one attempt that has been made to reproduce Fortunatus’ acrostics in English falls short 
in this respect: while representing the form of the original satisfactorily enough, the 
translator cannot meet the challenge of syntactical coherence, but is forced to fill out the 
grid with more or less random expressions (Cook 47)» (Graver 1993, 223).
41  Si placet, hoc opere parieti conscripto pro me ostiario pictura servet vestibulum 
(Ven. Fort. 5.6 (praef.) 17).

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 151
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Optaziano nascevano e morivano nel liber; qui il carmen intextum 
aspira davvero a «uscir del bosco, e gir in fra la gente».42

Terminiamo con un componimento particolarmente curioso e 
controverso, il carme 5.a secondo Reydellet,43 reperibile solo nel 
cod. Bernese [fig. 7].44 Leo45 lo poneva tra gli spuri, Reydellet lo rimise 
a testo, Stefano Di Brazzano lo espunge nuovamente. Su questo 
componimento è forse il caso di fare il punto.

La somiglianza con il quadrato della Croce di Venanzio, rispetto 
a cui sembra un ritaglio, è molto evidente. Il testo è un semplice 
distico (Crux mihi certa salus, crux est quam semper adoro | Crux 
domini mecum, crux mihi refugium) che esplode come un fuoco 
di artificio: ogni braccio della croce è un emistichio a partire dal 
quale è possibile girare in ogni direzione ottenendo sempre un testo 
di senso compiuto. Il componimento, però va tolto a Venanzio (e 
dunque è errato il ripristino di Reydeillet): si tratta invece di un 
distico estratto dal carme 379 dell’Antologia Salmasiana, attribuito 
al grammaticus Calbulo. La prima attribuzione a Calbulo si deve a 

42  In Fortunato convivono «two apparently contradictory Fortunatuses corresponding 
to two different ways of understanding a text. […] the author of the figure poem 
for Syagrius of Autun, with its emphasis on the written text, licia litterata, a work 
that Fortunatus suggested should be inscribed on a wall; […] the advocate of vocal 
performance, in which the sound is all and the words are just one component in that 
performance» (Roberts 2017b, 103). Proprio questa duplice natura rende i carmina 
figurata oggetti poetici di straordinaria complessità.
43  Reydellet 1994.
44  Cod. 196, f. 40 Sankt Gallen, Switzerland, consultabile all’indirizzo https://
commons.wikimedia.org/wiki/File:Venantius-Fortunatus_de_signaculo_
sanctae_crucis.jpg.
45  Leo 1881.

Figura 8  Distribuzione della lunghezza in caratteri (scriptio continua)  
dei versi del libro I dell’Eneide

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Venantius-Fortunatus_de_signaculo_sanctae_crucis.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Venantius-Fortunatus_de_signaculo_sanctae_crucis.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Venantius-Fortunatus_de_signaculo_sanctae_crucis.jpg


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 152
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 131-152

Bischoff,46 ma, come spesso accade, le vulgate proseguono incuranti 
delle smentite; possiamo però aggiungere un tassello che riteniamo 
significativo. Come hanno mostrato Mondin e Cristante, proprio 
questo componimento chiudeva l’Antologia Salmasiana «sulle note 
più elevate della tastiera epigrammatica».47 Dobbiamo dunque 
considerarlo come un ircocervo in cui l’intertestualità va attribuita 
a Calbulo; a Venanzio, sul cui modello evidentemente un emulo 
si è esercitato, lasceremo, e non è poco, qualcosa per cui, sulla 
base di quanto ho detto finora, potremmo coniare la definizione di 
‘intervisualità’.48 

46  Bischoff 1967, 281.
47  Mondin, Cristante 2010, 317.
48  Una variante particolarmente interessante di questo carmen figuratum di Calbulo 
è stata rinvenuta su pergamene milanesi del XII secolo, dove il testo è stato adattato 
alla planimetria della basilica di Sant’Ambrogio e rappresenta geometricamente una 
serie numerica (cf. Grossi 2003, 161‑82).

Massimo Manca
Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato



Edizioni
Ca’Foscari

Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 153
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-07-17  |  Published 2026-01-21
© 2026 Brolli  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/010

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Venanzio Fortunato  
patriis vagus exul ab oris
Tiziana Brolli
Università degli Studi di Padova, Italia

﻿

1	 Introduzione

Il carme 6.8, tra i più noti di Venanzio Fortunato anche per le sue 
ragguardevoli credenziali – la citazione del Curtius nel capitolo 
«Umorismo culinario e altri ridicula»1 – è stato oggetto di particolare 

Sono grata a Francesco Lubian e a Paolo Mastandrea per aver letto e discusso con me 
queste pagine; un ringraziamento anche ai revisori anonimi per i preziosi e puntuali 
suggerimenti.

1   Curtius 1992, 482.

Abstract  An intertextual approach to Venantius Fortunatus’ poem 6.8 allows to fully 
place it into the climate of literary lusus that characterised late antique Gallic production 
from Ausonius onward. However, the mention of the main character of the Historia 
Apollonii regis Tyri (v. 6) does not seem to be a literary device introduced with mere self-
mocking intent and entirely related to the comic story of Venantius’ shipwreck on the 
Moselle. The comparison between the two troubled fates might suggest much deeper 
autobiographical similarities.

Keywords  Venantius Fortunatus. Historia Apollonii regis Tyri. Intertextuality. 
Shipwreck. Exile.

Sommario  1 Introduzione. – 2 La cura di Venanzio, nuovo Apollonio. – 3 L’invettiva 
contro il cuoco fur. – 4 Lo scampato naufragio. – 5 Un bagaglio di troppo. – 6 La iucunda 
prora di Pappolo. – 7 L’esilio: tema topico o vicenda autobiografica? – 8 Conclusioni.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/010&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 154
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

attenzione da parte della critica.2 Il componimento ripercorre 
alcune disavventure occorse al poeta poco tempo dopo il suo arrivo 
in Gallia,3 in occasione di una traversata fluviale che ebbe luogo 
durante il soggiorno presso la corte merovingia di Sigiberto I, e 
il tono scherzoso che permea l’intero carme, dismesso il registro 
elegiaco dei versi iniziali, ha indotto a classificarlo come poesia 
comica. Attraverso un riesame delle più significative tessere verbali 
presenti, proponiamo in queste pagine una nuova esegesi del carme, 
che renda merito sia del sofisticato lusus letterario messo in atto da 
Venanzio, sia delle latenti implicazioni biografiche suggerite dalla 
trama poetica.

2	 La cura di Venanzio, nuovo Apollonio

Nei versi incipitari Venanzio lamenta il suo triste stato d’animo: una 
cura e un dolor non meglio specificati lo opprimono, un peso interiore 
lo sfianca e il ricordo delle sventure sofferte, che egli non riesce a 
scacciare dalla propria mente, rinnova la pena:4

Cur mihi tam validas innectis, cura, querellas?
 Heu mea vel tandem desere corda, dolor.
Quid revocas casus? Iam me mea sarcina lassat.
 Quod iactare puto, cur duplicatur onus?
Tristius erro nimis, patriis vagus exul ab oris, � 5
 quam sit Apollonius5 naufragus hospes aquis.

Il motivo di tanta tristezza è la condizione di exul che costringe il 
poeta a errare lontano dalla sua terra natale, in balìa di una sorte 
peggiore di quella patita da Apollonio. Il personaggio citato è quasi 
certamente Apollonio di Tiro, il protagonista dell’Historia Apollonii 

2  Dräger 1999, 70‑6; Bruno 2006, 539‑43; Walz 2006; Fuoco 2019, 299‑304; 311‑12.
3  È generalmente datato tra il 566 e il 567.
4  I carmi di Venanzio sono citati secondo le edizioni di Reydellet 1994; 1998; 2004, 
mentre i versi della Vita Martini secondo l’edizione di Quesnel 1996. Eventuali modifiche 
sono segnalate.
5  Apollonius va scandito con la seconda o breve (Apollŏnius), come segnalato in Leo 
1881, 422.

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 155
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

regis Tyri,6 costretto a fuggire dalla patria e durante le sue peripezie 
incorso in vari naufragi. Questa allusione è degna di nota non 
solo perché utile termine post quem per la datazione del romanzo 
adespoto (si tratta del primo rinvio eventuale all’opera), ma anche 
per una valutazione delle sfuggenti vicende biografiche di Venanzio, 
come ci riserviamo di dimostrare.

3	 L’invettiva contro il cuoco fur

Dopo i primi sei versi, patetici e quasi elegiaci, il v. 7 imprime una forte 
cesura di stile e di tono al componimento, affidando la rievocazione 
degli imprevisti di percorso al verbo venimus, prosaico e narrativo 
seppur nobilitato dall’anastrofe. Il poeta è giunto a Metz dopo un 
viaggio lungo la Mosella ma, appena sbarcato, un cuoco approfitta 
della sua assenza per sottrargli la barca e tutto l’equipaggio:

Venimus ut Mettis, cocus ille regius instans
 absenti nautas abstulit atque ratem.
De flammis ardente manu qui diripit escas,
 ille rati nescit parcere tutus aquis. � 10

Il topos del cuoco-ladro, figura che nella tradizione drammaturgica 
è sempre pronta a sottrarre al padrone cibo e utensili da cucina, 
ricompare qui debitamente rivisitato, responsabile del furto di 
un’imbarcazione; Venanzio si scaglia contro di lui in una pungente 
invettiva di cinque distici:

Corde niger, fumo pastus, fuligine tinctus
 et cuius facies caccabus alter adest,
cui sua sordentem pinxerunt arma colorem,
 frixuriae, cocumae, scafa, patella, tripes,
indignus versu, potius carbone notetur� 15
 et piceum referat turpis imago virum.
Res indigna nimis, gravis est iniuria facti:

6  L’identificazione proposta da Leo (1881, 148) sembra ormai data per assodata sia dalla 
critica venanziana sia dagli studiosi del romanzo di Apollonio. Fanno eccezione poche 
voci isolate (Delbey 2009, 77‑8; Labarre 2012c, 95 e nota 26 in forma dubitativa) che 
aderiscono all’esegesi di Reydellet (1998, 78 nota 94), il quale accoglie l’ipotesi di Luchi 
1786, 217 nota a (poi condivisa da Nisard 1887, 172) che Venanzio alluda alle vicende di 
Ulisse, colto in mare da un fortunale scatenato da Zeus per vendicare l’uccisione delle 
vacche del Sole, divorate dai compagni di viaggio mentre erano bloccati nell’isola sacra 
ad Apollo (Hom. Od. 12.312‑425). Secondo l’editore francese il nesso Apollonius hospes 
sarebbe dunque da intendersi nel senso di Apollineus hospes (l’ospite di Apollo), ossia del 
Sole, ma una tale accezione di Apollonius non risulta attestata; per aggirare il problema 
Luchi (1786) e Nisard (1887) stampavano Apolliniis […] aquis, «dans les eaux d’Apollon».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 156
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

 plus iuscella coci quam mea iura valent,
nec tantum codex quantum se caccabus effert,
 ut mea nec mihi sit participata rates.� 20

Un verso asindetico (v. 11) dà avvio all’icastico ritratto del cuoco 
«buiocuore, mangiafumo, nerofuliggine»7 il cui aspetto fisico diventa 
specchio del fosco carattere. Nel pentametro successivo tocca al 
sordido nemico un modulo epicheggiante – alter accompagnato da 
un sostantivo8 – che suona ridicolo in contesto parodico della poesia 
alta dove il cocus si degrada al rango di caccabus alter, ossia di 
‘seconda pentola’.

L’olonomastico v. 14 enumera le ‘armi culinarie’ con le quali 
l’uomo forma ormai un tutt’uno (padelle, cuccume, bacinelle, vassoi, 
tripodi); Venanzio auspica che l’indegno oggetto della sua poesia sia 
segnato con il nero, dove al v. 15 carbone notare, frase proverbiale 
in riferimento all’uso di segnare sul calendario i giorni nefasti,9 
viene risemantizzata ad augurio che il cuoco-ladro possa ricevere 
una condanna.10 Il biasimo per il furto è quindi espresso nei toni di 
un verdetto giuridico (v. 17 gravis est iniuria facti) e l’indignazione 
del poeta si fa sarcastica: pur essendo nel giusto, non c’è modo di 
riottenere la propria barca, nemmeno facendo ricorso alla legge, in 
quanto, sfortunatamente, il fur in questione non è figura comica di 
estrazione servile, ma cocus regius: che a corte doveva godere di 
privilegi se i suoi brodi (iuscella), commenta con amarezza Venanzio, 
valgono più dei iura, se il codex delle leggi cede alle ragioni della 
pignatta (caccabus).

Come è stato notato, l’affermazione plus iuscella coci quam mea iura 
valent (v. 18) rivisita un gioco di parole di lunga tradizione incentrato 
sul significato anfibologico di ius, al contempo brodo e diritto,11 qui 
sostituito dal prosaico iuscella. In genere la critica riconosce nei 
‘brodini’ solo un diminutivo spregiativo di ius; si tratta invece di un 

7  La traduzione è di Mazzocato 2011, 137.
8  Espressione di largo uso nei registri sostenuti: ad es. Hor. epist. 2.1.50 Ennius, et 
sapiens et fortis et alter Homerus; Ov. fast. 2.386 ex istis Romulus alter erit; Claud. 
rapt. 2 praef. 49 sed tu Tirynthius alter (= Florentinus); Sidon. carm. 13.15 at tu 
Tirynthius alter (riferito all’imperatore Maioriano).
9  Otto 1890, 64‑5 s.v. «calculus». 
10  L’espressione, in clausola, si legge in Hor. sat. 2.3.246 (estesa alle persone insane) 
sani ut creta an carbone notati e in Pers. 5.108 Illa prius creta, mox haec carbone 
notasti, passo in cui, con scarto semantico rispetto all’impiego proverbiale originario, 
si alludeva alla formulazione di un giudizio morale negativo, cf. Freudenburg 2021, 157.
11  Plaut. Cist. 471‑2; Lucil. 54 M.; Varro rust. 3.17.4; Cic. fam. 9.18.3, Verr. 2.1.121 (la 
famosa espressione ius Verrinum); Mart. 7.51.5‑6; Petron. 35.7 hoc est ius cenae; Vespa 
iud. 6.29.60 (Mastandrea 2024, 161).

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 157
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

tecnicismo ormai preferito a ius12 nei trattati medici e gastronomici di 
epoca tarda (V-VI secolo), in riferimento alla cottura in iuscello, ossia 
‘in umido’, che doveva essere apprezzata nei banchetti della corte di 
Metz, dal momento che ricorre più volte nel trattato medico-culinario 
che pochi decenni prima Antimio aveva dedicato a Teodorico,13 re 
dei Franchi dal 511 al 534, insediato proprio nella città cui Venanzio 
approda.14

4	 Lo scampato naufragio

Al v. 21 entra in scena Villico, il vescovo di Metz, elogiato per il suo ruolo 
di pastore nel successivo pentametro che gioca sull’accostamento 
ossimorico del verbo augere all’idionimo Vilicus, che in latino è anche 
nome comune indicante il ‘fattore’: corradicale di vilis, secondo la 
paretimologia antica.15 Villico si prodiga in aiuto di Venanzio e gli 
procura una barca perché possa proseguire il viaggio, ma il poeta si 
trova presto in difficoltà a causa di un improvviso temporale, sicché 
la fragile imbarcazione rischia di cedere sotto il peso dei passeggeri:

12  Paolucci 2002, 91.
13  Si tratta dell’Epistula Anthimi de observatione ciborum ad Theodoricum regem 
Francorum.
14  Il termine iuscellum ricorre nell’opera una decina di volte; con riferimento ai 
piaceri della tavola regia, torna anche nella Historia Francorum di Gregorio, vescovo 
di Tours amico di Venanzio. In Greg. Tur. Franc. 5.18 si narra di uno screzio sorto tra 
Gregorio e il re Chilperico a causa di talune calunnie riferite al sovrano sul conto 
del primo. La ricostruzione dell’episodio risente certamente della fortuna letteraria 
del gioco di parole incentrato su ius, perché all’ammonimento di Gregorio al re, di 
perseguire la giustizia osservando la legge e i canoni (leges et canones) onde non 
incorrere nel giudizio divino, per tutta risposta Chilperico offre al vescovo iuscella di 
gallina e di ceci, nel tentativo di ammansirlo prendendolo per la gola. Anche in questo 
contesto, dunque, si fronteggiano ius legislativo e ius gastronomico, ma è il primo ad 
aver la meglio perché il vescovo non cederà alle lusinghe culinarie del re.
15  Isidoro fa derivare da villa sia vilicus (Isid. orig. 9.4.33, cf. Varro rust. 1.2.14) 
che vilis (orig. 10.279). Altri nomi propri oggetto di giochi di parole in Venanzio sono 
segnalati da Meneghetti 1917, 258‑9.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 158
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

Sed tamen auxilium solito porrexit amore
 qui Domini pascens Vilicus auget oves.
Praestitit et gracili pavidus cum lintre cucurri,16

 imbre, euro, fluvio sed madefactus ego17

iactavi reliquos, sequerentur ut inde pedestres.� 25
 Nam si nemo foris, nemo nec intus erat.
Mergere mox habuit cunctos, rapiente periclo;
 naufragii testis nemo superstes erat.

L’episodio risulta comico non solo perché descritto nei termini 
epicizzanti di un naufragio in mare,18 ma soprattutto per la reazione 
emotiva del poeta che, fradicio per l’acqua piovana e fluviale, sferzato 
dai venti e sopraffatto dalla paura, come extrema ratio per evitare il 
peggio fa scendere quanti viaggiano insieme a lui perché proseguano 
a piedi. In preda al panico, è pronto a gettare in acqua i presenti 
(v. 25 iactavi reliquos), quasi fossero zavorra di cui liberarsi; iactare 
infatti è solitamente impiegato per indicare il disfarsi di un carico.19

16  Accogliamo, come già Roberts (2017b, 406), l’emendamento di Mommsen, che Leo 
(1881, 148) poneva a testo. Volendo mantenere la lezione dei codici cucurrit (sic Reydellet 
1998, 78; Di Brazzano 2001, 370; Mazzocato 2011, 136), tutto il verso dovrebbe essere 
riferito a Villico, che praestitit (si prese a cuore la cosa) e gracili … cum lintre cucurrit 
(accorse con una fragile barchetta); e tuttavia pavidus, detto del premuroso vescovo, non 
avrebbe senso, per non dire che risulterebbe alquanto scortese. Meglio riferire l’aggettivo 
a Venanzio, imbarcatosi in un mezzo di fortuna e poi sorpreso dal temporale. Il fatto che nel 
nostro contesto curro sia impiegato con accezione metaforica può essere inoltre avvalorato 
dal confronto interno con carm. 10.9.5, ove Venanzio descriverà un nuovo viaggio lungo 
la Mosella in questi termini: ascendensque ratem gracili trabe nauta cucurri. In questo 
passo i manoscritti danno cucurrit (probabilmente veicolato da nauta, non inteso dal 
copista nella sua funzione sintattica di apposizione del soggetto inespresso [ego]), tuttavia 
la maggior parte delle stampe moderne accoglie il ritocco cucurri introdotto nell’edizione 
parigina del 1644 (Reydellet 1998, 83 mantiene cucurrit).
17  Proponiamo di eliminare il punto fermo dopo sed madefactus ego presente invece in 
tutte le edizioni, in modo da valorizzare il fatto che sono proprio le condizioni meteorologiche 
ostili a indurre il poeta, suo malgrado, a far scendere quanti navigano con lui.
18  Coglie l’iperbole la glossa presente sul margine destro del Codex Sangallensis 196 
(St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 196, f. 190), che in corrispondenza del v. 26 
commenta: sed in aqua non profunda. Il naufragio, e con esso la tempesta, è motivo 
ricorrente nella tradizione letteraria antica, pressoché in ogni genere; la bibliografia 
sul tema è vasta, fra i possibili rinvii segnaliamo Vannini 2010, 274‑6; Dunsch 2013.
19  Questa scelta non stupisce visto che in carm. 10.9.64 definirà se stesso, in viaggio 
lungo la Mosella, sarcina ratis. Notava il significato ‘improprio’ assunto da iacto in 
Venanzio anche Meneghetti (1917, 105). Non è da escludere un’influenza plautina: un 
gioco di parole incentrato sul verbo iactare è riconoscibile anche nella Rudens, dove 
Ampelisca racconta al servo Tracalione come, insieme all’amica Palestra, fosse riuscita 
a salvarsi durante il naufragio della sua nave, e per tutta risposta il servo ironizza sulla 
sorte occorsa alle due donne, rimaste in balìa dei venti e delle onde per tutta la notte 
(vv. 369‑70 ventisque fluctibusque | iactatae), commentando: Novi, Neptunus ita solet, 
quamvis fastidiosus | aedilis est: si quae improbae sunt merces, iactat omnis (vv. 373‑4). 
È chiaro come a suscitare ilarità sia proprio l’inconsueto impiego di iactare riferito alle 
merces improbae cui ironicamente si allude.

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 159
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

Al v. 26 l’asserzione nam si nemo foris, nemo nec intus erat, 
piuttosto concettosa e addirittura paradossale (nessuno dei 
passeggeri si sarebbe salvato se non fosse sceso dalla barca: 
letteralmente ‘se nessuno fosse rimasto fuori, nessuno sarebbe 
rimasto neppure dentro’), sembra contrapporsi al celebre naufragio 
di San Paolo. Raccontano gli Atti (27.31) che l’Apostolo, fiducioso nella 
protezione divina nonostante la deriva si protraesse ormai da due 
settimane a causa di un violento fortunale, accortosi del fatto che i 
marinai stavano calando la scialuppa in mare per fuggire, ammonì il 
centurione e i soldati dicendo: nisi hi in navi manserint, vos salvi fieri 
non potestis. Anche in questo caso, attraverso un conciso periodo 
ipotetico, si fa una dichiarazione illogica, in quanto Paolo sosteneva 
che solo la permanenza nell’imbarcazione a rischio di affondare 
avrebbe assicurato la salvezza di tutti (l’esatto contrario di quanto 
affermato da Venanzio!). 

Il contrasto tra la saldezza nella fede di Paolo e il pusillanime 
Venanzio non potrebbe essere più evidente; l’ironia continua nei due 
distici successivi:

Sic vicinus eram, postquam iactavimus omnes
 ictibus ut crebris lamberet unda pedes.� 30
«Obsequium, dixi, remove, modo nolo lavari»,
 sed tamen instabat lympha rigare pedes.

Una volta messi in salvo tutti i passeggeri, l’imbarcazione comincia 
a caricarsi d’acqua e le ondate che vi si infrangono sferzano i piedi 
di Venanzio ictibus crebris (con una raffica di colpi).20 Tutto fa 
pensare a un naufragio imminente,21 ma il poeta stempera il pathos 
interpretando l’azione pericolosa dei flutti come deferenza nei suoi 
confronti e porge questo invito piuttosto singolare all’acqua fluviale, 
quasi personificata: Obsequium […] remove, modo nolo lavari, seguito 
dalla constatazione sed tamen instabat lympha rigare pedes.

20  Crebr* ict* è iunctura fortunatissima, presenta molte occorrenze nella letteratura 
epica, cf., e.g., Verg. Aen. 12.713; Lucan. 3.628, 6.137 e 192; Val. Fl. 4.306; Stat. Theb. 
1.418; Sil. 5.502 e 7.625.
21  L’espressione vicinus eram, ellittica, sottintende naufragio; si veda la traduzione 
di Di Brazzano (2001, 371): «Dopo che facemmo sbarcare tutti, ero così prossimo al 
naufragio […]». La medesima situazione è descritta, di nuovo con toni esageratamente 
drammatici, in carm. 11.25 (Bruno 2006, 543‑5; Roberts 2009a, 294‑6) dove Venanzio, 
ai vv. 11‑28, si dilunga nella descrizione del viaggio lungo la Loira in balìa di una 
tempesta, che rischiava di tramutarsi in un naufragio (vv. 25‑8): Fluctibus infestis pelagi 
spumante procella | assidue rapidas prora bibebat aquas; | aequora lambebant inimica 
pace carinam, | tristius amplexu nos nocitura suo; notevole è l’ossimoro inimica pace: 
l’azione dell’acqua che sta per affondare la barca è descritta attraverso gesti umani 
come il bacio, la carezza (v. 27 lambebant) e l’abbraccio (v. 28 amplexu) generalmente 
indici di benevolenza (pax), ma qui si tratta di una pax che, per ovvi motivi, è inimica.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 160
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

Si è scorta qui un’allusione al celebre verso della satira oraziana in 
cui il poeta nomina la fonte sacra alla divinità italica Feronia presso la 
quale egli, insieme ai suoi compagni di viaggio, si sarebbe rinfrescato 
dopo lo sbarco (1.5.24): Ora manusque tua lavimus, Feronia, lympha.22 
La riluttanza di Venanzio a bagnarsi i piedi (anziché la faccia e le 
mani), espressa mediante un nesso alternativo, inatteso (rigare pedes, 
a fronte dell’abusato ora rigare, ovviamente con tutt’altro significato), 
riprenderebbe dunque kat’antiphrasin il racconto oraziano, dove 
l’acqua della fonte è indicata con il poetico lympha, presente anche 
in Venanzio.

Se è vero che è possibile riconoscere all’interno del nostro 
carme la ripresa di temi e motivi dell’iter Brundisinum oraziano 
(l’amicizia, il mecenatismo, le disavventure odeporiche),23 il 
supposto riecheggiamento del Venosino in chiusura dell’umoristico 
e ben congegnato racconto non appare così stringente. La presenza 
del prezioso lympha in entrambi i passi non è indice di un legame 
esclusivo del nostro carme con la satira 1.5, dato che il termine conta 
numerose occorrenze nella poesia tardoantica, soprattutto cristiana, 
dove è molto sentito il valore sacrale e salvifico dell’acqua, una per 
tutti quella battesimale.24

A nostro avviso è possibile cogliere pienamente la verve umoristica 
di questo distico solo facendo memoria dei versi iniziali del carme: al 
v. 6 Venanzio aveva definito Apollonio naufragus hospes aquis, perifrasi 
tradotta dai più con «straniero naufrago nelle acque»25 (dove aquis è 
riferito in iperbato a naufragus), ma è indubbio che hospes aquis, in 
clausola, mantenga una certa autonomia semantica e in tale iunctura si 
potrebbe riconoscere la chiave di lettura (ironica) del v. 31. È Venanzio, 
e non solo Apollonio, a trovarsi nella condizione di «naufrago ospite 
tra le acque»,26 in quanto lambito con insistenza dai flutti del fiume; 
proprio per questo il poeta invita le onde fluviali a non essere troppo 
ossequiose nei suoi confronti: egli non ha nessuna intenzione di farsi 
lavare i piedi, come invece avrebbe desiderato ogni ospite o naufrago 

22  Walz 2006, 137; Fuoco 2019, 303‑4.
23  Sono stati studiati da Walz 2006, 135‑7; Fuoco 2019, 300‑4; 311‑12; solo brevi 
accenni in Bruno 2006, 542‑3.
24  Della Corte 1993, 146.
25  Così Di Brazzano 2001, 371; Roberts 2017b, 407: «that shipwrecked stranger on 
the waves»; Reydellet 1998, 78: «l’hôte […] naufragé sur les eaux»; Mazzocato 2011, 
135: «straniero e naufrago in mare». George 1995, 53 traduce invece: «shipwrecked 
[Apollonius], a stranger on the waters».
26  Traduzione di Garbugino (2014, 138): «shipwrecked Apollonius, guest of the 
waters».

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 161
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

che fosse stato accolto dopo un lungo viaggio!27 L’omaggio al romanzo, 
intessuto di aenigmata, non poteva essere più sofisticato.

Attraverso l’allocuzione obsequium […] remove, modo nolo lavari 
il poeta infatti richiama un rituale fortemente connotato sia nella 
tradizione classica – il pensiero corre al lavacro dei piedi di Ulisse 
da parte della nutrice Euriclea in Hom. Od. 19.357 ss. – che in quella 
biblica e cristiana – si pensi all’episodio della lavanda dei piedi in 
Cena Domini e alla risposta di Pietro a Gesù: Non lavabis mihi pedes 
in aeternum.28 Inoltre la formula rigare pedes del v. 32 è una tessera 
evangelica, che si legge in Luca, nell’episodio dell’unzione dei piedi 
di Gesù da parte della peccatrice (7.37‑38):

37 Et ecce mulier, quae erat in civitate peccatrix, ut cognovit quod 
accubuit in domo pharisaei, attulit alabastrum unguenti 38 et stans 
retro secus pedes eius flens lacrimis coepit rigare pedes eius.

È probabile poi che abbia agito in Venanzio la memoria di un passo 
del De actibus apostolorum di Aratore, opera elogiata nel catalogo 
dei poeti cristiani in apertura del primo libro della Vita Martini.29 
Nel secondo libro degli Atti (2.46‑9) l’apostolo Paolo rievoca l’esodo 
dall’Egitto e racconta come il bastone di Mosè avesse diviso le acque 
del mar Rosso in questi termini:

	 cum virga fugavit
terga maris fluctusque suis stetit exul ab oris
pulvereo de calle placens pontique facultas
obsequio est subiecta pedum.

Il fluctus, con metafora ardita, diviene suis exul ab oris30 perché si 
ritira miracolosamente, e il mare, mutato in pista polverosa per gli 
Ebrei in fuga, ‘si sottomette ossequioso ai loro piedi’.

L’ironia di Venanzio si esplica dunque da un lato nella rappresentazione 
di sé in chiave antieroica (terrorizzato, getta in mare i compagni di 

27  Secondo Roberts (2016a, 181 e nota 43) l’umorismo nascerebbe dal fatto che 
Venanzio usa regolarmente il verbo lambo nel significato di ‘baciare’ (ma confronta 
almeno carm. 1.21.17 e 3.13.3 [Mosella] lambit odoriferas […] ripas dove c’è solo il 
significato letterale del verbo) e dunque «by kissing Fortunatus’ feet the waters are 
performing an act of obeisance (obsequium)». Questa esegesi non sembra contraddire 
la nostra, anzi la completa. Un simile wordplay basato sull’anfibologia del verbo lambo 
è presente in Ven. Fort. carm. 11.25.27‑8 citato supra.
28  Vulg. Ioh. 13.8.
29  Ven. Fort. Mart. 1.22‑3 Sortis apostolicae quae gesta vocantur et actus | facundo 
eloquio sulcavit vates Arator (si noti il gioco tra l’idionimo Arator e il verbo sulco).
30  La pericope exul ab oris, in clausola, è presente pure al v. 5 del carme di Venanzio 
in questione, anche se con tutt’altro significato, vedi § 7.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 162
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

viaggio) e nel ricorso iperbolico agli stilemi della tempestatis descriptio, 
come la personificazione delle acque del fiume e la presenza di metafore 
militari; dall’altro si fonda sul rovesciamento di immagini bibliche, che 
contribuiscono a mettere in luce l’inadeguatezza della condotta del 
poeta cristiano di fronte al pericolo incombente.

5	 Un bagaglio di troppo

Giunto a Nauriacum,31 Venanzio rievoca le sue disavventure (mea 
tristia)32 alla presenza del dotto re franco Sigiberto e grazie allo 
humour e a una raffinata urbanitas ne conquista il favore suscitandone 
il riso: il verbo risit in apertura di pentametro è foriero di una 
nascente (o almeno auspicata) complicità intellettuale tra il poeta 
e il monarca, il quale ricompensa il talento intervenendo in prima 
persona perché Venanzio possa continuare il suo viaggio (vv. 33‑4):

Nauriacum veniens, refero mea tristia regi.
 Risit et ore pio iussit adesse ratem.

Le benevole intenzioni si rivelano però irrealizzabili, poiché tutte le 
imbarcazioni risultano occupate dal comitatus del re. Evidentemente 
Venanzio non è ancora entrato a pieno titolo nelle grazie della corte33 
e l’unico mezzo che il comes Pappolo riesce a recuperare su invito 
di Gogone, consigliere del re Sigiberto e poeta, è troppo piccolo per 
contenere il suo bagaglio di viaggio:

Quaerunt, nec poterant aliquam reperire carinam,� 35
 donec cuncta cohors regia fluxit aquis.
Restitit hic solus praestans solacia Gogo;
 quod tribuit cunctis non negat ille suis.
Dulcius alloquitur comitem qui Pappulus extat
 ut quamcumque mihi redderet ipse ratem.� 40
Omnia perlustrans vidit sub litore lintrem;
 nec tamen hic poterat sarcina nostra capi.

In maniera analoga a quanto visto per l’espressione hospes aquis, 
Venanzio gioca sulla riproposizione, a distanza di molti versi, del 
termine sarcina, ma con una mutata accezione: il termine, che al 
v. 3 indicava in traslato il ‘fardello’ interiore che logorava Venanzio, 
costretto alla condizione di vagus exul, ricompare nel suo significato 

31  Questa località non è altrimenti nota.
32  L’espressione ricorda la sorte di Ovidio, autore dei Tristia (Bruno 2006, 541).
33  Soler 2005, 314 nota 30.

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 163
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

letterale di ‘bagaglio’: un reale impaccio per il poeta. Lo stesso 
potremmo dire per iactare del v. 25 sul quale ci siamo soffermati, 
già presente al v. 4 in senso metaforico nella domanda patetica quod 
iactare puto, cur duplicatur onus? Si tratta di riprese che difficilmente 
possono essere giudicate casuali e rientrano invece in una studiata 
architettura del carme, costruito con richiami lessicali a distanza, 
quasi in una sorta di Ringkomposition.

6	 La iucunda prora di Pappolo

In attesa di risolvere i problemi di viaggio, Venanzio è ospitato per 
qualche tempo a Nauriacum dallo stesso Pappolo:

Nauriacum interea fecit me stare parumper
 ordinat et sumptus quos locus ipse dedit.
Quamvis parva ferat, satis est mihi sola voluntas,
 est nec parva quidem quam dat amator opem.
Addidit et comis mihi pocula gratus amicus,
 in quantum poterat rure parare merum.
Sic mihi iucundam direxti, Pappule, proram.
 Felix vive, vale, dulcis amice comes.

Sfruttando il fortunato topos catulliano della parva mensa offerta agli 
amici,34 Venanzio elogia l’ospitalità del comes il quale, nonostante 
Nauriacum fosse terra avara di risorse, condivide ciò di cui dispone, 
dimostrando con la sua premura un’amicizia sincera. Venanzio può 
degustare anche del vino, che Pappolo è riuscito a procacciarsi 
sebbene la bevanda scarseggi nelle campagne del luogo, e il dono35 
è talmente gradito a Venanzio da indurlo a commentare (v. 49): sic 
mihi iucundam direxti, Pappule, proram. L’espressione iucunda prora 
va certamente intesa in senso figurato, in riferimento alla piacevole 
ospitalità ricevuta,36 mentre meno condivisibile è la possibilità 
di interpretare l’explicit anche nel suo significato letterale, per 
cui Pappolo sarebbe realmente riuscito a procurare una barca a 
Venanzio.37 

34  Fo 2018, 475‑6.
35  Sul tema del dono – ricevuto e offerto – nella produzione venanziana, cf. D’Evelyn 
2009; Di Bonaventura 2016.
36  Eccentrica l’esegesi di Walz (2006, 134) che scorge nella iunctura un’allusione al 
ventre di Venanzio, arrotondato come la prua di una barca a causa dei piaceri della tavola.
37  Reydellet 1998, 79 nota 103; questa possibilità non è esclusa nemmeno da Dräger 
(1999, 74 nota 30).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 164
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

Come ha fatto notare Dorethea Walz,38 l’ammissione di una duplice 
esegesi del v. 49 sulla base del congedo presente al verso successivo 
(v. 50 vale), vanificherebbe l’arguzia della pointe conclusiva. È 
più probabile che attraverso la callida iunctura Venanzio intenda 
veicolare, e condensare, un messaggio più complesso: nonostante 
l’amico non fosse riuscito a procurargli una barca, i suoi bicchieri 
di vino (pocula) avevano supplito piacevolmente a questa mancanza, 
destando la gratitudine di Venanzio.39

Come l’aggettivo iucundus fa intuire, la prora cui Venanzio allude 
sono i graditi pocula appena nominat i40 e l’associazione prora = 
poculum, che imbarazza la critica moderna,41 si può spiegare come 
ennesimo gioco di parole, dotto e arguto. Dalla lettura di alcuni 
passi dei Saturnalia di Macrobio apprendiamo infatti quanto fossero 
numerosi in latino i grecismi impiegati per designare i vari recipienti, 
che desumevano il loro nome dal linguaggio marinaresco: carchesium, 
una coppa a due manici allungata e stretta, era anche il termine 
indicante la cima dell’albero maestro (καρχήσιον),42 cymbium era 
chiamata un’alta coppa somigliante alla piccola imbarcazione 
chiamata cymba,43 con cantharus si intendeva et poculi et navigii 
genus,44 e infine scyphus, oltre a identificare una tazza di notevole 
capienza, si narrava fosse la coppa di cui Ercole si sarebbe servito 
come battello per navigare fino in Spagna, all’isola Erytheia.45 La 
metafora prora per poculum dunque, che a prima vista potrebbe 
sembrare ardita, si fonda in realtà su un’associazione semantica 
ben attestata per altri lessemi marittimi e potatori, che il poeta 
si arroga la licenza di applicare ex novo anche ai termini prora e 
poculum. Venanzio gioca, inoltre, sull’anfibologia di dirigo, verbo che 
ben si adatta alla duplice lettura del nesso dirigere proram, letterale 
(mandare un’imbarcazione) e traslata (far recapitare una coppa di 
vino).46 

Il componimento risponde dunque a quel gusto per wits, wordplays, 
metafore ricercate, inseriti in un dettato poetico prezioso, secondo 

38  Walz 2006, 134.
39  Su questa linea Di Brazzano 2001, 372 nota 105.
40  L’aggettivo iucundus, in riferimento al vino, si trova ad esempio in Mart. epigr. 
11.104.3.
41  Varie le proposte di traduzione, tutte evasive: «behaglich Hafen» (Meyer 1901, 72), 
«rafraichîssement» (Reydellet 1998, 79 nota 103), «amusement» (Roberts 2017b, 409).
42  Macr. Sat. 5.21.3‑6.
43  Macr. Sat. 5.21.7‑10; cf. Serv. Aen. 3.66 e 5.267.
44  Macr. Sat. 5.21.14.
45  Macr. Sat. 5.21.16‑19.
46  Venanzio impiega dirigo con il significato di mitto anche in carm. 3.27.3, 7.11.1, 
11.12.1, carm. app. 27.1. Per le occorrenze in prosa, cf. ThlL 5.1, 1246.69‑70 s.v. «dirigo».

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 165
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

parametri estetici propri della produzione gallica tardoantica47 di cui 
Venanzio si fa erede e portavoce presso la corte franca di Austrasia.

7	 L’esilio: tema topico o vicenda autobiografica?

Il carme 6.8 si definisce generalmente ‘comico’ dato il carattere 
scherzoso degli eventi narrati: ma non sfugge il contrasto con il 
tono elegiaco e patetico48 dei versi iniziali, per cui si è parlato di 
esagerazione drammatica,49 umorismo,50 Eposparodie.51 Venanzio 
avrebbe rappresentato se stesso come naufrago ed esule errante, 
tanto da paragonarsi ad Apollonio e a definirsi patriis vagus exul 
ab oris, con intenti esclusivamente autoironici; l’umorismo starebbe 
nella frustrazione delle aspettative, poiché le premesse iniziali, 
nonostante il registro stilistico sostenuto, non avrebbero poi trovato 
esito in considerazione delle ridicole avventure occorse sulla Mosella. 

In verità il carme pare suscettibile di molteplici livelli interpretativi 
e Apollonio non sembra evocato soltanto in funzione del racconto 
comico del naufragio sui generis. L’accostamento tra i due travagliati 
destini potrebbe suggerire una valenza autobiografica molto più 
profonda.

La condizione di Venanzio, patriis vagus exul ab oris, nel 
parallelismo con Apollonio, naufragus hospes aquis, offre ben altri 
richiami testuali: come è già stato notato52 il poeta riprende quasi 
alla lettera il verso in cui Stazio, nella Tebaide, definisce Polinice 
patriis olim vagus exul ab oris (1.312), ma allude implicitamente anche 
alla sorte di Enea ab oris | […] profugus (Verg. Aen. 1.1‑2) e dell’Ovidio 
esiliato a Tomi dei Tristia (v. 5 tristius erro). Nei Punica Silio 
profetizza in questi termini il destino di esilio di Annibale: vagus exul 
in orbe | errabit toto patriis proiectus ab oris (2.701‑02) e Claudiano, 
riecheggiando il passo delle Heroides in cui Didone inveisce contro 
l’abbandono di Enea (Ov. epist. 7.62 Neu bibat aequoreas naufragus 
hostis aquas), giudica beato un senex che ha trascorso la sua vita al 
sicuro nei propri campi: Nec bibit ignotas mobilis (v.l. nobilis) hospes 
aquas (carm. min. 20.6).

47  Fondamentali gli studi di La Penna (1993; 1995) sul lusus letterario nella tarda 
antichità, in particolare in Gallia.
48  Fuoco 2019, 299‑301.
49  Bruno 2006, 539; 547.
50  Roberts 2009a, 293 nota 2.
51  Walz 2006, 138; George 1995, 53 nota 117 («the poem is also well laced with 
allusions, in mock-heroic vein, to Statius’ Thebaid»). 
52  Blomgren 1950, 58‑9; Di Brazzano 2001, 370 (nella mantissa in calce, riservata ai 
loci similes); D’Angelo 2022, 76; 93.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 166
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

Nei carmi di Venanzio i temi dell’esilio e della Heimatlosigkeit 
ritornano con una certa frequenza.53 La pericope patriis vagus exul 
ab oris, con una lieve variazione, ritorna nell’epitaffio di Eumerio, 
vescovo di Nantes († 549/550), lodato per la sua ospitalità (carm. 4.1):

Si quis ab externis properavit sedibus hospes� 15
 mox apud hunc proprios sensit habere lares,
hic habitare volens patriis rudis exul ab oris
 oblitus veterem huius amore patrem.

Si potrebbe obiettare che, al pari dell’encomio della generosità 
verso i poveri e i bisognosi, il tema dell’ospitalità offerta agli esuli 
sia un motivo topico negli epitaffi, per di più espresso in termini 
ricorrenti.54 Possiamo tuttavia notare come i riferimenti all’esilio 
e alla hospitalitas si concentrino nei carmi composti in onore dei 
vescovi e dei dignitari di corte nei primi anni trascorsi in Gallia, 
quando Venanzio, non ancora integrato nella società merovingia, è 
alla ricerca di una affermazione sociale alla corte del re di Austrasia.

In questo arco temporale essi diventano quasi un Leitmotiv. 
Ritornano nel carme 3.13, indirizzato all’episcopo di Metz Villico e 
risalente al 566‑67:

Si poscat novus hospes opem tu porrigis escas
 invenit et proprios ad tua tecta lares.� 30
Dum satias querulum, magis obliviscitur illas
 quas habet in patriis finibus exul opes.
Qui sua damna refert, gemitus subducis ab ore,
 gaudia restituens tristia cuncta fugas.

Quindi nell’elogio di Igidio, vescovo di Reims, composto anch’esso 
nel 566 (carm. 3.15):

53  Una dettagliata rassegna dei luoghi in cui Venanzio si definisce vagus exul o 
esprime empatia per la condizione di esiliato è in Roberts (2009b, 314‑19): che tuttavia, 
pur riconoscendo un fondo autobiografico, sottolinea l’influenza del bagaglio retorico-
poetico nel disegno di una propria autorappresentazione. Anche Labarre (2012c, 94‑6) 
considera l’esilio un tema importante dell’immaginario poetico di Venanzio, ma non 
sembra ricondurlo alle vicende personali: si tratterebbe piuttosto di una percezione 
di sé, dovuta a una condizione di straniero, che si attenua «à mesure que grandit 
son sentiment d’appartenir à la Gaule et s’affirme son allégeance au souverain de 
l’Austrasie» (106).
54  Brevi accenni sono presenti anche nell’epitaffio di Leonzio (carm. 4.10.15‑16): 
Longius extremo si quis properasset ab orbe, | advena mox vidit, hunc ait esse patrem; 
in quello di Cronopio, vescovo di Périgueux (carm. 4.8.22): cernere te meruit tristis et 
exul opem; nei versi funebri in ricordo del mercante Giuliano (carm. 4.23.7‑8): Sollicitus 
quemcumque novum prospexit in urbe, | hunc meruit veniens exul habere patrem.

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 167
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

Qui venit huc exul, tristis, defessus, egenus,
 hic recipit patriam, te refovente, suam.� 30
Quae doluit tollis, gemitus in gaudia vertens,
 exilium removes, reddis amore lares.

E ancora nel carme 3.3 dedicato al vescovo di Tours, Eufronio:55

Advena si veniat, patriam tu reddis amatam
 et per te proprias hic habet exul opes.� 20

Un breve accenno è presente anche nel carme 3.11 (v. 13 Hic habet 
exul opem) «databile al principio del soggiorno di Venanzio in Gallia, 
nel 566»56 e indirizzato al vescovo di Treviri, Nicezio, con il quale 
Venanzio era entrato in contatto al suo arrivo in Gallia, e altresì nel 
carme 7.1, secondo Meyer57 composto in Austrasia nel 566, e dedicato 
a Gogone, nuovo Orfeo che con la sua dulcedo poetica58 e premurosa 
accoglienza sa lenire le afflizioni dell’esule:59

Sic stimulante tua captus dulcedine, Gogo,
 longa peregrinus regna viator adit.
Vndique festini veniant ut promptius omnes,
 sic tua lingua trahit sicut et ille lyra.
Ipse fatigatus huc postquam venerit exul� 15
 antea quo doluit te medicante caret.

Dopo un lungo silenzio sulla propria condizione di esiliato, resa forse 
meno dolorosa dall’accoglienza ricevuta presso le corti merovinge 
che ne apprezzavano la dotta poesia, nel 574, trascorsi nove anni 
dal suo arrivo in Gallia, Venanzio ritorna a riflettere sulla propria 
sorte di exul.

Nel carme 7.9 ringrazia con affetto l’influente duca Lupo per l’invio 
di una lettera in cui chiedeva sue notizie: Venanzio si è recato lontano 
da Poitiers, forse in una località sulla costa della Bretagna e in quel 
luogo nascosto (v. 4 latente loco), lambito dalle acque dell’oceano, 
in cui non giunge alcuna missiva dai propri cari a conforto della 

55  Le due lettere che precedono il carme «risalgono al periodo immediatamente 
successivo al primo passaggio di Venanzio a Tours, nella primavera del 568» (Di 
Brazzano 2001, 185 nota 1).
56  Di Brazzano 2001, 211 nota 41; vedi anche Roberts 2016a, 169.
57  Meyer 1901, 42.
58  Sull’importanza della dolcezza dell’eloquio, intesa come codice espressivo 
condiviso da Venanzio e dai suoi destinatari, sono utili i recenti studi di D’Amanti 2016, 
48‑55; Pavoni 2016; ulteriore bibliografia sul tema è reperibile in Manzoli 2016, 35‑6.
59  Del medesimo avviso è Roberts (2009b, 264), secondo il quale «presumably 
Fortunatus’ own experience informs that praise».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 168
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

solitudine, sembra acuirsi la nostalgia per la terra natale, mitigata 
solo dall’amicizia di Lupo:60

Officiis intente piis, memorator amantis,
 prompte per affectum consuliture tuum,
carius absentis nimium miseratus amici,
 quando latente loco signa requirit amor.
Vnde meis meritis datur hoc ut protinus esset� 5
 spes Fortunati cura benigna Lupi?
Exul ab Italia nono, puto, volvor in anno
 litoris Oceani contiguante salo.
Tempora tot fugiunt et adhuc per scripta parentum
 nullus ab exclusis me recreavit apex.� 10

Forse i tempi sono di nuovo incerti e precari. Il 574 è l’anno della guerra 
civile tra Sigiberto e Chilperico I, il quale occupa per la seconda volta 
Poitiers e verso la fine dell’anno successivo farà assassinare a Vitry 
il principe suo fratello, vero mecenate di Venanzio.61

Perfino lo spettacolo raccapricciante di una moria di pesci sul 
torrente Gers in secca, che si presenta al poeta durante il viaggio 
estivo lungo l’alta Garonna, avvenuto probabilmente nella prima 
metà degli anni Settanta, evoca a più riprese l’immagine di creature 
naufraghe ed esuli (carm. 1.21).62 Lo scenario che si presenta agli 
occhi di Venanzio è l’esatto opposto di quello descritto da Ennodio 
nell’Itinerarium Padi, ma qui «la tendenza all’iperbole descrittiva» e 
all’«esagerazione rappresentativa»63 peculiare di Ennodio non è fine 
a se stessa: la vista dei pesci sottratti al loro ambiente naturale evoca 
forse le più tristi associazioni autobiografiche64 e il poeta conclude il 
carme affermando che a nulla serve indugiare con la propria poesia 
sulla magra del torrente: i suoi versi non fanno che raddoppiare 

60  Roberts 2009b, 315.
61  Al 575 sembra risalire anche il carme 7.21 (Pucci 2010, 63) in cui Venanzio elogia 
Sigimondo e Alagisilo, due ufficiali al servizio di Sigiberto I: il loro ritorno in Gallia 
e l’amicizia nei suoi confronti compensano la nostalgia per la propria patria (vv. 9‑10 
Post Italas terras mittis mihi, Rhene, parentes: | adventu fratrum non peregrinus ero).
62  Si vedano in particolare i vv. 15‑18 languidus arentes fugiens vix explicat undas 
| et cum pisce suo palpitat ipse simul. | Flumine subducto, vacuatas lambit harenas, | 
sedibus in propriis exul oberrat aquis; 31‑2 Vidimus exiguum de limo surgere piscem | 
qui, retinente luto, naufragus errat humo; 35‑6 Sola palude natans querulos dat rana 
susurros, | piscibus exclusis, advena regnat aquis; 55‑6 Sors una est piscis, siccent 
aut flumina crescant: | nunc residet limo, nunc iacet exul agro.
63  Gasti 2020, 39; 40.
64  Difficile seguire George (1992, 32) nell’idea che il carme sia da interpretare in 
chiave comica.

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 169
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

l’arsura del fiume;65 vale a dire: la rimembranza delle sventure ne 
acuisce il dolore, motivo già espresso nel nostro carme.

Venanzio non tornerà più nella sua amata patria, come invece, a 
giudicare da certi indizi, avrebbe desiderato. In 5.18 egli si rivolge 
ai vescovi perché aiutino a ritornare in patria un Italus, peregrinus 
et hospes, introdotto dal solenne attacco ecce venit di ascendenza 
classica e cristiana:

ecce venit praesens Italus, peregrinus et hospes:� 5
 cernens pastores ne, precor, erret ovis.
Qualiter ad patriam properet, solacia poscit:
 inveniat munus vos vagus exul inops.
Me Fortunatum proprium pietate parentum
 conciliate polo, quaeso, precando Deum.� 10

Secondo alcuni66 Venanzio si sarebbe fatto garante di un compatriota, 
desideroso di fare ritorno nella propria terra natale, scrivendo per lui 
questa lettera in versi destinata ai vescovi delle regioni galliche che 
il viandante avrebbe attraversato nel suo viaggio verso l’Italia; ma 
non si può escludere sia lo stesso Venanzio67 che parla di sé in terza 
persona. Le perifrasi Italus, peregrinus et hospes (v. 5) e vagus exul 
(v. 8) potrebbero identificare il nostro, che per di più pone la sua firma 
a suggello della richiesta nel sonoro distico di chiusura (vv. 9‑10).

Medesima è la cifra del carme 10.13 nel quale un’ulteriore richiesta 
di aiuto è indirizzata ai vescovi per il ritorno in Italia di un exul68 e di 
nuovo Venanzio conclude il carme con il proprio nome:

ecce viator adest peragens iter inscius illud� 5
 finibus italicis, heu peregrina gemens.
Exulis auxilium, errantis via, norma salutis,
 ad reditum patriae sitis honore patres.
Semina iactantes, mercedis ut ampla metatis
 et redeat vobis centuplicata seges.� 10
Fortunatus enim humilis commender opimis
 ac per vos Domino, culmina sancta, precor.

65  Ven. Fort. carm. 1.21.58‑9: Cur addo vapores | atque bis aestivum crescere tempus 
ago?
66  Roberts 2009b, 247; 314; Herbert de la Portbarré-Viard 2016, 225 nota 65; D’Angelo 
2022, 69.
67  Di questo avviso anche Manzoli (2016, 15); Di Bonaventura (2016, 66; 69); Williard 
(2022, 38; 46 nota 104).
68  Di Brazzano 2001, 536‑7 nota 88; D’Angelo 2022, 70; 88.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 170
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

Il vero motivo per cui Venanzio, da Ravenna, si sarebbe recato alle 
corti merovinge non è noto, ma il tema dell’esilio è così presente nei 
suoi carmi da indurci a riconoscervi proprio la causa più credibile 
del suo peregrinare.69

Se identifichiamo il Vitalis cui Venanzio dedica i carmi 1.1. e 1.2 con 
il vescovo di Altino Vitale, arrestato nel 565 da Narsete e deportato 
in esilio in Sicilia perché simpatizzante dello Scisma dei Tre Capitoli, 
quindi inviso all’autorità bizantina,70 è probabile che Venanzio fosse 
fuggito nell’autunno dello stesso anno dall’Italia per evitare di 
essere coinvolto nella caduta del presule, suo primo mecenate, che 
parecchi anni prima era fuggito trovando asilo ad Aguntum, nei pressi 
dell’odierna Lienz, zona di influenza del regno franco.71

Esiste infatti una singolare coincidenza topografica. Nel quarto 
libro della Vita Martini, nel congedo al libellus che dovrà raggiungere 
Ravenna, ripercorrendo a ritroso il viaggio compiuto per recarsi in 
Gallia, Venanzio nomina proprio la località di Aguntum:72

Inde Valentini benedicti templa require,
norica rura petens ubi Byrrus vertitur undis.
Per Dravum itur iter qua se castella supinant,
hic montana sedens in colle superbit Aguntus.73 650

In effetti il tragitto tortuoso del poeta, che, con scelta inusuale 
rispetto agli itinerari più comuni, non si diresse in Gallia valicando 
le Alpi occidentali, ma preferì procedere verso nord, raggiungendo 
prima il Norico e la Baviera,74 farebbe pensare che Venanzio seguisse 
l’esempio (o il consiglio) del suo protettore, e che Aguntum fosse la 
meta originaria, poi riconvertita nella Gallia.75

69  Si rinvia a Manzoli 2016, 16‑17 per una ricapitolazione delle ipotesi finora 
congetturate, corredata di bibliografia essenziale da integrare con Wheaton 2022, 
183 nota 64.
70  George 1992, 62‑7. La questione è complessa perché sull’identità del Vitale cui 
Venanzio dedica i carmi 1.1 e 1.2 manca l’accordo tra gli studiosi: cf. Wheaton 2022, 
184‑8.
71  Di Brazzano 2001, 24‑5.
72  Cf. Ven. Fort. carm. praef. 4: De Ravenna progrediens Padum Atesim Brintam 
Plavem Liquentiam Teliamentumque tranans, per Alpem Iuliam pendulus montanis 
anfractibus Dravum Norico, Oenum Breonis, Liccam Baivaria, Danuvium Alamannia, 
Rhenum Germania transiens.
73  Il toponimo, femminile in Venanzio, è generalmente attestato al neutro.
74  Rosada 1993.
75  La coincidenza fra il tragitto compiuto da Venanzio fino al Norico e la prima fuga 
di Vitale è stata valorizzata da Rosada (1993, 44; 48), ma lo studioso, secondo l’opinione 
invalsa, considera meta originaria del viaggio di Venanzio la Gallia franca, solidale con 
i vescovi scismatici dell’Italia settentrionale e ostile alla politica imperiale.

Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris



Tiziana Brolli
Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris

Lexis Supplementi | Supplements 21 171
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 153-172

8	 Conclusioni

Ritornando al carme 6.8 anche i punti di contatto tra le vicissitudini 
del nostro e quelle di Apollonio ci orientano verso l’ipotesi che il 
viaggio di Venanzio in Gallia fosse stato dettato da una cogente 
necessità. Pure il personaggio del romanzo fu costretto, suo 
malgrado, alla condizione di exul, perseguitato dal crudele re di 
Antiochia Antioco, primo motore di tutte le sue peregrinazioni, e 
grazie alle sue qualità e doti, in primis la straordinaria bravura con la 
lira, trovò un protettore nel re Archistrate, amante della cultura. La 
posta in gioco per Venanzio, novello Orfeo,76 era alta: egli ammanta 
di ridicolo la sua vera cura e si augura di trovare nel merovingio 
Sigiberto un nuovo, ospitale rex Archistrates in grado di apprezzare 
il suo talento letterario.77

76  Così Venanzio definisce se stesso in carm. praef. 4.
77  Alla luce della nostra ipotesi, riteniamo che andrebbe ulteriormente indagata la 
posizione di Venanzio in merito allo Scisma dei Tre Capitoli sul quale si è espresso 
recentemente Wheaton (2022, 183‑209). Lo studioso esclude il dissenso teologico come 
possibile causa del trasferimento in Gallia del nostro e riconosce invece in Venanzio un 
atteggiamento moderato, per cui il poeta avrebbe sostenuto una teologia fermamente 
calcedoniana, ma in linea con la posizione ufficiale della Chiesa e dell’imperatore 
in merito allo Scisma dei Tre Capitoli. Ciò non esclude che si tratti di una posizione 
volutamente mitigata per ovvi motivi personali, notevole ci sembra il fatto che 
Venanzio nel panegirico Ad Iustinum iuniorem imperatorem et Sophiam Augustos elogi 
l’imperatore Giustino per la sua piena adesione all’ortodossia calcedonese (carm. app. 
2.25‑6) e per il reintegro dei vescovi esiliati da Giustiniano a causa della loro adesione 
allo Scisma dei Tre Capitoli ai quali dedica ben sei versi (carm. app. 2.39‑44). Si veda 
in merito Di Brazzano 2001, 631 nota 20; i dubbi espressi da Wheaton 2022, 205‑6 a 
proposito di questa interpretazione ci sembrano francamente eccessivi.





﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 173
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-07-20  |  Published 2026-01-21
© 2026 Fuoco  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/011

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Venanzio Fortunato  
e la rappresentazione di sé:  
tra modestia retorica  
e realismo comico
Ornella Fuoco
Università della Calabria, Italia

﻿
Abstract  In the carmina Venantius Fortunatus often represents himself with 
characteristics that fall within the topic of modesty, but sometimes he also resorts 
to unusual and delicate images. In many places, sometimes with irony, he represents 
himself in situations of difficulty, danger or illness. In some surprising representations, 
with realistic features and tones between the serious and the comical, the poet portrays 
himself in unpleasant and embarrassing conditions determined by his food excesses. 
The image of Venantius Fortunatus that emerges from the carmina shows rhetorical 
characters, but also absolutely unprecedented and unconventional traits, which 
perhaps reflect aspects of his authentic humanity.

Keywords  Venantius Fortunatus. Self-representation. Modesty. Realism. Praise poetry.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Modestia retorica. – 3 Immagini del poeta tra metafore 
e similitudini. – 4 Scene comico-realistiche. – 5 Conclusioni.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/011&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 174
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

1	 Introduzione

Sono numerosi all’interno dei carmina i luoghi nei quali Venanzio 
Fortunato parla di sé. Il mio intento è quello di esaminare alcuni di 
questi passi non certo con lo scopo di contribuire alla ricostruzione 
della biografia del poeta,1 ma con quello di far emergere particolari 
aspetti della sua autorappresentazione.2 Mi soffermerò non tanto su 
astratte definizioni quanto su alcune immagini che il poeta offre di 
sé e su alcune situazioni concrete nelle quali si raffigura.

2	 Modestia retorica

Molte definizioni che Venanzio dà di se stesso, che potremmo 
considerare astratte, sono inserite all’interno di espressioni di 
modestia, spesso di carattere retorico, nelle quali mira a sottolineare 
la sua piccolezza in relazione alla grandezza del destinatario del 
componimento. Il carattere convenzionale e retorico delle espressioni 
di modestia è spesso messo in risalto dalla antitetica disposizione 
nel verso di sostantivi o aggettivi che indicano umiltà e sostantivi 
o aggettivi che indicano grandezza e altezza: si consideri, ad es., 
carm. 5.7.5 Cur humilem me, summe, vocas loca visere blanda,3 dove il 
vocativo summe rivolto al vescovo Felice di Nantes, è posto a ridosso di 
humilem me, con cui il poeta indica se stesso, creando un’allitterazione 
con una sorta di eco. Si può considerare, inoltre, carm. 9.1.3 parvolus 
opto loqui regis praeconia celsi o 10.7.1 Praecelsis dominis famulor 
dum corde pusillus, dove gli aggettivi che si riferiscono a Venanzio, 
parvolus e pusillus, e quelli che si riferiscono, rispettivamente, al re 
Chilperico, celsi, e ai sovrani Childeberto e Brunichilde, praecelsis, 
sono collocati alle estremità del verso. Capita che l’autore a queste 
espressioni di modestia associ il suo nome (cf., ad es., carm. 5.15.5‑6 
ut tibi sit famulans memoratus amore benigno, | Fortunati humilis te, 
pater, orat apex, 8.15.11 me Fortunatum humilem commendo patrono, 
8.21.9‑10 me Fortunatum tibi celso sterno pusillum, | commendo et 
voto supplice rite tuum, 9.1.147‑8, 10.13.11‑12, 10.15.11).4 Spesso le 
dichiarazioni di modestia (anche compiaciuta) riguardano l’attività 
poetica: Venanzio si dice incapace o inadeguato al compito che deve 

1  Per la biografia di Venanzio Fortunato, cf. Brennan 1985; George 1992, 18‑34; Di 
Brazzano 2003.
2  Per alcuni aspetti dell’autorappresentazione di Venanzio come poeta, si veda 
Consolino 2003.
3  Cito il testo di Venanzio Fortunato secondo Reydellet 1994; 1998; 2004.
4  Per altre espressioni di modestia, cf., ad es., epist. (carm. 3.1) 1, epist. (carm. 8.12a), 
carm. 8.16.5, 9.1.139, carm. app. 12, 11‑12.

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico

Lexis Supplementi | Supplements 21 175
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

svolgere (cf., ad es., carm. 3.3.1‑2 Quamvis pigra mihi iaceat sine 
fomite lingua | nec valeam dignis reddere digna viris, 7.5.17 Exiguus 
titubo tantarum pondere laudum).5 

3	 Immagini del poeta tra metafore e similitudini

Più che su definizioni astratte o generiche come quelle appena 
ricordate, mi sembra interessante soffermarmi su alcune immagini 
di sé che il poeta suggerisce. Una di queste immagini la propone nella 
praefatio ai carmina. È in questo passo che si presenta come novus 
Orpheus lyricus. Rivolgendosi al vescovo Gregorio di Tours,6 dopo 
aver esposto le ragioni per le quali i grandi autori del passato hanno 
meritato la fama e l’immortalità (paragrafi 1‑2), sostiene che è bene 
che rimangano sconosciuti quegli scrittori che potrebbero attirare su 
di loro il disprezzo (paragrafo 3). Prosegue, pertanto, esprimendo la 
sua meraviglia per il fatto che il venerabile vescovo abbia chiesto la 
pubblicazione delle sue nugae, componimenti scritti tra le molteplici 
difficoltà dei suoi viaggi,7 in mezzo ai barbari, tra il freddo e i fumi 
dell’alcol, in contesti assolutamente sfavorevoli all’arte (Ven. Fort. 
praef. 4):

Unde, vir apostolice, praedicande papa Gregori, quia viritim 
flagitas ut quaedam ex opusculis inperitiae meae tibi transferenda 
proferrem, nugarum mearum admiror te amore seduci quae cum 
prolatae fuerint nec mirari poterunt nec amari, praesertim quod 
ego impos de Ravenna progrediens Padum Atesim Brintam Plavem 
Liquentiam Teliamentumque tranans, per Alpem Iuliam pendulus 
montanis anfractibus, Dravum Norico, Oenum Breonis, Liccam 
Baivaria, Danuvium Alamannia, Rhenum Germania transiens ac post 
Mosellam, Mosam, Axonam et Sequanam, Ligerem et Garonnam, 
Aquitaniae maxima fluenta transmittens, Pyrenaeis occurrens Iulio 
mense nivosis paene aut equitando aut dormitando conscripserim, 
ubi inter barbaros longo tractu gradiens aut via fessus aut crapula, 
brumali sub frigore, musa hortante nescio gelida magis an ebria, 
novus Orpheus lyricus silvae voces dabam, silva reddebat.

La definizione novus Orpheus lyricus, che potrebbe apparire 
fortemente impegnativa, si inserisce in un contesto dai toni un po’ 

5  Per simili dichiarazioni nel libro VII dei carmina, cf. D’Amanti 2016, 51‑2 e note 53‑4.
6  Sui rapporti fra Venanzio Fortunato e Gregorio di Tours, cf. George 1992, 124‑31; 
Ehlen 2011, 24‑7.
7  Anche Plinio diceva che non ci si può attendere molto da carmina composti nel corso 
di un viaggio (cf. Plin. epist. 9.10.2, 4.14.2, 7.4.8, 3.5.15). 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 176
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

scanzonati e autoironici. Venanzio nelle righe immediatamente 
precedenti si è infatti definito impos, pendulus montanis anfractibus, 
via fessus aut crapula, si è detto ispirato da una Musa non si sa se 
gelida magis an ebria. Il poeta dà di sé, dunque, l’immagine di un 
uomo che si muove in condizioni di incertezza e di pericolo, un 
po’ stordito dall’alcol, dal sonno, dalla stanchezza di un viaggio 
interminabile (e l’idea della lunghezza è accentuata dall’accumulo 
dei toponimi, soprattutto degli idronimi).8 Si tratta di un personaggio 
che non ha molto in comune con il dolente citaredo del mito, così 
come rappresentato, in particolare, dal passo virgiliano a lui dedicato 
(cf. Verg. georg. 4.454‑527, ma anche Ov. met. 10.8‑105, 143‑7, 
11.1‑66), anche se presenta qualche carattere che lo può ricordare. Se 
l’aggettivo lyricus non comporta l’adesione a un determinato genere 
letterario,9 può suggerire a livello visivo l’immagine del cantore 
che si accompagna con lo strumento musicale e completa la figura 
del poeta che si muove in luoghi freddi e desolati, rivolgendo il suo 
canto ai boschi. In ogni caso l’identificazione con il mitico citaredo 
implica la consapevolezza da parte di Venanzio del suo ruolo di poeta, 
sebbene con caratteri nuovi rispetto al cantore tracio, caratteri non 
particolarmente nobili, rimarcati nel paragrafo successivo. In effetti, 
ribadendo che niente di buono avrebbe potuto esprimere durante i 
suoi lunghi spostamenti, in un ambiente in cui non si poteva avvalere 
del giudizio di un pubblico degno di questo nome e nel quale l’unica 
espressione artistica era rappresentata dal ronzio di un’arpa che 
faceva risuonare canti barbari, definisce se stesso, usando un hapax 
assoluto, muricus piuttosto che musicus poeta (Ven. Fort. praef. 5):

sola saepe bombicans barbaros leudos arpa relidens ut inter illos 
egomet non musicus poeta sed muricus deroso flore carminis 
poema non canerem sed garrirem.

L’immagine del topo, creata probabilmente per dare origine alla 
paronomasia tra muricus e musicus, sostenuta dalla metafora deroso 
flore carminis e dal verbo garrirem,10 ci restituisce la figura del poeta 
in una dimensione quasi comica, lontana certamente dalle altezze del 
poeta lirico suggerita dall’espressione novus Orpheus lyricus.

8  Cf. Della Corte 1993, 137; per la presenza di numerosi nomi di fiumi, cf. anche 
Rosada 2003, 349‑51.
9  A tal proposito, cf. Fuoco 2022.
10  Il verbo garrio in realtà è usato in relazione a cani, rane, uccelli (cf. ThlL 6.2.1695, 
44‑55), non risulta impiegato in riferimento ai topi; significa anche ‘parlare o scrivere 
alla buona’ (cf. ThlL 6.2.1696, 4‑31). Cf. anche Ven. Fort. carm. 3.22.1‑4 Paruimus iussis, 
sacer ac venerande sacerdos | et pater, imperiis, dulcis Avite, tuis. | Garrulitate levi potius 
stridente cicuta | quam placeat liquido nostra camena melo.

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico

Lexis Supplementi | Supplements 21 177
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

Nella praefatio, dunque, l’autorappresentazione dell’autore, 
inserita dopo un preambolo dai toni ampollosi e retorici, oscilla 
fra il carattere serio del richiamo a Orfeo e il carattere ironico e 
scanzonato della descrizione di se stesso in situazioni di difficoltà e 
soprattutto della sua assimilazione a un muricus poeta.

Particolarmente suggestiva è l’immagine del minimus passer che 
rappresenta Venanzio come poeta in carm. 3.9.46. L’espressione 
si inserisce all’interno della descrizione del risveglio del mondo a 
primavera, in concomitanza con la resurrezione di Cristo: tutta la 
natura con la sua rinascita celebra la Resurrezione, i rami degli alberi 
risuonano del mormorio degli uccelli e il poeta, minimus passer, si 
unisce con la sua poesia a questa celebrazione: Si tibi nunc avium 
resonant virgulta susurro, | has inter minimus passer amore cano 
(carm. 3.9.45‑6). La scelta del passero come uccello con il quale 
identificarsi e al cui canto assimilare la sua poesia può essere 
legata al fatto che questo piccolo volatile è menzionato in Mt 10,29 
e Lc 12,6‑7,11 dove è emblema della creatura che, pur fragile e di 
poco valore, non sfugge all’attenzione e alla cura di Dio.12 Negli 
autori cristiani, inoltre, il passero diventa talora simbolo di Cristo 
stesso o del cristiano.13 Al nome dell’uccello simbolo di piccolezza e 
di fragilità Venanzio aggiunge l’aggettivo minimus che rafforza tali 
caratteristiche (anche in Mart. praef. 27 il poeta attribuisce a se 
stesso l’aggettivo minimus: sic ego de modicis minimus…). La figura 
del poeta come minimus passer, mettendo insieme il topos dell’umiltà 
cristiana con il motivo del canto degli uccelli come metafora della 
poesia,14 risulta nuova e particolarmente suggestiva. L’immagine del 
passero ritorna in una lettera in prosa indirizzata a Siagrio vescovo di 
Autun, nella quale Venanzio chiede al vescovo di pagare il riscatto per 
la liberazione di un prigioniero il cui padre aveva sollecitato la sua 
intercessione. Come ricompensa per questo favore egli si è dedicato 
alla composizione di un carme figurato; l’elaborazione dell’opera si è 
rivelata particolarmente complicata, tanto che il poeta si considera 
un passero imprudente, finito nella rete che avrebbe voluto evitare 
(Ven. Fort. epist. [carm. 5, 6] 11): 

11  Cf. Mt 10,29 Nonne duo passeres asse veneunt, et unus ex illis non cadet super 
terram sine Patre vestro?; Lc 12,6‑7 Nonne quinque passeres veneunt dipondio, et unus 
ex illis non est in oblivione coram Deo? Sed et capilli capitis vestri omnes numerati sunt. 
Nolite ergo timere: multis passeribus pluris estis vos.
12  Cf. Roberts 2009b, 146.
13  Cf. Eucher. form. 4 p. 24.5; Hier. tract. in psalm. I p. 88.10; Paul. Nol. epist. 40.8; 
Aug. in psalm. 10.1; cf. ThlL 10.1.607, 20‑31).
14  Il canto degli uccelli è tradizionalmente metafora del fare letterario e molti poeti 
assimilano la loro poesia al canto di un uccello (una breve rassegna di questo topos è 
in Lelli 2004, 42‑3).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 178
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

Itaque cum penderet haec tela versibus laqueata, ut si duo transirem, 
adhuc tria non fugerem, ego incautus passer quasi mentita per 
nubila incurri pantheram, quia, quod cavere volebam, huc pinna 
ligabar, aut magis, ut dictum sit, velut plumis inlitis, quinquifida 
viscata tendebar.

In questo caso la metafora dell’uccello e della trappola è amplificata 
da pinna e plumis inlitis e da pantheram e quinquifida viscata. All’idea 
dell’umiltà e della piccolezza legata al passero si associa, inoltre, 
quella dell’imprudenza e del pericolo.

Un’altra immagine tratta dal mondo animale rappresenta Venanzio 
in carm. app. 21.3, dove l’autore, tramite una similitudine, assimila 
se stesso a un agnus amans, ma in questo caso l’identificazione non 
è legata alla sua attività poetica (cf. Ven. Fort. carm. app. 21.1‑8):

Sic esterna dies totas mihi transtulit horas,
 ut matris vocem non meruisse querar.
Qualiter agnus amans genetricis ab ubere pulsus
 tristis et erbosis anxius errat agris;
nunc fugit ad campos feriens balatibus auras,� 5
 nunc redit ad caulas, nec sine matre placent;
sic me de vestris absentem suggero verbis;
 vix tenit incluso nunc domus una loco.

Il poeta, che è stato tenuto lontano da Radegonda, paragona 
questa sua condizione di escluso a quella dell’agnello15 respinto 
dalle mammelle della madre. Si sofferma sulla descrizione della 
tristezza e dell’inquietudine dell’agnello che va errando senza 
trovare pace né fuori né dentro l’ovile, riempiendo il cielo di lamenti. 
Se l’immagine dell’agnello è forse da collegare alla simbologia 
cristologica del mansueto animale,16 colpisce anche il participio che 
lo connota, amans, che ne rivela le caratteristiche profondamente 
umane17 (anche gli aggettivi tristis e anxius, al v. 4, contribuiscono 
all’umanizzazione dell’agnus e alla sua maggiore identificazione con il 

15  L’immagine dell’agnello torna nell’autorappresentazione di Venanzio, tramite 
l’allusione al vellus, anche in epist. (carm. 5.1) 2 Hinc inhiantibus animis, medullis 
aestuantibus, oculis suspectis, palmis extensis, fervens magis quam sitiens praestolabar 
epistolae vestrae magna, si vel parva nubecula madidanti vellere bibulus umectarer e in 
epist. (carm. 5.6) 1 nihil velleretur ex vellere quod carminaretur in carmine.
16  Per l’agnello come immagine di Cristo, cf. ad es., Ven. Fort. carm. 2.1.4 traxit ab 
ore lupi qua sacer agnus oves e 2.3.5‑6 quaeque lupi fuerant raptoris praeda ferocis | 
in cruce restituit virginis agnus ovis; cf. Labarre 2012a, che si sofferma anche sulla 
paronomasia tra agnus e Agnes (Agnen hanc vobis Agnus in orbe dedit) di carm. 11.3.10.
17  Il verbo amo è usato con diverse accezioni anche in relazione a cose o ad animali 
(cf. ThlL 1.0.1955, 58‑1956, 19).

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico

Lexis Supplementi | Supplements 21 179
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

poeta). Il participio, inoltre, sembra particolarmente pregnante e atto 
a rafforzare il parallelismo tra l’agnello e il poeta perché è lo stesso 
che più volte Venanzio usa proprio in relazione a sé.18 La similitudine, 
inoltre, crea un parallelismo non solo tra il poeta e l’agnello, ma anche 
tra la pecora madre (definita al v. 3 genetrix, sostantivo poco comune 
in relazione agli animali: cf. ThlL 6.2.1822,77‑1823,1) e la monaca 
regina, indicata come mater19 al v. 2 (al di fuori della similitudine) e 
più volte rappresentata come tale.20

In carm. 3.17 un’altra similitudine tratta dal mondo animale 
coinvolge il poeta che, tuttavia, non ne è il termine principale. 
Venanzio, che viaggia a cavallo al seguito del vescovo Bertrando, 
viene invitato da quest’ultimo a salire sulla sua comoda carrozza. 
Il vescovo è allora paragonato alla rondine che si prende cura dei 
suoi piccoli ancora implumi e li protegge sotto la sua ala. Venanzio 
è quindi indirettamente assimilato ai piccoli della rondine, figura 
stessa dell’essere indifeso e bisognoso di ogni protezione (carm. 
3.17.9‑12).

4	 Scene comico-realistiche

Non mi soffermo sui passi nei quali il poeta parla di sé come esule 
(cf., ad es., carm. 7.8.49‑50, 7.9.7‑12, 7.21.9‑10, 8.1.11‑12, 10.16.1‑6), 
tema già affrontato da altri studiosi,21 perché questi luoghi non 
lasciano emergere a livello visivo qualche immagine che ci sembri 
particolarmente degna di rilievo. Mi soffermerò, invece, su alcuni 
fra i luoghi nei quali l’autore si presenta in circostanze di difficoltà, 
di pericolo o di malattia. Alcune di queste descrizioni concernono 
situazioni di viaggi e in questi contesti per lo più i toni seri o patetici 
si alternano a una rappresentazione comica del poeta viaggiatore.22 

18  Cf., ad es., carm. 3.29.1‑2 Suscipe versiculos, Anthimi, pignus amantis, | quos tibi 
sincero pectore fudit amor, 5.8a.7 Pagina si brevis est, non est brevis ardor amantis, 7.5.7 
Colloquio dulci satiasti pectus amantis, 11.21.2 dum nesciretis, vos repetisset amans.
19  Numerosi sono i luoghi nei quali Radegonda è indicata come mater dal poeta: cf., 
ad es., carm. 8.2.4, 8.2.19, 11.3.1, 11.4.8, 11.6.1, 11.6.9 (in questo caso si allude anche 
alle mammelle), 11.7.1.
20  Manzoli (2015) individua tre tipi di madri nella poesia di Venanzio, la mater 
dolorosa, la mater regni e la mater spiritualis; Radegonda, ovviamente, appartiene a 
quest’ultima tipologia.
21  Cf. Roberts 2009b, 314: «The poet represents himself in a number of his poems as 
a wandering exile, separated from country and kin and seeking stability and security»; 
cf. Pietri 1992; 2012 (la studiosa mostra il processo di perfetta integrazione del poeta 
nella Gallia merovingia).
22  Herbert de la Portbarré-Viard (2016) ha mostrato come nei carmi di Venanzio la 
figura del poeta viaggiatore assuma una funzione retorica e metapoetica e come il tema 
del viaggio inviti a un iter all’interno della sua poesia; cf. anche Soler 2005, 307‑20.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 180
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

Abbiamo già notato come nella praefatio ai carmina Venanzio 
descriva i disagi del suo percorso dall’Italia verso la Gallia attraverso 
luoghi disagevoli e freddi, ma le situazioni di difficoltà o di autentico 
pericolo non mancano in altri componimenti di tema odeporico. In 
carm. 6.823 racconta le disavventure vissute nel corso di un viaggio 
lungo la Mosella, compiuto probabilmente poco dopo il suo arrivo in 
Gallia, quando non godeva ancora di particolare prestigio nella corte 
merovingia. Dopo un esordio dai toni retorici, nel quale si rivolge alle 
preoccupazioni e agli affanni e allude alla sua triste condizione di 
esule, il poeta racconta che, giunto a Metz, il cuoco reale gli sottrae 
la barca e i marinai. Interrompe, quindi, la narrazione proprio per 
scagliarsi contro il cuoco con una serie di pungenti battute. Continua 
poi il racconto con il riferimento all’aiuto ricevuto dal vescovo 
Villico, che gli fornisce un’imbarcazione. Nemmeno questo soccorso, 
tuttavia, lo libera dalle difficoltà: rischia di affondare perché la 
barca è troppo piccola ed è costretto ad allontanare da questa i suoi 
compagni, prima di giungere a Nauriacum e di ricevere l’aiuto di 
altri amici. In questo carme la serietà del pericolo è ridimensionata 
dai toni comici24 legati soprattutto alla tirata contro il cuoco e 
culminanti, oltre che nella paradossale situazione prospettata a 
v. 26, nell’improbabile allocuzione del poeta all’acqua che rischia di 
invadere l’imbarcazione.25 

Anche in carm. 10.9, il De navigio suo, nel quale il poeta racconta il 
suo viaggio lungo la Mosella e poi lungo il Reno, da Metz ad Andernach, 
al seguito dei sovrani d’Austrasia,26 non manca la rappresentazione 
di situazioni di pericolo, ma anche in questo contesto, che presenta 
un tono decisamente più serio rispetto a quello di carm. 6.8, la 
narrazione del rischio corso durante la navigazione culmina in una 
singolare e scherzosa battuta con la quale Venanzio esprime il timore 
di essere catturato da una nassa come un pesce (cf. carm. 10.9.7‑10, 
15‑16):

23  Cf. Dräger 1999, 70‑6.
24  Per le reminiscenze della satira 1.5 di Orazio presenti in questo carme, cf. Fuoco 
2019, 300‑4.
25  Cf., in particolare, carm. 6.8.25‑32: Iactavi reliquos, sequerentur ut inde pedestres. 
| Nam si nemo foris, nemo nec intus erat. | Mergere mox habuit cunctos, rapiente periclo; 
| naufragii testis nemo superstes erat. | Sic vicinus eram, postquam iactavimus omnes | 
ictibus ut crebris lamberet unda pedes. | «Obsequium, dixi, remove, modo nolo lavari» | 
sed tamen instabat lympha rigare pedes.
26  I sovrani, menzionati già al primo verso del carme, sono probabilmente il giovane 
re d’Austrasia, Childelberto II, figlio di Sigiberto, e la madre Brunichilde. Il viaggio si 
svolse dopo l’assassinio di Sigiberto, avvenuto nel 575 (cf. Meyer 1901, 22; Koebner 
1915, 109; Navarra 1979, 87; Nisard 1887, 254; Roberts 1994, 12; Blomgren 1933, 118). 
Brennan (1985, 76), tuttavia, mette in discussione sia la datazione tradizionale del 
viaggio sia l’identificazione dei sovrani con Childeberto e Brunichilde, notando che nel 
componimento non si fa il nome di nessun re.

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico

Lexis Supplementi | Supplements 21 181
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

Interea locus est per saxa latentia ripis: 
 litore constricto plus levat unda caput; 
huc proram inplicitam rapuit celer impetus actam, 
 nam prope iam tumidas ventre bibebat aquas.� 10
…
Inde per exclusas cauta rate pergimus undas, � 15
 ne veluti piscem me quoque nassa levet.27

L’antieroica e caricaturale immagine del poeta-pesce che finisce 
nella rete fa slittare su un piano comico la situazione potenzialmente 
drammatica che si era delineata.

Incentrato su un viaggio fluviale, in particolare proprio sui 
pericoli corsi dal poeta in questa circostanza, è anche carm. 
11.25. Il componimento si apre con toni solenni e sentenziosi 
relativi all’incertezza che contraddistingue la vita degli uomini 
(carm. 11.25.1‑4).28 Prosegue poi con la narrazione del viaggio 
e della situazione di pericolo determinata da una tempesta e 
dall’ingrossamento del fiume. I caratteri apparentemente drammatici 
del racconto sfociano in un’esagerazione parodica della scena di 
naufragio:29 l’immagine, rappresentata con un’antitesi, della barca 
che si alza sulla cresta dell’onda e ricade (v. 21 surgebatque cadens 
per aquosa cacumina puppis), l’onda alta assimilata a una montagna 
vagante (v. 22 ascendens liquidas monte vagante vias),30 il nocchiero 
che raggiunge le nubi quando l’onda si alza (v. 23 quo rate suspensa 
modo nubila nauta tenebat), l’ossimorica definizione del modo 
con cui le acque lambiscono l’imbarcazione (aequora lambebant 
inimica pace carinam, v. 27), sono tutti elementi che concorrono allo 
scioglimento della tensione drammatica e al carattere parodico della 
rappresentazione.

Nei carmina non mancano anche luoghi nei quali Venanzio si 
rappresenta in condizione di malattia. Ricordiamo carm. 8.11 nel 
quale dice di essere stato raggiunto, tramite il sacerdote Leone, dalla 
voce di Gregorio che lo invita a recarsi nel luogo in cui si tengono le 
celebrazioni in onore di San Martino. Ma egli giace a letto colpito da 
una grave febbre e solo l’intervento di Cristo gli restituisce la salute. 
La descrizione dello stato di malattia tende all’esagerazione tramite 
l’insistenza sull’idea del calore e del fuoco enfatizzata anche da 

27  Il repentino passaggio dalla prima persona plurale alla prima persona singolare 
fa emergere ancora di più la comica immagine del poeta-pesce catturato dalla nassa.
28  Il passo contiene qualche eco di poesia precedente: il sintagma casibus innumeris 
è in Lucan. 5.447; mens anxia è in Catull. 68.8; Val. Fl. 5.50; Paul. Nol. carm. 20.326 (lo 
stesso Venanzio lo usa in carm. 11.7.3).
29  Cf. Di Brazzano 2001, 565 nota 33.
30  Il sintagma liquidas … vias è già in Lucr. 1.373 e in Auson. Mos. 150. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 182
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

un’antitesi al v. 6 (cf. carm. 8.11.6 febre calens summa iam rigor imus 
eram, 9‑10 Ibat anhelanti vapor aridus ora perurens, | ibat ab arcanis 
flatilis aura coquens) e attraverso l’uso di metafore e di paronomasie 
(vv. 11‑12 Fervor eram totus, tristis rogus, igne caminus, | febris et in 
fibris stabat operta patens) che finiscono con il porre il protagonista 
su un piano comico (le immagini metaforiche della pira funebre e del 
camino per indicare lo stato febbrile del poeta nella loro concretezza 
risultano alquanto esagerate).31

Una situazione di disagio fisico è presentata anche in carm. 6.10 
dove il poeta descrive le conseguenze di una flebotomia praticata per 
prevenire le conseguenze di un caldo impietoso. Il componimento, 
dedicato a Dinamio di Marsiglia,32 si apre con una deplorazione della 
stagione, accusata di essere invidiosa dell’amicizia del poeta con 
lo stesso Dinamio dal momento che gli impedisce di comporre per 
l’amico i promessi carmina in metro lirico (carm. 6.10.1‑4). In effetti 
la persistente canicola lo ha indotto a farsi praticare un salasso per 
prevenire qualche febbre e l’immobilizzazione del braccio dovuta alla 
flebotomia gli impedisce di scrivere. Lo stato in cui si trova implica 
un esaurimento della sua ispirazione poetica (carm. 6.10.5‑32). 
Questa sezione del componimento è caratterizzata da una strana 
commistione tra vari riferimenti relativi al fare poesia e particolari 
della situazione contingente di Venanzio, che parla anche del rimedio 
che gli è stato praticato e delle sue conseguenze (carm. 6.10.7‑10): 

Hinc metuens saniem, ne quo iacularer ab igne, 
 sanguine laxato brachia nexa gero. 
Labitur unde cruor, nodo manus inde tenetur 
 et dextram innocuam vena soluta ligat. 

Risulta piuttosto singolare l’immagine realistica del poeta con il 
braccio legato e la mano immobilizzata. 

Un’attenzione particolare meritano i passi nei quali Venanzio 
rappresenta i suoi ‘peccati di gola’, il suo amore per il cibo e, soprattutto, 
alcune imbarazzanti condizioni che derivano dai suoi eccessi a tavola. 
Numerosi componimenti, collocati nell’undicesimo libro dei carmina, 
sono dedicati in effetti a occasioni conviviali e specialmente a doni 
alimentari da lui scambiati con le due venerabili amiche del convento 
di Poitiers, Radegonda e Agnese. Laure Chappuis Sandoz ha definito 
questi carmina «épigrammes gourmandes», individuando nella 
loro attenzione per le cose e nel loro realismo una vicinanza agli 
epigrammi di Marziale, a quelli di invito a pranzo, ma anche ad alcuni 

31  Cf. Roberts 2009b, 281‑2.
32  Su Dinamio di Marsiglia, cf. George 1992, 141‑6; Berchin, Blume 2001.

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico

Lexis Supplementi | Supplements 21 183
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

di Xenia e Apophoreta.33 Il poeta non fa mistero del suo piacere per 
la buona tavola e non solo si sofferma con parole di apprezzamento 
sulla descrizione degli alimenti, ma indulge nella rappresentazione 
dei suoi eccessi e, talora, delle spiacevoli conseguenze digestive 
che tali eccessi gli procurano, con una certa ostentazione della sua 
‘corporeità’. In carm. 11.9, dopo aver ringraziato la badessa per le 
vivande che gli ha inviato e aver confessato di aver consumato diverse 
porzioni degli ortaggi cosparsi di miele che gli sono stati offerti, 
descrive una scenografica portata, anche questa dono della badessa, 
costituita da una montagna di carne circondata da tutte le delizie 
del mare e della terra e avente al suo interno un giardinetto di altre 
vivande intrecciate (carm. 11.9.9‑12). Venanzio, quindi, definendosi 
avido e goloso, confessa che tutto quel ben di Dio ora è racchiuso 
immobile nel suo ventre (carm. 11.9.13‑14).34 Un accumulo di cibi e un 
riferimento al ventre e al grasso è anche in carm. 11.22a. Particolare 
attenzione merita carm. 11.23, che si sofferma sulla condizione del 
poeta durante un banchetto:

Inter delicias varias mixtumque saporem
 dum dormitarem dumque cibarer ego
(os aperiebam, claudebam rursus ocellos
 et manducabam somnia plura videns),
confusos animos habui, mihi credite, carae,� 5
 nec valui facile libera verba dare.
Non digitis poteram, calamo neque pingere versus,
 fecerat incertas ebria Musa manus.
Nam mihi vel reliquis sic vina bibentibus apta
 ipsa videbatur mensa natare mero.� 10
Nunc tamen, ut potui, matri pariterque sorori
 alloquio dulci carmina parva dedi.
Etsi me somnus multis inpugnat habenis,
 haec dubitante manu scribere traxit amor.

La rappresentazione di sé che Venanzio offre in questo carme si pone 
senza dubbio su un piano comico e scanzonato (come testimoniano 
anche alcune scelte linguistiche: dormitarem,35 v. 2; ocellos, v. 3; 

33  Cf. Chappuis Sandoz 2013.
34  Roberts 2009b, 294 proprio in relazione a questi versi osserva: «Wry self-
deprecatory observation of his own reactions and responses is a typical source of 
humor for Fortunatus, especially when writing about food and drink».
35  Il verbo dormito è attestato innanzi tutto nella poesia comica (cf., ad es., Plaut. 
Amph. 807, Aul. 191, Poen. 804, Trin. 170; Pomp. Atell. 5).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 184
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

manducabam,36 v. 4).37 Nel corso di un banchetto durante il quale ha 
mangiato abbondantemente (l’abbondanza e la varietà delle pietanze 
è testimoniata al v. 1), il poeta si lascia di tanto in tanto vincere dal 
sonno, apre e chiude gli occhi (dà risalto all’immagine di v. 3 anche 
l’antitesi associata al chiasmo),38 sogna e continua a mangiare. Anche 
il vino è stato abbondante e gradito a lui e agli altri commensali, tanto 
che la tavola sembra nuotare nel liquido (allusione all’abbondanza 
o effetto dell’alcol?). La condizione del poeta è tale che non riesce 
a parlare bene né la sua mano riesce a scrivere, ma l’amore per 
Radegonda e Agnese lo induce a comporre con mano incerta i pochi 
versi che leggiamo. Certo, l’immagine che emerge dal carme è priva di 
ogni connotato ideale e risulta a dir poco disdicevole. Paola Santorelli 
sostiene che i tratti negativi del poeta che emergono da questo e da 
altri carmina del libro XI non si configurano mai come veri e propri 
vizi dato che il tono del racconto risulta comico o, meglio, ridicolo.39 
Secondo la studiosa questi carmina non trovarono collocazione nelle 
raccolte dei carmina curate direttamente da Venanzio, ma furono 
inseriti nel libro XI pubblicato probabilmente dopo la sua morte,40 
forse perché egli li riteneva strettamente legati alla sua vita privata. 
La mancanza di ritegno davanti ai vizi rappresentati e l’insistenza su 
certi motivi, sempre secondo la studiosa, non sarebbero casuali, ma 
rientrerebbero in un preciso disegno. Il fatto che fra questi carmina, 
nei quali la comicità deriva dall’accentuazione esasperata di un difetto, 
se ne inserisca uno, carm. 11.6, che rappresenta la giustificazione per 
le maldicenze riguardanti il rapporto con Radegonda e con Agnese, 
implica, secondo Santorelli, che a giustificare il poeta più che questo 
componimento sarebbero proprio quei carmina che, ridicolizzandolo 
tramite la rappresentazione dei suoi vizi di gola, lo avrebbero reso 
improbabile come amante.

L’argomentazione di Santorelli, che vede nella descrizione degli 
eccessi alimentari di Venanzio e delle loro conseguenze quasi una 
funzione giustificativa di altre eventuali sue colpe, non ci sembra 
del tutto convincente. In effetti il tema del cibo è presente anche 

36  Manduco è parola del lessico volgare, è attestata per lo più in prosa; le pochissime 
attestazioni in poesia si registrano in ambito comico o satirico (cf. Afran. com. 184; 
Lucil. 456; Pompon. Atell. 100).
37  Non parlerei di «comicità amara» come fa Santorelli (2007, 746).
38  Roberts (2009b, 221) considera tipica di Venanzio la combinazione di queste figure 
retoriche: «The combination of antithesis, paradox, chiasmus, and polyptoton is highly 
Fortunatan».
39  Santorelli (2007, 748) si riferisce al ridicolo così come inteso da Ferroni (1983, 
17‑18).
40  Per i tempi di pubblicazione dei carmi, cf. Reydellet 1994, LXVIII-LXXI.

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico

Lexis Supplementi | Supplements 21 185
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

al di fuori dell’undicesimo libro,41 al cui interno la studiosa (che 
collega la funzione di questi componimenti con carm. 11.6) trova 
le motivazioni della sua tesi. A tal fine si possono considerare 
almeno altri due componimenti, carm. 7.2 e carm. 7.14. Il primo 
è un breve epigramma, il ringraziamento a Gogone per un invito 
a cena.42 Dopo aver enumerato (in un verso olonomastico che fa 
risaltare l’idea dell’abbondanza) i beni elargiti da Gogone e avergli 
riconosciuto il primato nell’arte dell’eloquenza e in quella della 
cucina, presentandolo come nuovo Cicerone e nuovo Apicio,43 in grado 
di offrire ai suoi convitati abbondanza di eloquenza e di cibo, il poeta 
passa a descrivere la sua condizione; l’eccesso di cibo, in particolare 
di carne, ha provocato una singolare battaglia nel suo ventre e ora, 
vinto dal sonno, crea pochi versi leggeri (Ven. Fort. carm. 7.2.5‑10): 

Sed modo da veniam: bubla turgente quiesco.� 5
 Nam fit lis uteri, si caro mixta fremat.
Hic ubi bos recubat, fugiet, puto, pullus et anser:
 cornibus et pinnis non furor aequus erit.
Et modo iam somno languentia lumina claudo, 
 nam dormire meum carmina laeta probant.� 10

Il contrasto tra la materia tutt’altro che sublime e la sua assimilazione 
a un argomento epico determina l’effetto comico del passo: le difficoltà 
digestive di Venanzio, che ha evidentemente esagerato nel pasto, 
sono equiparate a un’epica battaglia nella quale i contendenti sono 
le carni, metonimicamente indicate con il nome degli animali, o con 
parti del loro corpo. Anche il lessico oscilla tra termini appartenenti 
al linguaggio colloquiale, come il raro bubla44 (v. 5), e termini come 
fremat (v. 6) o furor (v. 8), frequenti nella lingua dell’epica.45 

41  Il tema del convito è in carm. 3.13a, 13b, 13c, 13d; in carm. 6.7 si parla della 
degustazione di magnifiche mele; in carm. app. 30 il poeta appare spaventato dalla 
prospettiva del digiuno; in carm. app. 11, componimento allo stato di bozza, si parla 
di vari alimenti; carm. 7.24 è costituito da 7 brevi epigrammi destinati a essere incisi 
su piatti.
42  Secondo Meyer (1901, 88) il carme fu improvvisato durante un banchetto nel 566. 
Il settimo libro dei carmi è costituito da componimenti di elogio e di ringraziamento per 
dignitari della corte di Sigiberto (cf. D’Amanti 2016). Su Gogone, influente consigliere 
di Sigiberto, cf. George 1992, 136‑40.
43  Cf. Ven. Fort. carm. 7.2.1‑4 Nectar, vina, cibus, vestis, doctrina, facultas, | muneribus 
largis tu mihi, Gogo, sat es. | Tu refluus Cicero, tu noster Apicius extas: | hinc satias 
verbis, pascis et inde cibis. 
44  Il sostantivo bubula, qui in forma sincopata, indica la carne bovina e appartiene 
al lessico quotidiano (cf. ThlL 2.0.2224, 83‑2025, 10).
45  Cf. ThlL 6.1.1281, 61‑77 (in relazione a fremo) e 6.1.1629, 36‑40 (in relazione a furor, 
sostantivo particolarmente caro a Cicerone, oltre che ai poeti epici).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 186
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

Anche in carm. 7.14 Venanzio presenta una singolare, imbarazzante 
condizione di sé, che fa seguito a un lauto pranzo e a una vera e propria 
scorpacciata di pesche. Il componimento si apre con la suggestiva 
immagine del poeta che, viaggiando sul far della sera e godendo 
della visione di un bel panorama,46 stanco, compie una deviazione 
dal suo percorso e si reca nei possedimenti di Mummoleno.47 Dopo 
aver elogiato l’illustre ospite presso cui trova accoglienza, descrive le 
coreografiche portate48 che vengono imbandite: pietanze abbondanti 
disposte sui vassoi formano montagne al cui centro, in una specie di 
valle, il pesce nuota nell’olio anziché nell’acqua. Ma al poeta vengono 
offerte innanzi tutto dolci pesche che egli non si stanca di consumare. 
Le conseguenze prodotte dalle pesche sul suo ventre sono spiacevoli, 
ma descritte con abbondanza di particolari e con toni altisonanti 
(cf. Ven. Fort. carm. 7.14.27‑36):

Mox quasi parturiens subito me ventre tetendi
 admirans uterum sic tumuisse meum.
Intus enim tonitrus vario rumore fremebat: 
 viscera conturbans Eurus et Auster erat.� 30
Non sic Aeoliis turbatur harena procellis
 nec vaga per pelagus puppis adacta tremit
nec sic inflantur ventorum turbine folles
 malleolis famulos quos faber ustus habet.
Alter in alterius ructabat mole susurros� 35
 et sine me mecum pugna superba fuit.

L’autore non si limita ad accennare al suo disagio, ma vi insiste 
quasi con compiacimento, ricorrendo a metafore e similitudini in 
un passo che ha i caratteri della parodia dello stile epico.49 Una 
prima similitudine è al v. 27, quasi parturiens, dove il ventre rigonfio 
per l’eccesso di cibo richiama l’immagine della partoriente; la 
similitudine è sostenuta dal sostantivo uterus del verso successivo, 
che, se pure non inconsueto per indicare il ventre (cf. carm. 
7.2.6, sopra citato, in un contesto analogo), designa innanzi tutto 
l’utero. All’immagine esterna delineata nei versi 27‑8, fa seguito la 
rappresentazione dello scompiglio delle viscere: l’autore scomoda 
gli agenti atmosferici, chiamando in causa tuoni e venti, per rendere 

46  Cf. Ven. Fort. carm. 7.14.1‑4 Dum mihi fessus iter gradior prope noctis in umbra | 
solis in occasu iam fugiente die, | cum super undarum viridantes gramine ripas | pascua 
conspexi, pastus et ipse fui. 
47  Su Mummoleno, cf. Reydellet 1998, 109 nota 83.
48  Portate così scenografiche sono rappresentate anche in carm. 11.9.9‑12 Praeterea 
venit missus cum collibus altis: | undique carnali monte superbus apex, | deliciis cinctus 
quas terra vel unda ministrat; | conpositus epulis hortulus intus erat.
49  Cf. Reydellet 1998, 110 nota 85; Di Brazzano 2001, 407 nota 67.

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico

Lexis Supplementi | Supplements 21 187
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

l’idea della turbolenza che le agita. Nei due distici successivi, per 
ribadire il concetto, fa ricorso a ben tre similitudini dal tono epico, con 
qualche riecheggiamento virgiliano,50 e al v. 36, con ulteriore ironia, 
sottolineata dal paradosso, parla di una pugna superba, combattuta, 
tuttavia, senza la sua partecipazione. Dopo questa scena dal carattere 
decisamente comico, due distici di augurio a Mummoleno e alla sua 
famiglia concludono il carme. Un passo che Curtius considera di 
«umorismo culinario»51 si inserisce, dunque, in un componimento che 
conosce diversi toni (si passa dal tono idilliaco dell’esordio, a quello 
celebrativo, quindi al comico, per tornare al celebrativo nei due 
distici finali), ma il cui fine sembrerebbe fondamentalmente quello 
encomiastico. Il poeta vi si raffigura in chiave comica, in preda alle 
conseguenze delle sue intemperanze alimentari. Lo spazio dedicato a 
questo quadro è notevole nell’economia generale del componimento: 
in un carme di 40 versi la scena ‘gastronomica’ occupa nel suo insieme 
i vv. 15‑36 e la specifica situazione del poeta i vv. 27‑36. Che senso 
può avere una scena di questo tipo in un carme celebrativo dedicato 
a un influente personaggio della corte di Sigiberto? Mi sembra 
importante provare a dare una risposta a questa domanda perché 
tale risposta potrebbe far luce anche su scene analoghe presenti in 
altri carmina. Il quadro si apre con la descrizione delle spettacolari 
portate fatte servire da Mummoleno. I guai digestivi di Venanzio 
derivano dai suoi eccessi, legati proprio all’abbondanza delle vivande 
offerte dal ricco ospite. Ci sembra, quindi, che la descrizione e la 
celebrazione del cibo rappresenti essa stessa la celebrazione di chi il 
cibo lo ha offerto e che l’autorappresentazione del poeta che consuma 
volentieri i vari alimenti corrisponda a una forma di gratitudine e di 
dimostrazione di gradimento del dono. È come se nel rappresentare 
le sue esagerazioni, qui e in altri carmina di argomento analogo, 
Venanzio mettesse sì in evidenza la sua debolezza, ma soprattutto 
volesse mostrare di aver gradito e apprezzato le magnifiche pietanze 
che gli vengono servite. 

50  Diversi sintagmi di questi versi riecheggiano espressioni della poesia epica: Aeoliis 
… harena procellis di v. 31 richiama Verg. Aen. 5.791 Aeoliis … freta procellis (è la 
tempesta che ha sbattuto Enea sulle coste dell’Africa); il nesso vaga … puppis di v. 32 
è in Sil. 4.716; il nesso turbatur harena di v. 31 richiama Verg. georg. 2, 106 Zephyro 
turbentur harenae; ventorum turbine di v. 33 ricorda Lucr. 5.217 ventorum violento 
turbine e 6.153 turbine ventorum; Sil. 1.538 ventorum turbine caeco. Godman 1987, 19, 
proprio in relazione alla parodia della dizione epica di questo passo, nota che Venanzio 
si aspettava dai suoi protettori un alto grado di raffinatezza letteraria.
51  Cf. Curtius 1992, 482. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 188
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 173-188

5	 Conclusioni

All’interno dei carmina, componimenti di carattere eminentemente 
celebrativo, Venanzio, se da un lato mira a mettere in risalto le qualità 
e la preminenza dei personaggi da lodare, dall’altro si presenta come 
persona umile, in atteggiamento di subordinazione rispetto ai suoi 
interlocutori, e lo fa non solo con affermazioni retoriche e stereotipate, 
ma anche con delicate immagini, come quella del minimus passer 
o dell’agnus amans, e addirittura con la descrizione delle sue 
difficoltà, delle sue fragilità fisiche e delle sue umane debolezze. 
Pericoli affrontati nei viaggi, malattie, eccessi alimentari e persino 
imbarazzanti problemi digestivi trovano spazio in rappresentazioni 
dai tratti realistici e dai toni fra il serio e il comico, realizzate in una 
lingua che sa riecheggiare il dettato dell’epica ma che non disdegna 
termini della lingua comune. Dai carmina affiorano immagini e 
condizioni che, se pure probabilmente funzionali a far emergere la 
superiorità di potenti amici e protettori, si rivelano alquanto inusuali 
e manifestano l’autentica umanità del poeta, capace in ogni occasione 
di non prendersi troppo sul serio e di rappresentare anche le sue 
debolezze.

Ornella Fuoco
Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico



Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 189
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-08-23  |  Published 2026-01-21
© 2026 Herbert de la Portbarré-Viard  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/012

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Architectures et paysages 
dans les Carmina de Venance 
Fortunat : quelques remarques 
sur la construction visuelle  
des images poétiques
Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Aix Marseille Université, France

﻿ Abstract  For a long time, scholars of Venantius Fortunatus’s work have highlighted the 
highly visual aesthetics of his poetry and his sensitivity to nature, but also his interest in 
the built spaces of his time (churches, cities, villas). The aim of this paper is to propose a 
reflection on the visual construction of images in the Carmina in the case of interactions 
between architecture and landscapes: we will focus at the same time on the visual 
structure of images of this type, their aesthetic potential, their emotional impact on the 
viewer, but also on the role of the poet’s material, literary and spiritual visual culture in 
their construction.

Keywords  Venantius Fortunatus. Landscape. Architecture. Visual construction of 
poetic Images.

Sommaire  1 Architectures et paysages dans la construction visuelle des images 
poétiques : l’apparition de constantes textuelles et l’insertion de motifs dans la trame 
poétique des Carmina. – 1.1 Un certain nombre de constantes. – 1.2 L’insertion de 
l’architecture des églises dans les paysages. – 2 Le tissage poétique des images visuelles 
dans les Carmina. – 2.1 Des carmina figurata à l’insertion des images textuelles dans les 
Carmina. – 2.2 Tissage textuel et images visuelles dans les Carmina de Fortunat.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/012&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 190
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

 Depuis longtemps les chercheurs qui ont étudié l’œuvre de Venance 
Fortunat, figure majeure de la fin de la poésie latine tardive, M. 
Roberts en particulier, ont mis en évidence l’esthétique très visuelle 
de sa poésie1 et sa sensibilité face à la nature mais aussi son intérêt 
pour les espaces construits de son époque (églises, villes, villas). Je 
me suis moi-même déjà beaucoup intéressée à ces sujets, mais je 
souhaite, dans le cadre de cette intervention, me centrer davantage 
sur l’inscription de la visualité dans les poèmes de Fortunat en 
revisitant les mêmes poèmes et en élargissant mon corpus.

L’objectif de cette intervention est de proposer une réflexion sur la 
construction visuelle des images poétiques dans les Carmina. Parmi 
la grande variété des images visuelles chez Fortunat qui concernent 
des espaces variés (la nature, les espaces bâtis, des tissus, des objets 
ou les aliments et même la trame du poème)2 et des sujets variés 
(hommes, femmes, enfants, paysages, monuments, représentations 
de la Croix), ou encore des évènements de la vie terrestre comme 
la naissance et la mort, les méditations amicales ou spirituelles, j’ai 
choisi, par affinité personnelle, dans l’œuvre si riche de Fortunat, de 
m’intéresser au cas particulier des interactions entre architectures 
et paysages, et à leur insertion dans la trame du carmen concerné. 
Même si les architectures présentes dans les Carmina de Fortunat 
sont présentées de manière assez épurée et schématique à travers 
un nombre très réduit d’éléments, elles n’en constituent pas moins 
un moment emblématique du discours sur les édifices, qu’il s’agisse 
d’édifices chrétiens ou de villas. 

La notion de paysage, qui est étroitement liée à la subjectivité 
de l’artiste dans la littérature et dans les arts, est particulièrement 
intéressante chez Fortunat, que la regrettée L. Pietri qualifiait 
de « peintre paysagiste » dans l’un de ses articles.3 Par paysage, 
j’entends l’ensemble des détails, plus ou moins nombreux et parfois 
réduits au strict minimum, qui renvoient à la situation spatiale dans 
laquelle est inséré le bâtiment (église, villa, murailles des cités), 
mais, à mainte reprise, il nous faudra étendre cette notion à celle 
de paysage mental et spirituel, les deux étant fortement voire en 
permanence entrelacés chez Fortunat. 

Par construction visuelle des images poétiques, j’entends les 
différentes modalités repérables par lesquelles le poète insère dans 
le texte les images visuelles des objets et monuments que les Carmina 
proposent au regard du lecteur, même si toutes ces modalités ne 
sont pas forcément présentes dans chaque texte : l’insertion dans 
un contexte (nature, campagne, ville) ; les rapports avec la spatialité 

1  Cf. par exemple à ce sujet Labarre 2001 ; Pietri 2001 ; Roberts 2011‑12. 
2  Cf. à ce sujet Herbert de la Portbarré-Viard 2020. 
3  Cf. Pietri 2003.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 191
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

(horizontalité, verticalité, hauteur, proximité, éloignement) ; les 
choix des éléments représentés et les rapports qu’ils entretiennent 
entre eux par la répartition de la matière sur différents plans. On 
prendra également en considération la concentration fréquente sur 
un élément visuel placé au centre de l’image ; les rapports avec la 
lumière, la couleur ;4 les liens avec les autres univers sensoriels (ouïe, 
goût, toucher, odorat). 

On s’intéressera, à travers quelques exemples tirés des poèmes 
de Venance Fortunat,5 à la fois à la structure visuelle de ces images 
qui associent architecture et paysage, à la manière dont le poète 
guide en quelque sorte le regard du lecteur pour apprécier la beauté 
de l’image, à leur potentiel esthétique, à leur impact émotionnel 
et spirituel sur le regard mais aussi au rôle de la culture visuelle 
matérielle, littéraire et spirituelle du poète dans leur construction 
et dans leur insertion dans la trame du poème.

1	 Architectures et paysages dans la construction visuelle 
des images poétiques : l’apparition de constantes 
textuelles et l’insertion de motifs dans la trame 
poétique des Carmina 

1.1	 Un certain nombre de constantes 

1.1.1	 La hauteur 

Dans les Carmina de Venance Fortunat, et tout particulièrement dans 
les trois premiers livres, la construction visuelle des images d’églises, 
de villas et de villes comme entités architecturales comporte un 
certain nombre de constantes. Dans ces poèmes à la longueur variable, 
mais qui forment parfois de charmantes vignettes comparables à 
des tableautins, comme ceux que l’on voit insérés dans les parois 
des villas romaines, on trouve donc un certain nombre d’éléments 
récurrents qui contribuent à créer une véritable dynamique visuelle, 
et tout d’abord l’insistance sur la notion de hauteur. Celle-ci, à côté 
des dimensions symboliques et spirituelles qu’elle peut revêtir,6 
semble particulièrement importante dans l’imagination visuelle de 
Fortunat, né en Vénétie, dans la plate région de Trévise, même si sa 

4  Sur l’importance des couleurs dans l’œuvre de Fortunat, cf. par exemple Labarre 
2001 ; Roberts 2011‑12. 
5  Mon édition de référence est celle de M. Reydellet dans la CUF.
6  Cf. Roberts 2009b, 38‑102.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 192
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

cité d’origine Valdobbiadene est considérée comme une commune 
de moyenne montagne (altitude : 247 m). Fortunat est fasciné par 
le passage des Alpes lors de sa venue en Gaule (per Alpem Iuliam 
pendulus montanis anfractibus),7 et il revient sur la hauteur des Alpes 
Juliennes dans le mouvement final de la Vita Martini (cf. les vv. 651‑2 
du livre 4, adressés à son livre : Hinc pete rapte uias ubi Iulia tenditur 
Alpes | altius adsurgens et mons in nubila pergit). On retrouve la 
même fascination pour la hauteur dans le carmen 10.9, qui conte le 
voyage poétique et politique de Fortunat sur la Moselle : il avait été 
en effet invité par le jeune Childebert I et sa mère Brunehilde à les 
accompagner dans leur voyage fluvial de Metz à Andernach.8

1.1.2	 L’insertion dans un cadre soigné

La construction visuelle des images poétiques chez Fortunat est par 
ailleurs marquée, dans le cas des architectures, par leur insertion 
dans un cadre soigné, une trame en quelque sorte, où l’expérience 
de la nature, dont Fortunat est un très grand poète,9 expérience 
à la fois matérielle et intellectuelle, s’unit à la mémoire littéraire 
(Virgile, Ovide, Stace) dans un paysage qui reflète également la 
spiritualité chrétienne.10 À ces images très travaillées d’insertion 
d’architectures dans les paysages, vient parfois s’ajouter la présence 
d’une lumière, associée en particulier aux édifices religieux, qui ne 
relève pas seulement d’une esthétique de la brillance et de l’éclat 
présente dans la poésie latine classique et postclassique, mais se fait 
le reflet de la spiritualité chrétienne.11 

1.1.3	 La place de la culture et de la mémoire visuelle du poète 

L’interrogation sur la culture et la mémoire visuelle du poète et 
sur ce qu’il en restitue dans ses poèmes trouvera place dans notre 
réflexion, que ce soit pour les villas, les églises ou les villes, autant 
de réalités dont il tisse des images dans ses Carmina. Même si cette 
culture et cette mémoire visuelle ne peuvent que nous échapper en 

7  Ven. Fort. carm., Praef. 4.
8  Cf. en particulier les vv. 25‑8 où l’on peut percevoir une certaine exagération dans 
la hauteur des lieux sans doute décrite de manière hyperbolique par Fortunat.
9  Cf. par exemple à ce sujet l’article récent d’O. Fuoco (2024).
10  Cf. Delbey 2005 ; 2009 ; Rollet 1996. 
11  Cf. Labarre 2001 ; Pietri 2001.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 193
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

grande partie, il y en a, par moment, des traces perceptibles.12 En 
ce qui concerne la culture visuelle acquise par Fortunat à Ravenne, 
ville dans laquelle il a fait ses études, j’évoquerai le bel article de S. 
Labarre qui se concentre sur l’empreinte des mosaïques de Ravenne 
dans la dynamique visuelle de la poésie de Fortunat,13 mais aussi 
celui de L. Pietri qui évoque l’empreinte laissée dans la mémoire de 
l’exilé par la lecture des tituli gravés dans les sanctuaires ravennates.14 
J’essaierai d’apporter quelques éléments nouveaux à la réflexion sur 
ces sujets (culture et mémoire visuelle) en me concentrant sur cette 
perception architecture-paysage qui renvoie à la fois à la sensibilité 
et à la culture à la fois littéraire, matérielle et spirituelle de Fortunat. 

1.1.4	 L’insertion du destinataire dans une dynamique visuelle

Ces images sont également caractérisées par l’insertion du 
destinataire dans une dynamique visuelle qui peut avoir des rapports 
avec l’art de l’illusion,15 mais qui le conduit de la beauté à la foi, 
mettant en scène une véritable complémentarité de la beauté et de la 
spiritualité. Elles peuvent également être marquées par l’intervention 
de la uox poetae dans la structure narrative du poème. Sa culture et 
sa mémoire visuelle sont également sollicitées. 

1.2	 L’insertion de l’architecture des églises dans les paysages 

1.2.1	 L’exemple du carmen 1.6 : un poème entre terre et ciel

Dans le livre 1 des Carmina, Fortunat fait apparaître des images 
poétiques d’églises dans des paysages à la fois réels et spirituels 
qui en constituent l’arrière-plan. Le premier poème de ce genre 
dans les Carmina, sur une basilique dédiée à Saint-Martin, est 
particulièrement important, car il est vraiment axé sur la réception 
visuelle de l’édifice sur un fond de paysage champêtre et avec pour 
arrière-plan le ciel : il s’agit du premier poème entre terre et ciel en 
quelque sorte.

12  Cf. par exemple Pietri 2001, 177, qui rapproche les propos de Fortunat désirant 
« tisser une même toile qui fût poésie et peinture » des « souvenirs de l’une de ces 
nombreuses endotheis […] qu’il avait pu admirer dans l’ecclesia ursiana de Ravenne, 
brodées d’images et d’inscriptions ou encore de ces pallia blancs sur lesquels des 
broderies de soie pourpre dessinaient des croix dans l’oratoire de la domus ecclesiae 
de Tours ».
13  Cf. Labarre 2001, 2 (version hal de l’article). 
14  Cf. Pietri 2001, 176. 
15  Cf. par exemple Pietri 2001, 181‑2. Cf. aussi Roberts 2011‑12, 116.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 194
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

Qui cupit aeterna sociari in sede beatis, 
Hos sibi participes per pia uota facit,

Nec patitur differre diu quod oportet agendo,
Cum bona quae dederit haec sua lucra putet.

Condidit ergo aruis delubra Leontius alma,� 5
Talibus officiis intret ut ipse polos. 

Martini meritis et nomine fulta coruscant, 
Quem certum est terris signa dedisse poli.16

Ici l’image de la fondation du temple par Léonce II, évêque et 
protecteur de Fortunat, dans un paysage rural suggéré par le 
terme aruis, est donc insérée entre l’image de la terre évoquée 
par les champs et l’image du Ciel associée au bâtisseur pour Dieu. 
Par ailleurs, l’évocation des mérites de saint Martin associés à la 
brillance de l’édifice, Martin qui a lui-même donné sur terre des 
signes avant-coureurs du ciel, surimpose à l’édifice l’image d’un ciel 
étoilé. La représentation de l’architecture, très minimaliste, apparaît 
à travers l’acte de fondation de l’église (alma delubra)17 par l’évêque, 
mais l’édifice réapparaît quelques vers plus loin en un passage qui 
insiste sur son élévation telle qu’elle est perçue par le regard, sa 
domination par rapport au paysage et surtout l’effet optique suscité 
sur le regard du visiteur pèlerin qui prend l’éloigné pour le proche 
et qui est littéralement happé (rapitur) par l’aspect de l’édifice et en 
particulier par la lumière qui émane de celui-ci : 

Additur ad specimen locus ipse quod eminet aruis 
Elatoque iugo colle tumente patet; 

Altius educto sub se tenet omnia dorso� 15 
Et quacumque petit, deliciosa uidet. 

A longe adueniens oculo uicinus habetur, 
Iungitur aspectu dissociante loco.

Quo fessus rapitur uisu inuitante uiator: 
Si pede defecerit, lumine tractus adit.18� 20 

L’effet visuel produit par l’édifice en hauteur sur le visiteur pèlerin 
est également au cœur du Carmen 1.9 Item de basilica sancti Vincenti 
Vernemetis qui entretient de nombreux rapports avec le précédent. 
Je n’en citerai ici que quelques vers où le scintillement de l’édifice, 
reflet de la puissance divine, est inséré dans la trame du poème, et 
où la beauté du lieu est étroitement liée au salut des fidèles : 

16  Ven. Fort. carm. 1.6.1‑8.
17  Sur l’emploi du terme delubrum pour désigner un édifice du christianisme, 
cf. Herbert de la Portbarré-Viard 2023, 292‑4. 
18  Ven. Fort. carm. 1.6.13‑20.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 195
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

Emicat aula potens diuino plena sereno, 
Vt merito placeat hic habitare deo.� 20 

Nunc specie suadente loci ac uirtutis honore 
Euocat hic populos hinc decus, inde salus.19

1.2.2	 Le cas de la cathédrale de Nantes : une double insertion 
dans un paysage à la fois réel et spirituel

Un autre cas remarquable de construction visuelle de l’image 
poétique est constitué par le carmen 3.7 consacré à la cathédrale de 
Nantes où deux passages présentent un intérêt particulier pour mon 
propos : ils permettent en effet de mettre définitivement en évidence 
la notion de paysage spirituel dans lequel surgit l’édifice. Le premier 
est situé au tout début du poème, et il présente les apôtres Pierre et 
Paul comme le paysage spirituel de la cathédrale de Nantes : 

Siderei montes, speciosa cacumina Sion,
A Libano gemini flore comante cedri,

Caelorum portae, lati duo lumina mundi:
Ore tonat Paulus, fulgorat arce Petrus.20

Sur le fond de ce paysage spirituel apparaît la description, d’une 
précision rare chez Fortunat, de la tour qui s’élevait au-dessus de 
la cathédrale, à l’image de la gloire spirituelle des apôtres.21 Tout 
en décrivant la structure de cette tour qui semble une prouesse 
architecturale, le poète semble entraîner ici le lecteur dans une 
spirale ascensionnelle du regard au service de la foi : 

Vertice sublimi patet aulae forma triformis,
Nomine apostolico sanctificata deo.

Quantum inter sanctos meritum supereminet illis,
Celsius haec tantum culmina culmen habent.� 30 

In medium turritus apex super ardua tendit
Quadratumque leuans crista rotundat opus.

Altius, ut stupeas, arce ascendente per arcus
Instar montis agens aedis acumen habet.22 

19  Ven. Fort. carm. 1.9.19‑22. 
20  Ven. Fort. carm. 3.7.1‑6. 
21  Cette précision ne permet nullement de supposer un rapport fidèle à la réalité du 
monument que nous ne pourrons jamais connaître. Sur le sens des vv. 31‑2, cf. Roberts 
2009b, 67.
22  Ven. Fort. carm. 3.7.27‑34. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 196
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

Le deuxième passage, toujours dans le carmen 3.7, est lié à l’expérience 
de la brillance de l’édifice même dans la nuit, expérience que le poète 
communique sans doute ici à ses destinataires : 

Fulgorem astrorum meditantur tecta metallo,
Et splendore suo culmina sidus habent.

Luna coronato quotiens radiauerit ortu, 
Alter ab aede sacra surgit ad astra iubar.

Si nocte inspiciat hanc praetereundo uiator,� 45 
Et terram stellas credit habere suas.

Tota rapit radios, patulis oculata fenestris,
Et quod mireris hic foris, intus habes.

Tempore quo redeunt tenebrae, mihi dicere fas sit,
Mundus habet noctem, detinet aula diem.23� 50 

Ce scintillement de l’église est perçu par un voyageur emblématique, 
figure du lecteur ou du poète lui-même, comme la montée d’un astre 
dans la nuit brouillant les limites entre terre et ciel. Ce brouillage des 
limites visuelles entre terre et ciel est poursuivi et accentué dans les 
vers suivants (45‑6) puisque le uiator a l’impression que la terre possède 
ses propres étoiles. Dans ce passage fascinant où l’on peut sans doute 
lire les traces d’une expérience visuelle, le poète donne à voir au lecteur 
dans les vv. 47‑50 un objet architectural singulier, l’extérieur de l’église 
qui retient la lumière en son sein au milieu des ténèbres, par l’évocation 
d’une seule structure architecturale, ces fenêtres recouverts de vitraux 
qui sont comme les yeux de l’édifice et captent la lumière à l’extérieur (la 
clarté lunaire) et à l’intérieur (celle des lampes). Il me semble possible 
de voir dans ce passage, et notamment par la présence du terme radios 
au v. 47, une mise en scène poétique de la théorie de la vision en tant 
qu’activité de l’âme chez Augustin,24 puisque le spectacle de l’église qui 
retient la lumière dans la nuit est transformé en quelque sorte en vision 
spirituelle de l’édifice réceptacle de la lumière divine. Comme le dit L. 
Pietri dans l’un de ses articles, 

chacun des édifices du culte est finalement présenté comme un 
microcosme présentant ses propres étoiles, modèle en réduction 
des sphères célestes où siège le Dieu-roi entouré du chœur des 
anges et du sénat des bienheureux.25 

23  Ven. Fort. carm. 3.7.41‑50. 
24  Cf. à ce sujet Dufossé 2016, 26. Fortunat évoque en tout cas le grand théologien à 
plusieurs reprises dans son œuvre. C’est le cas dans le carmen 5.3, 35‑40 où Augustin 
est évoqué, aux côtés d’Athanase, Hilaire, Martin, Ambroise, Basile et Césaire, inter 
sidereos luce micante choros parmi les maîtres spirituels de Grégoire de Tours. Cf. aussi 
carm. 8.1.58 et peut-être Mart. 4.664.
25  Pietri 2001, 184.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 197
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

Présentés « comme de grands vaisseaux de clarté dans la nuit, 
allégorie de la lumière pascale et imitation de la Vierge de gloire qui 
contient en son sein la lumière du monde »,26 les édifices chrétiens 
trouvent dans ce passage où les structures architecturales ne sont là 
que pour être traversées par la lumière puis la retenir, une expression 
tout à fait remarquable dans la poésie de Fortunat. 

1.2.3	 Les villas : l’exemple des carmina 1.18 et 1.19 

Le discours sur les villas dans l’œuvre de Fortunat, qui s’inscrit ainsi 
dans toute une tradition littéraire tout en la renouvelant, constitue 
une autre forme d’interaction entre architectures et paysage sur 
le fond d’une nature à la fois terrestre et spirituelle, mais aussi 
sur le fond de l’activité spirituelle des évêques. J’ai déjà abordé 
précédemment, avec d’autres,27 la très riche intertextualité littéraire 
qui caractérise les poèmes 1.18 à 1.20, petit cycle consacré aux villas 
de l’évêque Léonce de Bordeaux, ainsi que « l’importance accordée 
au paysage » dans les villas d’Aquitaine et dans les villas en général 
par les bâtisseurs de villas.28 Dans ces trois textes l’architecture de 
la villa, représentée de manière très schématique, vient s’insérer 
au milieu d’une nature qui unit allusions référentielles et mémoire 
littéraire. C’est ce que montrent les huit premiers vers de 1.18 qui 
unissent des réminiscences virgiliennes, ovidiennes et staciennes :

Est locus, aestifero quamuis sit tempore feruor, 
Quo uiret adsidue flore refectus ager,

Respirant croceis depicta coloribus arua,
Fragrat odoriferis blandior herba comis.

Incola Bissonnum uocat hunc de nomine prisco� 5
(Milia septem urbs hinc Burdegalensis abest);

Qua possessor amans praetoria grata locauit,
Partibus atque tribus porticus aequa subit.29

Mais l’on pourrait citer aussi les dix premiers vers du carmen 1.19 
qui introduisent un uiator emblématique et en mouvement. Pendant 
son ascension, il fait une expérience visuelle, celle de la découverte 
d’une architecture remarquable à mi-pente : 

26  Cf. Herbert de la Portbarré-Viard 2021, 238.
27  Cf. en particulier les pages consacrées à ce sujet par M. Roberts (2009b, 71‑82) 
et L. Galli Milić (2011). 
28  Cf. Balmelle 2001 ; Herbert de la Portbarré-Viard 2011b.
29  Ven. Fort. carm. 1.18.1‑8.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 198
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

Inter opima ferax qua uoluitur unda Garonnae,
Vereginis ripis uernat amoenus ager:

Hic breuis ascensus leni subit aggere cliuum,
Carpit et obliqua molle uiator iter;

Altior a planis aruis minor eminet altis:� 5
Nec humilis nimium necue superbit apex.

Colle sedet medio domus aedificata decenter,
Cuius utrumque latus hinc iacet, inde tumet.

Machina celsa casae triplici suspenditur arcu,
Quo pelagi pictas currere credis aquas.30� 10

L’architecture qui vient interférer avec le doux paysage des bords de 
la Garonne est celle d’un portique, situé au milieu de la colline et au 
milieu du poème, décrit avec précision par le poète sans que cette 
précision permette d’entrevoir de manière complètement réaliste la 
construction évoquée.31 

1.2.4	 La mémoire visuelle de Fortunat au sujet des villas 

Pour varier mon approche de ces textes si riches, je souhaiterais ici 
m’intéresser à ce que l’on pourrait reconstituer de la mémoire visuelle 
de Fortunat concernant les villas. Installé en Gaule mérovingienne, 
et à Poitiers en particulier au milieu des années 560, il semble avoir 
parfaitement intégré la riche culture des villas d’Aquitaine dans 
l’Antiquité tardive, remarquablement étudiée par la regrettée C. 
Balmelle.32 Cependant, je me suis demandé si sa culture visuelle sur 
les villas n’avait pas pu commencer dans sa Vénétie d’origine. 

La question est d’abord de savoir s’il y avait en Vénétie, pendant 
l’Antiquité tardive (IVe-VIe siècle) des villas romaines encore utilisées 
dont Fortunat, né à Duplauilis (actuelle Valdobiaddene) et qui a 
vécu dans la région de Trévise entre 530 et 565, aurait pu avoir 
une connaissance visuelle. Dans le nord de l’Italie, plusieurs villas 
connaissent une réelle phase d’agrandissement et d’embellissement 
aux IIIe et IVe siècle.33 Les villas semblent donc une réalité encore 
existante dans l’Antiquité tardive en Vénétie, même si elle est 

30  Ven. Fort. carm. 1.19.1‑10.
31  Sur ce portique et les difficultés d’interprétation de son décor, peut-être évoqué 
dans les vers suivants, cf. Herbert de la Portbarré-Viard 2011a, 393‑6.
32  Cf. Balmelle 2001.
33  Je remercie ma collègue M. Carrive qui enseigne l’archéologie à l’université de 
Poitiers de m’avoir orientée en ce qui concerne ce sujet et de m’avoir indiqué la référence 
à M. de Franceschini, Le ville romane della X Regio (Venetia e Histria): catalogo e carta 
acheologica dell’insediamento romano nel territorio, dall’età republicana al tardo impero. 
Rome, 1998.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 199
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

difficile à saisir notamment pour des raisons de datation des vestiges 
archéologiques (fouilles souvent anciennes qui n’étaient pas soumises 
aux contraintes des campagnes d’aujourd’hui), mais aussi en raison de 
l’absence de témoignages textuels sur l’état de ce type d’édifice dans 
cette zone géographique en Italie à cette époque, à ma connaissance. 
Cependant, le témoignage de Cassiodore sur la perpétuation de la 
vie dans les villas en plein VIe siècle évoqué par C. Sfameni34 va 
également dans le sens d’une appréhension de ce type d’édifice par 
Fortunat dès ses premières années italiennes. 

Fortunat fait carrière dans les dernières années du VIe siècle, 
donc deux siècles après la datation haute envisagée pour ces édifices 
de Vénétie : il y a donc de bonnes chances qu’il les ait vues dans un 
état de dégradation matérielle fréquent dans l’Antiquité tardive.35 
Il est possible d’établir un rapport entre cette réalité et l’intérêt 
de Fortunat pour les travaux de rénovations effectués par Léonce 
dans ses villas, mais aussi pour les travaux de rénovation d’édifices 
religieux. Par ailleurs un assez grand nombre d’édifices cités dans 
le livre de M. De Franceschini36 sont situés au bord de l’eau ou d’une 
rivière, ce qui pourrait permettre de tisser une sorte de lien entre 
les bords de la Garonne et ceux des fleuves et rivières de Vénétie, 
mais cette remarque doit tenir compte des transformations du 
paysage survenues depuis l’Antiquité. Il faut également mentionner 
le cas du castellum de Nizier décrit dans le carmen 3.12, ce type 
de villa fortifiée représenté en Italie à partir de l’époque de l’Italie 
ostrogothique37 constituant une autre modalité d’interaction entre 
architecture et paysage et sans doute un autre type de mémoire 
visuelle.

1.2.5	 Les villes : les cas de Metz et Verdun

Enfin les images de villes que l’on rencontre dans les carmina 3.13, 
dédié à l’évêque Villicus de Metz, et 3.23, dédié à l’évêque Airy de 
Verdun, reflètent à la fois la christianisation de l’image de la nature 
et l’avènement d’un nouveau pouvoir dans la Gaule christianisée, 

34  Sfameni 2006, 206‑7.
35  Cf. à ce sujet Sfameni 2006, 289 : « Molte ville sopravvissero tra il V e il VI secolo 
in uno stato di ‘lenta agonia’ ». 
36  Certains édifices de Vénétie présentés dans l’ouvrage ont conservé des fragments 
de décors assez élaborés (cf. en particulier Saletto di Vigodarzere).
37  Cf. Sfameni 2006, 234‑9 et en particulier 238 où est opéré un rapprochement 
entre le carmen 3.12 de Fortunat, le carmen 2.10 d’Ennode de Pavie qui, quelques 
décennies avant Sidoine, décrit la résidence de campagne de l’évêque Honorat de 
Novare, et certains poèmes de l’Appendix Maximiani. Sur le carmen 3.12, cf. Herbert 
de la Portbarré-Viard 2014. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 200
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

celui des évêques. Situées dans une douce campagne qui n’est pas 
sans rappeler le cadre des villas de Léonce, réduites pour l’essentiel 
à leurs murailles qui semblent matérialiser visuellement la protection 
spirituelle de leurs évêques, elles constituent une autre forme 
d’interaction entre architectures et paysages. L’exemple des deux 
villes, Metz et Verdun, montre qu’elles font l’objet d’un traitement 
littéraire assez proche. 

L’empreinte de l’histoire se fait sans doute jour à travers l’insistance 
sur les murailles chez Fortunat qui est un poète contemporain de la 
reconquête de l’Italie par Justinien, mais on voit réapparaître dans 
les deux poèmes cette notion de paysage spirituel, déjà évoquée 
plus haut à propos des apôtres Pierre et Paul et de la cathédrale de 
Nantes, et sur le fond duquel surgissent les œuvres des évêques. Je 
citerai d’abord ici un passage du carmen 3.13, dédié à Vilicus, évêque 
Metz, qui est un bel exemple d’insertion, dans un cadre empreint 
de douceur et de réminiscences littéraires, de la ville en tant que 
réalité architecturale représentée par ses remparts et le fleuve qui 
l’arrose. Metz est présentée à travers la thématique du regard des 
destinataires, fréquente dans l’œuvre de Fortunat :

Deliciosus ager ridet uernantibus aruis;
Hinc sata culta uides, cernis at inde rosas.

Prospicis umbroso uestitos palmite colles,
Certatur uaria fertilitate locus.

Vrbs munita nimis, quam cingit murus et amnis,� 15 
Pontificis merito stas ualitura magis:

Vilicus, aetheriis qui sic bene militat armis,
Stratus humi genibus te leuat ille suis.

Vnde humilis terris te proicis, alme sacerdos,
Orando hinc patriae ducis ad astra caput;� 20 

Fletibus adsiduis acquiris gaudia plebi:
Pastoris lacrimis laetificantur oues.38

Dans le cas de la ville de Verdun, qui est au cœur du carmen 3.23, 
l’on retrouve la même apostrophe successive à la ville personnifiée 
puis à l’évêque, mais c’est l’évêque Airy, dont les mérites grandissent 
la ville, qui est présenté comme un véritable paysage spirituel sur 
lequel la cité se détache. C’est également Airy qui pourvoit la ville 
en moissons spirituelles : 

Vrbs Vereduna, breui quamuis claudaris in orbe,
Pontificis meritis amplificata places:

Maior in angusto praefulget gratia gyro,

38  Ven. Fort. carm. 3.13.11‑22.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 201
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

Agerice, tuus quam magis auxit honor.
Plurima magnarum fudisti semina laudum,� 5

Quae matura operis fertilitate metes.
Tempore praesenti uictum largiris egenis,

Vnde futura dies centuplicabit opes.
Dogmatis arcani reseras penetralia pastor,

Nec solum dapibus, pascis et ore greges.39� 10

La nutrition spirituelle associée à Airy, l’ascension spirituelle associée 
à Villicus font surgir, au-delà de ces tableaux de cités structurées 
pour ainsi dire par leurs remparts, les horizons du ciel qui semblent 
interférer à leur tour avec le paysage terrestre. Ce glissement de plan 
évoque à mes yeux la figure de la métalepse40 qui est, je le pense, une 
des clés pour l’approche et la compréhension de nombreux carmina 
de Fortunat.41

Ce parcours à travers les interactions entre architectures et 
paysage nous a permis de constater qu’elles avaient un caractère à 
la fois très visuel et très spirituel dans les poèmes au centre desquels 
elles se trouvaient insérées comme des motifs. Cette insertion entre 
d’ailleurs en résonance avec la notion de « tissage poétique » qui 
est au cœur de la poétique de Fortunat. Ce tissage poétique est 
également un tissage visuel, comme on peut l’envisager à travers les 
réflexions d’ordre métapoétique que l’on rencontre dans son œuvre. 

2	 Le tissage poétique des images visuelles  
dans les Carmina

Le tissage poétique des images visuelles prend d’abord une forme très 
particulière dans l’œuvre de Venance Fortunat. Il a en effet introduit 
dans le recueil des Carmina plusieurs pièces poétiques qui renouent 
avec une tradition représentée deux siècles plus tôt par Optatien 
Porphyre,42 celle des carmina figurata :43 les carmina 2.4 et 2.5 sur le 
thème de la Sainte Croix, en liaison avec le culte de la Sainte Croix, 

39  Ven. Fort. carm. 3.23.1‑10.
40  Sur la figure complexe de la métalepse, cf. par exemple Genette 2004. 
41  C’est ce que j’ai essayé de montrer lors d’une journée d’étude sur la notion de 
métalepse, Métalepse du texte et métalepse de l’image au Moyen Âge, EHESS, Paris, le 
7 novembre 2024. L’article tiré de cette intervention, « Réflexions sur la pertinence et 
l’applicabilité de la notion de métalepse aux Carmina de Venance Fortunat à la frontière 
entre Antiquité tardive et Haut Moyen Âge » sera publié dans la revue en ligne Images 
re-vues. Histoire, anthropologie et théorie de l’art.
42  Cf. récemment à ce sujet Squire 2017.
43  En ce qui concerne les carmina figurata, cf. les remarques de M. Reydellet pour 
les pièces du livre 2.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 202
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

qui connut un développement considérable avec l’arrivée des reliques 
de celle-ci à Poitiers en 569, et le carmen 5.6a adressé à Syagrius, 
évêque d’Autun, composé pour obtenir la libération d’un prisonnier.44 
Cette poésie visuelle des carmina figurata de Fortunat est l’une des 
raisons de sa postérité à l’époque carolingienne et au-delà comme 
l’a montré C. Treffort dans l’un de ses articles.45 Je m’efforcerai 
d’envisager dans les lignes qui suivent les implications métapoétiques 
de ces carmina figurata pour d’autres poèmes de leur auteur. 

2.1	 Des carmina figurata à l’insertion des images textuelles 
dans les Carmina 

Ces carmina de Fortunat ne nous intéressent pas seulement parce 
qu’ils constituent un autre avatar de sa culture visuelle, mais aussi 
parce que leur « confection » commentée par notre poète apporte un 
éclairage sur le fonctionnement et la construction de la visualisation 
dans d’autres poèmes. C’est ce que nous montre le carmen 5.6 dont 
l’étude est particulièrement intéressante pour notre réflexion. 

2.1.1	 Le carmen 5.6 : un texte programmatique

Le carmen 5.6a est en effet précédé de réflexions d’ordre 
programmatique sur la confection d’un texte de ce genre dans le 
carmen 5.6, qui est en réalité une lettre en prose adressé à Syagrius 
lui-même.46 Après avoir évoqué dans le §7 de ce texte, en un passage 
inspiré de l’Ars poetica d’Horace, la possibilité de mêler peinture et 
poésie « de manière à tisser une seule toile qui fût à la fois poésie 
et peinture » (ut ordiretur una tela simul poesis et pictura), Fortunat 
donne au §14 de la même lettre une magistrale description de la 
fabrication du carmen figuratum qui fait apparaître un chrisme au 
centre de la trame : 

Habes igitur opus sic uno textu quadratum, ut sit legendo 
quinquifidum; et cum sint triginta tres tam uersus quam litterae, 
ad similitudinem Christi carnalis aetatis, qua nos absoluit unus 
resurgens, adhuc duo per capita, duo ex obliquo, unus quoque per 

44  Sur l’impossibilité d’établir la chronologie relative de ces différentes pièces, 
cf. Brennan 2019, 28. 
45  Cf. Treffort 2013, 47, qui définit Fortunat comme « une sorte de relais entre le 
(re)créateur des uersus intexti du IVe siècle et les auteurs carolingiens ».
46  Cf. Ven. Fort. epist. (carm. 5.6). Nous renvoyons ici à l’article de Brennan 2019, 
mais aussi à l’article de M. Manca dans le présent ouvrage.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 203
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

medium legitur in discensu: unde fit ut se finito uersu littera non 
finiret, quia etsi in directo peruenit ad terminum, tamen cursus illi 
superest in discensu, quia adhuc coniungitur in finali uersiculo.47 

Vous avez donc là un ouvrage cadré dans l’unité de sa texture de 
telle manière qu’il se divise en cinq parties à la lecture. Alors que 
les vers et les lettres sont au nombre de trente-trois, symbolisant 
la vie charnelle du Christ par laquelle il nous sauva, Lui seul, 
en ressuscitant, on lit en plus de haut en bas, deux vers sur les 
tranches, deux en oblique et un au centre. Ainsi, quand le vers 
finit, la lettre ne finit pas, parce que, si, en droite ligne elle est 
parvenue au terme, il ne lui reste pas moins à entrer en jeu dans le 
sens vertical, puisqu’elle se rattache encore au vers de la bordure. 
(Traduction de M. Reydellet)

Dans ce passage fascinant, où il reprend à son compte toute la 
tradition de « la métaphore textile de l’écrit héritée de l’Antiquité 
grecque,48 devenue familière au monde latin à partir de Cicéron »,49 
le poète nous montre comment le verbe, pris dans la trame du poème, 
se fait chair, puisqu’il fait surgir, pour ainsi dire, dans l’infinité 
potentielle du temps de la lecture la figure du chrisme.

2.1.2	 De la possibilité d’appliquer ces propos 
programmatiques aux textes précédemment étudiés

Il s’agit de se demander en quoi cette lettre programmatique peut 
également être appliquée à la technique de composition des Carmina 
précédemment examinés dans le cadre de l’étude des interactions 
entre architectures et paysages et de leur dimension visuelle. Venance 
Fortunat lui-même invite à une approche de ce genre dans le même 
carmen 5.6 en un passage où il se présente dans un état d’oisiveté 
abrutissant, et prononce quelques mots très intéressants sur le 
manque d’inspiration auquel il est alors confronté : nihil uelleretur 
ex uellere quod carminaretur in carmine, dont M. Reydellet donne la 
traduction suivante : « je ne tondais rien de ma toison pour le tramer 
dans la trame de mes vers ».50 Il s’appuie sur le double sens du verbe 
carminare qui signifie « mettre en vers »,51 mais aussi « carder de 

47  Ven. Fort. epist. (carm. 5.6) 14. 
48  Cf. à ce sujet l’ouvrage désormais classique de Scheid et Svenbro 2003. 
49  Treffort 2013, 47. 
50  Reydellet 1998, 26.
51  Sidoine Apollinaire l’emploie à deux reprises avec ce sens dans sa correspondance 
(cf. Sidon. epist. 1.9.6 et epist. 9.15.1, v. 25).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 204
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

la laine »,52 le sens de carmen comme « carde », « peigne à carder » 
se rencontrant précédemment chez Claudien (Eutr. 2.458). Donner 
à carmen le sens de « peigne à carder » met au cœur de l’œuvre 
de Fortunat le tissage et plus exactement le métier à tisser et son 
fonctionnement comme métaphore de son écriture poétique.

Il me semble intéressant de réfléchir à la manière dont cette lettre 
programmatique peut être appliquée à la technique de composition 
des Carmina précédemment examinés. En effet, la notion de tissage 
textuel53 qui permet de faire apparaître une image au centre du texte 
y est également présente, et elle peut être considérée comme une 
pratique métapoétique qui a des implications à la fois esthétiques 
et spirituelles. Il me semble notamment que la notion de motif tissé 
au milieu de la figure, indissociable des carmina figurata, comme il 
apparaît dans le texte cité plus haut, est opérationnelle pour aborder 
certains des poèmes évoqués plus haut où les architectures, qu’il 
s’agisse d’un édifice religieux, d’une villa ou d’une cité, s’inscrivent 
manifestement au centre de l’image textuelle qui est toujours en 
lien, comme on a pu le voir plus haut, avec la spiritualité chrétienne. 
Fortunat donne ainsi, avec la sensibilité qui lui est propre, une 
nouvelle variation de cette esthétique du médaillon qui est chère à 
la poésie latine tardive.54

2.2	 Tissage textuel et images visuelles  
dans les Carmina de Fortunat

2.2.1	 Le cadre visuel de l’image textuelle

La notion de tissage textuel, telle qu’elle est évoquée en pleine action 
dans le passage du carmen 5.6 cité plus haut, comprend également 
celle de cadre de l’image admirablement évoquée en quelques mots : 
Habes igitur opus sic uno textu quadratum, dont M. Reydellet donne 
la traduction suivante : « Vous avez donc là un ouvrage cadré dans 
l’unité de sa texture ».55 L’expression textu quadratum peut facilement 
être rapprochée du cadre constitué par les limites du poème par 
analogie avec le cadre en bois du métier à tisser. Et ce rapprochement 
semble particulièrement opérant dans le cas de certains poèmes 

52  Ce sens de carminare attesté chez Varron (L.L. 7.54) est bien signalé dans le 
Dictionnaire étymologique de la langue latine d’A. Ernout et A. Meillet, 101.
53  Sur la métaphore du tissage chez Fortunat, cf. en particulier Brennan 2019, 30‑1.
54  Cf. par exemple à ce sujet Charlet 2008, 162.
55  Ven. Fort. epist. (carm. 5.6) 14. Reydellet 1998, 30.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 205
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

épigrammatiques de Fortunat56 à l’intérieur desquels on peut 
souvent observer une délimitation très soignée des tableautins 
qu’ils présentent. C’est le cas par exemple des poèmes sur les villas 
de Léonce évoqués plus haut où l’architecture placée au centre de 
l’image est bordée par l’évocation d’une nature paradisiaque.57 

C’est également le cas de certaines épigrammes liées aux édifices 
religieux : dans le carmen 1.6 l’image de l’édifice placé sur une 
éminence58 est délimitée d’un bout à l’autre du poème par l’évocation 
d’un paysage qui peut être rapproché d’une nature paradisiaque59 
et par l’évocation de deux dons, celui de l’édifice par Léonce,60 celui 
de voiles destinés à l’édifice par Placidine.61 De manière plus ample, 
dans le carmen 3.7, dédié à la cathédrale de Nantes, ce sont deux 
cadres successifs sur le fond desquels surgit à plusieurs reprises 
l’édifice : le paysage spirituel des vv. 1‑26 qui laisse ensuite place à 
la somptueuse description de la tour de l’édifice, puis de sa partie 
intérieure ; la nuit étoilée des vv. 43‑50 dans laquelle s’élève l’édifice 
perçu comme un astre dans les ténèbres par un pèlerin emblématique 
avant que le poète ne repasse une dernière fois, avec virtuosité à 
l’intérieur de l’édifice.62 

Les deux poèmes dédiés aux villes de Metz (carmen 3.13, 44 vers) 
et Verdun (carmen 3.23, 22 vers) offrent le même cadre visuel des 
murailles qui enserrent la ville, mais la première se détache sur le 
fond d’un paysage champêtre, qui peut également évoquer le paradis 
avec ses uernantibus aruis et ses umbroso uestitos palmite colles, 
tandis que la deuxième apparaît sur le fond d’un paysage spirituel, 
celui de l’évêque Airy qui constitue le véritable trésor de la ville, 
faisant écho à Vilicus qui, dans le poème précédent, élève la ville 
vers le ciel. Dans les deux cas, le cadre protecteur de l’enceinte qui 
contient un autre protecteur, le saint évêque, fonctionne comme le 
cadre d’un tableau qui, par ses murailles, évoque également une 
autre composition visuelle soigneusement ordonnée que je ne ferai 
qu’évoquer ici : celle de la ville de Tolède vue à travers le regard de la 
princesse Galesvinthe dans le long poème élégiaque de 370 vers qui 

56  Une grande partie de l’œuvre poétique de Fortunat rentre en effet dans le cadre 
du genre épigrammatique, de l’epigramma breue à l’epigramma longum. Cf. la notice 
Venance Fortunat dans le Dictionnaire de l’épigramme littéraire dans l’Antiquité grecque 
et romaine, 1485‑90.
57  Cf. les exemples des carmina 1.18 et 1.19 donnés dans la première partie de cet 
article.
58  Ven. Fort. carm. 1.6.5‑22.
59  Ven. Fort. carm. 1.6.5 et 13‑16.
60  Ven. Fort. carm. 1.6.5‑6.
61  Ven. Fort. carm. 1.6.21.
62  Ven. Fort. carm. 3.7.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 206
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

lui est consacré.63 Ce magnifique et étrange tableau, inséré dans le 
discours de reproche adressé par Galesvinthe à la cité, nous entraîne 
dans la thématique de la ville imaginée, d’un paysage mental, et 
il constitue un exemple original de l’intérêt que prend Fortunat à 
mettre la ville en poésie, une ville dont le seul bâti évoqué sont les 
murailles dont la force visuelle dans l’Occident du VIe siècle suffit à 
faire surgir un monde. 

On rencontre donc dans les Carmina de Venance Fortunat une 
véritable esthétique de la mise en place d’un cadre visuel qui 
constitue l’une des caractéristiques de sa poésie. Pour renouer avec 
la métaphore du tissage mise en place dans le carmen 5.6 avec toutes 
ses implications métapoétiques, il nous faut maintenant revenir sur 
la notion de tissage textuel qui se développe à l’intérieur du cadre 
visuel du poème.

2.2.2	 Construction visuelle des images poétiques  
et tissage textuel 

La construction visuelle des images poétiques dans les Carmina de 
Venance Fortunat me semble à priori relever en bonne partie de la 
notion de tissage textuel, c’est-à-dire de l’entrelacement de divers 
fils descriptifs et narratifs (paysage, constructions et architectures, 
arrière-plan spirituel ici) qui produit un effet visuel. Certains 
des poèmes déjà évoqués dans cette contribution me semblent 
particulièrement bien illustrer cette notion de tissage textuel et je 
ne reviendrai que sur certains d’entre eux particulièrement aptes à 
étayer mon propos. 

C’est le cas par exemple des vv. 5‑20 du carmen 1.6 dédié à 
saint Martin qui reposent, comme nous l’avons vu plus haut, sur 
l’entrelacement étroit d’éléments matériels et spirituels entre la terre 
où se trouve l’édifice de culte en hauteur et les signes avant-coureurs 
du ciel auquel il est associé, sous les yeux d’un pèlerin emblématique 
mais aussi sous ceux du lecteur visualisateur. 

Le carmen 1.18 consacré au domaine de Besson, propriété de 
l’évêque Léonce II, est également un très bel exemple de tissage 
textuel, puisqu’il entremêle très étroitement les réminiscences 
littéraires, les différents éléments descriptifs liés à un paysage 
sensoriel (à la fois visuel, auditif, olfactif et tactile), la représentation 
visuelle de l’architecture (ou plutôt de l’acte architectural) et l’exégèse 
spirituelle de cette dernière que nous donnons maintenant : 

63  Ven. Fort. carm. 6.5.97‑122.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 

Lexis Supplementi | Supplements 21 207
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

Strauerat ipsa solo senio rapiente uetustas. 
Perdiderat uultum forma decora suum.

Haec meliore uia reuocat labor ille Leonti,
Quo praesente domos nulla ruina premit.

Nunc quoque prosperius uelut aula sepulta resurgit
Et fauet auctori uiuificata suo.64

Les images issues du l’entrelacement de différents fils dans la trame 
des poèmes peuvent également apparaître dans le cadre d’un texte 
plus ample ; c’est par exemple le cas du poème dédié à la cathédrale 
de Nantes où apparaissent insérés successivement dans la trame 
textuelle le paysage spirituel représenté par les deux saints65 et les 
différentes parties de l’édifice : l’élévation de la tour qui entraîne 
l’élévation du regard du fidèle,66 l’intérieur de l’édifice animé par le 
jeu des reflets entre les différents éléments du décor dans la lumière 
du jour qui semble présenter une recréation du monde ;67 l’extérieur 
de l’édifice dont les fenêtres sont comme « cousues » à l’interface 
entre l’extérieur et l’intérieur, entre la lumière et les ténèbres,68 avant 
un retour final à l’intérieur de l’église.69

Ce poème constitue un magnifique exemple de la virtuosité 
de Fortunat dans l’art de susciter des figures visuelles faites de 
fils divers dans la trame textuelle, de carminare in carmine pour 
reprendre l’expression du carmen 5.6 citée plus haut.

Il y a, selon moi, un rapport intrinsèque et fondateur entre la notion 
de carmina figurata et la notion de tissage de l’image visuelle dans 
les Carmina qui fait de certains d’entre eux des objets singuliers 
entre texte et image, des iconotextes en quelque sorte : ils constituent 
l’autre pendant de l’extraordinaire poétique visuelle de Venance 
Fortunat. 

Ces quelques réflexions sur la construction visuelle des images 
poétiques, concentrées ici sur les interactions visuelles entre 
architectures et paysages, me conduisent à souligner le caractère 
extrêmement vivant et dynamique de ces images visuelles chez 
Venance Fortunat, ainsi que l’implication narrative fréquente de 
l’auteur et du lecteur-visualisateur, ce dernier devant se faire aussi 
exégète de l’image qui a toujours chez notre poète une dimension 
spirituelle. Les interactions visuelles entre architecture et paysage 
renvoient de manière plus générale à l’importance de la dynamique 

64  Ven. Fort. carm. 1.18.11‑16.
65  Ven. Fort. carm. 3.7.1‑22.
66  Ven. Fort. carm. 3.7.27‑34.
67  Ven. Fort. carm. 3.7.35‑40.
68  Ven. Fort. carm. 3.7.41‑50.
69  Ven. Fort. carm. 3.7.51‑6.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 208
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 189-208

à la fois visuelle et spirituelle des images aux yeux de notre poète. 
Un très bel exemple de ce caractère vivant et dynamique des images 
visuelles, dans un sens spirituel, me semble être le carmen 2.3, 
les vers en l’honneur de la Sainte Croix et de l’oratoire du palais 
épiscopal de Tours, où les croix brodées semblent se multiplier sur 
les voiles obtenus par l’évêque Grégoire sous le regard du lecteur :

Pallia nam meruit, sunt quae cruce textile pulchra 
Obsequiisque suis Crux habet alma cruces,

Serica quae niueis sunt agnaua blattea telis,
Et textis crucibus magnificatur opus.70

Ce caractère performatif des images visuelles, particulièrement net 
dans ce passage pour les auditeurs ou lecteurs-visualisateurs du 
poème, fait éclater les limites entre le texte et les images mentales 
qu’il suscite, ce qui me semble l’un des fondements de la poétique 
de Fortunat. Il annonce à la fois la multiplication de l’insertion des 
images visuelles dans les manuscrits médiévaux et l’importance des 
interactions entre texte et image dans les siècles du Moyen Âge. 

70  Ven. Fort. carm. 2.3.17‑20.

Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard
Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat 



﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 209
Submitted 2025-06-19  |  Accepted 2025-09-02  |  Published 2026-01-21	
© 2026 Stella  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/013

Gli schemi degli epitafi poetici 
di Venanzio Fortunato  
come modello generativo
Dai Carolingi all’epitafio  
del paladino Rolando
Francesco Stella
Università di Siena, Italia

﻿ Abstract  The contribution, starting from a picture of the latest news in research 
on Venantius’ poetry, focuses on verse epitaphs of the fourth book of Venantius’ 
Carmina, trying to individuate formulas and patterns coming from the language of the 
poetical epigraphs of late antiquity and checking their afterlife in Carolingian epitaphs. 
The materials are sorted by typologies such as ‘basic language’, ‘epic formulas’, 
‘environmental patterns’, ‘Alcuinian spreading’, ‘ideological contrapositions’, ‘dual use’ 
(same text in two different epigraphs). The last subchapter is dedicated to the reuse of 
Venantius’ formulas in the epitaph of the ‘paladin’ Roland in the twelfth century Historia 
Turpini and its versification Karolellus.

Keywords  Venantius Fortunatus. Epitaphs. Verse inscriptions. Early medieval Latin 
poetry. Roland the paladin.

Sommario  1  Gli studi recenti. – 2 Gli epitafi. – 3 Linguaggio epigrafico di base. – 
4 Iunctura epigrafica a diffusione ambientale. – 5 Deviazione epica. – 6 Irradiazione 
alcuiniana a decorso limitato e recupero epico da Venanzio. – 7 Iunctura antinomica a 
carattere ideologico con reimpiego sia epigrafico sia epico-agiografico. – 8 Irradiazione 
alcuiniana ma recupero prevenanziano. – 9 Dual use. – 10 Caso unico di reimpiego 
centonistico nell’epica: l’epitafio del paladino Rolando. – 11 Conclusioni.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/013&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 210
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

1	 Gli studi recenti

Diversamente da come scrive Pavese ne La Bella Estate, a volte è 
bello tornare in un luogo dove si è stati bene: il convegno Cassamarca 
del 2001 fu infatti un evento piacevole per me sul piano personale 
quanto felice sul piano scientifico, per il rilancio che ha prodotto 
complessivamente negli studi su Venanzio Fortunato. Il mio 
contributo1 in quell’incontro, che è rimasto finora l’unico mio apporto 
alla ricerca su questo poeta a parte la direzione di una tesi dottorale 
2017‑19,2 è stato molto fortunato, come si poteva prevedere dal nome 
del poeta, perché grazie alla benevolenza di lettori, studenti e colleghi 
è stato utilizzato molto più di quanto mi aspettassi e ha generato, se 
così posso presumere, un’attenzione all’influenza di Venanzio sulla 
letteratura successiva che prima non era certamente così vigile. Esso 
raccoglieva a sua volta il testimone di lavori fondamentali, sia quelli 
di padri pionieri come Manitius o Bezzòla, sia più recenti – recenti 
allora, nel 2001 – come l’indagine di Antonio Placanica3 sulla 
tradizione manoscritta, l’acuta interpretazione di Peter Godman sul 
ruolo di Venanzio nel Karolus Magnus et Leo Papa e nel poema di 
Ermoldo Nigello,4 e la magistrale esplorazione di Robert Favreau, 
che risaliva a un piccolo ma qualificato convegno trevigiano del 
1990, sulle riprese dell’epigrafia poetica venanziana negli epigrammi 
successivi.5 

Da allora ad oggi, molti altri progressi hanno visto la luce: fra i 
volumi più recenti, nel 2009 il magistrale The Humblest Sparrow 
di Michael Roberts;6 la bella miscellanea Musa medievale curata 
nel 2016 da Donatella Manzoli,7 la tesi socioprosopografica di Enno 
Friedrich Das Christliche Weltgewebe des Venantius Fortunatus: 
Weltbeziehungen und die Carmina presentata a Graz nel 2020,8 lo 
studio teologico edito da Benjamin Wheaton nel 2022 Venantius 
Fortunatus and Gallic Christianity: Theology in the Writing of an 

1  Stella 2003; 2020. 
2  Mi riferisco alla tesi di perfezionamento SISMEL di Matteo Saracini. 
3  Placanica 2005.
4  Godman 1987; 1995. Godman trova tracce di Venanzio nel KMLP, in Ermoldo Nigello, 
nel Poeta Saxo, in Milone, in Agio di Corvey, soprattutto in luoghi e strumenti ricorrenti 
come proemi, il topos del poeta navigatore, le scene di caccia, i banchetti, gli itinerari 
fluviali, le parate di personalità, il paradiso cortese, il ricordo di morti importanti e 
le consolationes.
5  Favreau 1993. 
6  Roberts 2009b.
7  Manzoli 2016. 
8  Friedrich 2020, consultabile alla pagina https://unipub.uni-graz.at/obvugrhs/
content/titleinfo/5581234.

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

https://unipub.uni-graz.at/obvugrhs/content/titleinfo/5581234
https://unipub.uni-graz.at/obvugrhs/content/titleinfo/5581234


Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 211
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

Italian émigré in Merovingian Gaul9 e infine il saggio recentissimo e 
più tradizionalmente critico-letterario di Lorenzo Livorsi Venantius 
Fortunatus’s Life of St Martin: Verse Hagiography between Epic and 
Panegyric pubblicato nel 2023.10 

Fra i molti contributi in articolo è invece impossibile menzionare 
anche solo i più stimolanti, ma colpisce comunque la varietà del 
taglio: da quello linguistico a quello spirituale, da quello teologico 
a quello storico, storico-artistico o storico-sociale. Su tutti spicca, 
coerentemente con quanto accade oggi nella critica di ogni 
letteratura, il nuovo filone di analisi delle descrizioni e interazioni 
paesaggistiche, artistiche e architettoniche che madame Herbert de 
la Portbarré-Viard svilupperà qui fra pochi minuti, dopo averci dato 
un saggio del metodo nel suo magnifico volume.11

Ho pensato dunque di ripartire dal mio unico vecchio contributo, 
coniugandolo con occasioni di riflessione che, oltre Treviso, mi 
consentiranno di sviluppare la rilettura di Venanzio in contesti 
diversamente specifici: da una parte l’attenzione all’epigrafia 
esercitata dal Centre d’études supérieures de civilisation médiévale 
a Poitiers, con cui sto collaborando in questi anni, dall’altra il 
congresso del Mittellateiner Komitee di Norinberga, dove mi è stata 
chiesta una relazione sull’epica altomedievale che non può non tener 
conto di Venanzio. Ho pensato perciò di esplorare la forza generativa 
o rigenerativa del codice poetico venanziano nel settore specifico 
dell’epitafio epigrammatico e delle sue ricezioni e riscritture epiche, 
ripartendo dunque da Favreau e Godman ma cambiando metodo 
rispetto a quanto avevo proposto venti anni fa. Quel mio contributo, 
ripubblicato in inglese nel 2020 per via delle statistiche sulla dulcedo, 
individuava una serie nutrita di autori che hanno riutilizzato, imitato, 
ripreso o variato espressioni di Venanzio, rintracciati sulla base di 
studi precedenti, di indici e di letture a tappeto che mi erano costate 
mesi di lavoro. Non era ancora disponibile infatti uno strumento di 
cui è presente qui uno dei creatori, Paolo Mastandrea: il cd‑rom 
di Poetria Nova, che ha trasformato gli studi intertestuali di 
poesia mediolatina.12 Con questo ausilio, credo, altri studiosi, fra 
cui Francesca Tarquinio, hanno incrementato le liste di influenze 
che avevo proposto ed esteso la consapevolezza della pervasiva e 
tentacolare presenza di Venanzio nella poesia successiva13 e ulteriori 
sviluppi presenterà di qui a poco Armando Bisanti.

9  Wheaton 2022. 
10  Livorsi 2023. 
11  Herbert de la Portbarré-Viard 2023. 
12  Mastandrea, Tessarolo 2010. 
13  Tarquinio 2016. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 212
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

Oggi ci è richiesto un approccio diverso. Non basta più individuare 
relazioni, segnalare continuità, citazioni, riprese e variazioni di un 
nesso, ma occorre cominciare a pesarle, aggregarle, classificarle, 
motivarle, direzionarle. Il mero accumulo di paralleli rischia di 
diventare quella che Pasquali con disprezzo marchiava come 
crenologia, ossessione delle fonti, e deve evolversi a mio parere in 
direzione duplice e integrata: una di tipo warburghiano, l’irradiazione 
delle immagini e delle scene, avviata da Godman e Manzoli per la 
descrizione della caccia e la parata di nobildonne, forse analizzabile 
ora anche con strumenti della cosiddetta intelligenza artificiale come 
quelli sostanzialmente già operativi in software come Tesserae, e 
una di tipo genetico e dunque storico-letterario, tesa a districare e 
caratterizzare i gangli significativi di mediazione testuale diacronica. 
Già Favreau a un certo punto della sua disamina dichiarava di doversi 
arrendere dinanzi alla difficoltà di stabilire se un poeta del XII secolo 
imita Venanzio o una sua fonte classica o un suo imitatore carolingio 
o un lettore dell’XI secolo di poesia carolingia, soprattutto quando 
si tratta di catene di riprese epigrafiche con variazioni minime. E 
il quadro si rivela ancora più delicato se si usa l’ultima versione di 
Musisque Deoque,14 nella quale il materiale epigrafico di datazione 
variabile è notevolmente più ricco, esponendoci a occasioni continue 
di riscoperte e ritrattazioni sui rapporti diacronici per il semplice 
fatto che sia MQDQ sia Poetria Nova collocano i CLE dopo Venanzio 
nella sequenza delle attestazioni mentre buona parte delle epigrafi 
sono databili a un’epoca anteriore a Venanzio e questo solo dettaglio 
modifica, e spesso inverte, il segno dell’imitazione e il ruolo stesso 
di Venanzio nella definizione del linguaggio dell’epigrafia metrica.

Dopo che i molti interventi di cui abbiamo fatto breve memoria 
hanno orientato l’interesse critico alla registrazione, pur non ancora 
conclusa, del minuto e insieme grandioso contributo di Venanzio alla 
creazione del codice poetico dei secoli che lo seguiranno, occorre ora, 
per lui come per altri modelli-generatori – ma Venanzio lo è stato come 
solo Virgilio e Ovidio prima di lui – entrare nei gangli della mediazione, 
sottoporre le rifrazioni e le diffrazioni sia al distant reading delle 
masse testuali sia all’osservazione microscopica del caso per caso, 
anche se questo procedimento comporta una fatica e un dispendio 
di energie che pochi di noi sono ormai disposti a sopportare. Quello 
che deve starci a cuore e che oggi è possibile analizzare è l’apporto 
di Venanzio alla creazione sia di un immaginario sia di un formulario 
integrato, senza limitarci al reimpiego dei singoli frammenti. Noi 
proveremo a esplorarlo per exempla nel genere epigrafico ed epico 
in età carolingia e postcarolingia, presentando qui alcune tracce di 

14  https://www.mqdq.it. 

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

https://www.mqdq.it/


Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 213
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

un panorama che già definii nel 2001 ‘ingovernabile’ ma che, piano 
piano, può cominciare a diventare interpretabile.

2	 Gli epitafi

Una prima ricognizione che ho avuto modo di effettuare è sul IV 
libro dei Carmina, cioè gli epitafi. I sondaggi su alcuni loci critici dei 
28 testi di quel libro hanno dato luogo a 65 pagine di risultati che 
per vostra fortuna non esibisco qui ma che hanno rivelato alcuni 
comportamenti ricorrenti dei tasselli testuali. Ai motivi come il dolore 
dei vivi, la resurrezione, le spoglie mortali, la tomba, il lessico della 
morte ha accennato brevemente nel 2016 la già citata Francesca 
Tarquinio nella seconda parte del suo capitolo di Musa medievale. Il 
lessico del pianto è stato scandagliato invece tre anni fa da Francesca 
D’Angelo15 con una tassonomia tabellare estremamente documentata. 
Io ho provato a moltiplicare i punti di osservazione e insieme della 
diacronia di ricezione e riuso, grazie all’incrocio fra Poetria Nova, 
le integrazioni epigrafiche di MQDQ e la consultazione diretta 
delle edizioni critiche. Ne emergono risultati che a mio avviso ci 
aiutano a individuare direzioni e meccanismi del flusso testuale e che 
andrebbero incrociati con le nuove ricerche sulla poesia epigrafica 
che emergono da conferenze come quelle di Zurigo, St. Andrews, 
Madrid, Berlino.16 Proverò a esporre pochi casi rappresentativi, 
nella percentuale di 10 su 100, procedendo in cerchi concentrici 
dalla locuzione neutra all’elaborazione ideologica e letteraria, per 
focalizzare infine l’attenzione su un caso di importanza massima 
nella storia della letteratura europea.

3	 Linguaggio epigrafico di base

Fra i tanti tasselli del linguaggio epigrafico di base nella codifica 
dei quali Venanzio gioca un ruolo, un caso evidente di irradiazione 
formulare è il nesso in hoc tumulo, che sembrerebbe attestato in 
poesia, fra la fine del primo dattilo e l’inizio del terzo, a partire 
proprio da un epitafio di Ausonio per Polidoro e subito dopo da 

15  D’Angelo 2019. 
16  Il seminario di Zurigo è Venerunt apices: Kommunikation im karolingischen 
Gelehrtennetzwerk 7.-8. März 2019, quello di St. Andrews, Epigraphy and Literature 
in Late Antiquity and the Middle Ages (Monday 4th March 2019), per Madrid La 
poesía epigráfica: retos y nuevas perspectivas en su estudio (Universidad Autónoma 
de Madrid, 23‑25 de noviembre de 2022), per Berlino Epigraphy.info VIII. Workshop 
(Berlin 3‑5.4.2024): https://epigraphy.info/workshop_8/. Il punto della situazione, 
precedente ai convegni menzionati (tutti ancora privi di atti pubblicati), in Horster 2023. 

https://epigraphy.info/workshop_8/


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 214
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

Venanzio nell’epitafio 11 per l’abate Vittoriano di Asan, in Spagna, e 
poi nel 20 per quello dell’altrimenti ignoto Brumachio. Da allora la 
sua diffusione prosegue in epigrafi poetiche di Alcuino, nei Carmina 
Centulensia e altrove fino a riemergere nella produzione poetica 
grazie a Ildeberto di Lavardin. Ma in realtà, rimettendo in ordine 
cronologico le occorrenze epigrafiche che le banche-dati accumulano 
sotto la sigla CLE dopo Venanzio, scopriamo che era già presente 
in 14 iscrizioni metriche, di cui alcune di epoca precristiana.17 La 
ricostruzione della catena evidenzia dunque l’assorbimento e il 
rilancio in Venanzio di un sintagma epitafico quasi tecnico che 
diventa formulare nell’epigrafia ma ricompare in poesia grazie a una 
ripresa del XII secolo proprio da Venanzio.

Auson. epitaph. 19.4 Condor in hoc tumulo bis Polydorus ego. 
Ven. Fort. carm. 4.11.2 Munus in hoc tumulo quod uenereris habes, 
4.20.1 Quisquis in hoc tumulo cineres uis nosse sepulti.
Anth. Lat. 604.1 Corpus in hoc tumulo magni Ciceronis humatum, 
613.6 Cuius in hoc tumulo membra sepulta iacent.
CLE 534.1 [Clausus] in hoc tumulo Pompeius [nunc requiescit], 
1134.4 Iunxit concordi nomen [in] hoc tum[ulo], 1204.2 Quoius in 
hoc tumulo filia parua iacet, 1286.1 Cerne uiator, in hoc [tumulo 
iacet optima coniux], 1395.13 Nuper in hoc tumulo genitoris 
membra locauit, carm. epigr. suppl. AE 1978,00494.1 [In hoc tumulo 
requies]cit bon(a)e [memoriae, carm. epigr. suppl. CIL 13,02480.1 
[In ho]c tumulo requiescit bene(me)moria.

Origine incerta per la clausola membra sepulchro o membra sepulchri 
che si trova in poesia fin da Ennio e Virgilio Aen. 10.558 (Tarquito 
ucciso da Enea), seguito da una nutritissima schiera di epici, anche 
biblici, e in epigrafia fin da CLE 397,18 di Roma, datato fra 81 e 96 
d.C. Venanzio la riprende negli epitafi per i Ruricii di Limoges (4), 
per Cronopio di Périgueux (8), per il sacerdote Ilario (12) e in altri 
carmi come la consolatoria a Giovino (7.12). Le occorrenze sono 
molte decine, equamente suddivise fra tituli e poemi epici o epico-
agiografici e dimostrano l’esistenza di un segmento di vocabolario 
pienamente comune al sistema epigrafico e a quello epico, che 
Cugusi aveva appena cominciato ad indagare per i CLE e che aspetta 
un’esplorazione per la letteratura mediolatina.

Ven. Fort. carm. 4.5.6 Membra sepulchra tegunt, spiritus astra 
colit, 4.8.6 Membra sepulchra tegunt, spiritus astra tenet, 4.12.18 

17  CLE 55 = CIL 6, 10096 = CIL01,01214 = CLENuovop97 = D05213: Roma, 100‑44 
a.C. oppure CLE01204 = Cholodniak00321 = CIL03,02341 (Solin/Salona, 1‑150d.C.).
18  = CIL 6,18290 = Massaro 2018, 114.

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo



Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 215
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

Contulit haec genero membra sepulchra suo, 7.12.28 Quorum nuda 
tabo membra sepulchra tegunt? app. 13.8 Et mea uobiscum membra 
sepulchra tegant.

4	 Iunctura epigrafica a diffusione ambientale

Limitato ma interessante per altri motivi il riuso di un epiteto che 
certamente non poteva provenire dai classici, cioè Ecclesiae cultor 
a inizio verso, che Venanzio usa per Teodorico di Langres (4.3.10 
ecclesiae cultor, nobilitatis honor): la formula viene riutilizzata dal 
poeta carolingio denominato Esule irlandese, probabilmente Dungal, 
nell’epitafio di Fulrado di Saint-Denis trasmesso per via manoscritta 
e poi si ritrova in un epitafio cosiddetto ‘realizzato’ sulla lapide del 
vescovo Podone a san Pietro in Foro a Piacenza di età carolingia 
(morto nell’839)19 e in quello di Ilduino nell’abbazia regia di Saint-
Denis e poi mai più. Un percorso che mostra la potenza di una 
formula efficace creata a quanto sappiamo da Venanzio con una 
fortuna epigrafica dimostrabile e che riapre il tormentato capitolo 
dell’effettiva incisione degli epitafi venanziani, già parzialmente 
ma magistralmente esplorato da Favreau. In questa piccola rete si 
conferma a mio avviso il ruolo della corte carolingia nella ricezione 
e codifica del linguaggio epigrafico venanziano anche in episodi 
limitati alla corte stessa e poi privi di riprese né da Venanzio né dai 
carolingi medesimi.

5	 Deviazione epica

Un caso eccentrico è sors inimica, che nasce con un epitafio di Ennodio 
2.1 ma diventa una tessera standard del mosaico lirico venanziano 
negli epitafi del diacono Boboleno, di Brumachio e nell’epicedio per 
Vilituta. 

4.15.2 Casibus et uariis sors inimica premit; 
4.20.4 Dum remeat patriae, sors inimica tulit; 
4.26.5 Heu lacrimae rerum, heu sors inimica uirorum! 
9.4.10 Accelerante die sors inimica tulit. 
app. 1.44 Soluit ab amplexu sors inimica meo.

19  MGH Poetae II 653 ex lapide ipso in ecclesia S. Petri a Podone dedicata ex Ioh. Mar. 
Campi Historia Ecclesiastica di Piacenza (Campi 1651), I 207, Ughelli Italia sacra (1720) 
V 1553, ed. Coleti (1717) II 200.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 216
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

È attestata nell’epigrafe CLE 137520 di Roma, datata al 533, ma è 
ignorata in età carolingia e non ha più fortuna epigrafica; subisce anzi 
una torsione verso generi più retorici e teatrali (Vitale di Blois, Aul. 
637, 638, 672) o satirici ma inevitabilmente anche nei momenti più 
lacrimosi dell’epica, come nel poema cavalleresco di Hugo di Mâcon 
De militum gestis memorabilibus (v. 5.558, 6.64) del XIII secolo. 

6	 Irradiazione alcuiniana a decorso limitato  
e recupero epico da Venanzio

Uno schema ricorrente è l’espressione originata da un remoto 
modello classico che in Venanzio trova una prima attestazione di 
inserimento coerente e integrata nello schema dell’epitafio ma viene 
codificata da un suo trasmettitore privilegiato, per così dire, e poi 
ripresa successivamente da altri poeti in nuove contestualizzazioni. 

È il caso ad esempio di pius sacerdos, presente in Ovidio come 
combinazione occasionale senza che i due termini concordino, 
accordato in iunctura da Venanzio, che la usa una volta sola (4.2.7), 
nella coacervatio di meriti dedicata al defunto Gregorio di Langres 
Arbiter ante ferox, dehinc pius ipse sacerdos. Viene poi replicata 
da Alcuino in carmi di tipo panegiristico,21 per essere ripresa da 
Ildeberto e Giuseppe Iscano in epigrammi laudativi o frammenti epici 
del XII secolo. Qui si penserebbe a una manifestazione del ruolo di 
Alcuino come irradiatore del patrimonio espressivo venanziano, ma 
la disposizione dei pronomi rivela che l’influenza di Alcuino è limitata 
a se stesso perché il modello di Ildeberto e dell’Ilias latina è ancora 
direttamente Venanzio.

7	 Iunctura antinomica a carattere ideologico  
con reimpiego sia epigrafico sia epico-agiografico

Un caso più complesso è la contrapposizione di patria con peregrinus 
e simili trattenuta in un medesimo verso per rappresentare una delle 
caratteristiche fondanti del cristiano, che come scrive san Pietro 
nell’epistola 2.11 sulla scorta di Salmi 38 è advena e peregrinus in 
questo mondo e riconosce la sua vera patria in quello celeste. La figura 
concettuale della contrapposizione è un classico di Venanzio, il quale 
cerca ogni volta che può di produrre un’antinomia, possibilmente 

20  = CIL06,32038 = ICUR-01,00175 = ILCV00135.
21  De sanctis Euboric. 1481; carm. 3 (Vita Willibrordi), 6.7, 3.20.6, 3.24.6, 10.23 ad 
Edilardo di Canterbury in lode della Britannia, 101.1.1 per Magnulfo di Fleury, 110.17.2 
epigrafe per Saint-Amand.

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo



Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 217
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

ossimorica per valorizzare il paradosso della sapienza cristiana e 
dell’azione di Dio nel mondo. È un tratto già noto all’analisi del discorso 
cristiano fin da Norden,22 ma in Venanzio come si sa raggiunge punte 
di parossistica agudeza che ne rappresentano il lato barocco ante 
litteram di cui ha scritto Donatella Manzoli. Dunque si tratta di una 
disiunctura, se così si può dire, che Venanzio stesso riprende due 
volte e che si presta facilmente a reimpieghi extragenerici, cioè non 
epigrammatici. Infatti la troviamo con frequenza nell’agiografia,23 
come è prevedibile per lo statuto transitorio del santo, ma anche 
nell’epica, sia quella eroica24 sia quella biblica,25 ogni volta che un 
personaggio si presenta come esule.26

8	 Irradiazione alcuiniana ma recupero prevenanziano

Di segno opposto la locuzione petit astra in tutte le sue varianti, che 
Venanzio usa nell’epitafio 4.4 per Gallo vescovo di Clermont: 4.4.17 
Mox ubi destituens terras petit astra magister. Deriva da Virgilio e 
Ovidio, con riutilizzo di Sedulio e Avito, ma subisce una torsione 
epigrafica con Damaso 26.5 e 107.10 e viene impiegato più volte in 
contesti similari da Venanzio stesso. Si trova in tre epigrafi la cui 
datazione sembra coeva o posteriore al poeta,27 dunque influenzata 
da lui o più plausibilmente da Damaso. Viene ripresa da Alcuino in 
misura massiccia sia nel poema sulla chiesa di York sia in epigrafi o 
epitafi (ad esempio per Gisleberto abate di St Amand), così come si 
ritrova in altri epitafi carolingi. Se però si analizza attentamente, si 
verifica che Alcuino e i successori e perfino uno dei CLE utilizzano la 
formula nella variante Spiritus astra petit che non viene da Venanzio 
ma dall’appendix epigrafica di Avito 13.3 Spiritus astra petit, leti nil 
iura nocebunt. La formula nelle sue diverse varianti fruisce di un 
successo dilagante, attestata in oltre 140 esempi di cui numerosi 
anche epigrafici, fra i quali ancora una volta sono ben rappresentati 
i due generi agiografico ed epico-guerresco, che nel medioevo sono 
così contigui e comunicanti.

22  Norden 1913.
23  Vita Alexii altera, Vita Mansueti, Metello Quirinalia, ecc.
24  Poeta Saxo, Guglielmo Armoricano, Enrico di Avranches, ecc.
25  Pietro Riga, Matteo di Vendôme.
26  La coesistenza dei due termini esiste, probabilmente in forma poligenetica, 
anche in un epitafio di Tarragona datato fra 300 e 500, ma in un passo ricostruito con 
congetture: carm. epigr. suppl. PELCatalans-T,00023, 4 [... p]atria nata.
27  CLE 769.13, 1378.6, 1392.4. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 218
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

9	 Dual use

Fra le formule elencate dalla Tarquinio una delle più banali, mors 
invida, è spesso accompagnata da forme del verbo rapere. La prima 
combinazione si trova in Nemesiano 1.47, con carperet, seguita 
da Ausonio Parentalia nell’epicedio per la matertera 25.6 invida 
mors rapuit, che fissa l’associazione poi ripresa da Avito app. 6. 23 
rapuit mors invida: anche questa, come molte delle testimonianze 
avitiane incrociate in questa rassegna, non è tratta dal poema De 
spiritalis historiae gestis ma dal VI libro dell’Appendix che contiene 
appunto epigrafi, per lo più funebri, e per lo più probabilmente 
eseguite. Venanzio innova in questa tradizione spostando in 
incipit la collocazione della formula nell’epitafio 5 dei due vescovi 
Ruricii, nonno e nipote, di Limoges (4.5.1 Inuida mors, rabido 
quamuis miniteris hiatu) e variandolo nell’epicedio per Vilituta con 
la sistemazione di abripuit all’inizio e mors invida a 4° e 5° piede 
(4.26.47 Abripuit teneram subito mors inuida formam). Le attestazioni 
in epitafi conservati sono almeno 10, e le loro datazioni partono già 
dal I secolo a.C. per continuare in piena età carolingia (epit. del 
vescovo di Metz Avventio 853 e altre), riportando sia la posizione 
incipitaria che quella al 4°-5° piede. Questo significa che l’epigrafia 
classica utilizza una iunctura già esistente in poesia, poi l’epigrafia 
letteraria altomedievale, carolingia e ottoniana, compresi Ausonio e 
Avito, riprende e varia l’epigrafia classica, e Venanzio ha presente sia 
la destinazione specifica, cioè funebre, sia la possibilità di variazione 
in testi specificamente poetici, cioè entrambi i rami della dispositio. 
Il resto della fortuna medievale, peraltro limitata, si concentra in 
epitafi metrici, ma non rinuncia all’abituale ripresa epica, stavolta 
nel Draco Normannicus di Stefano di Rouen (1.195, 1.281), ma anche 
nella riscrittura pseudo-ovidiana del De Pyramo et Tisbe (3.375, 376).

10	 Caso unico di reimpiego centonistico nell’epica: 
l’epitafio del paladino Rolando

Un epiteto anch’esso irrintracciabile in età precristiana è templorum 
cultor, che Venanzio usa già in carm. 3.13.39 (Culmina templorum 
renouasti, Vilice cultor) e soprattutto nell’epitafio a Esocio vescovo 
di Limoges 4.6.13 Templorum cultor, recreans modulamine ciues. Lo 
declina perfino al femminile, caso unico, nell’epitafio di Teodechilde 
regina (sorella di Teodeberto I e figlia di Teodorico I), morta fra 585 
e 591: 4.10.13 Templorum cultor, tacitus largitor egentum.

L’epiteto ha fortuna quasi nulla dopo Venanzio. Si registra una 
sola eccezione, che segna un tornante esemplare del riuso epico di 
questa formularità: l’epitafio del paladino Rolando nelle Historiae 
Karoli Magni et Rotholandi dello pseudo-Turpino diffuse in oltre 

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo



Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 219
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

200 manoscritti (inclusi i volgarizzamenti) e fonte della principale 
corrente epica del medioevo e della prima modernità, cioè l’epos di 
materia carolingia. Più o meno coeve della Chanson de Roland, se ne 
accogliamo la datazione più tarda, sono tramandate in una versione 
antica nel celebre Codex Calixtinus, la raccolta di testi collegati al 
culto di san Giacomo e al Camino iacopeo, grazie alla presenza di san 
Giacomo nella storia carolingia ivi raccontata e all’interpretazione 
della spedizione ispanica di Carlo Magno come guerra sacra in difesa 
del cristianesimo contro l’occupazione islamica di parte della Spagna: 
questo aspetto religioso come è noto era quasi del tutto assente dalla 
cronachistica e dall’epica di età propriamente carolingia, e viene 
valorizzato invece nel periodo della prima crociata che è incubatrice 
anche della Chanson. Una sua versificazione intitolata Karolellus, che 
sappiamo trasmessa in soli due manoscritti, è stata pubblicata per la 
prima volta a Poitiers da Bouyer e Bouchet nel XV secolo e nel 1855 
da Theodor Merzdorf28 sulla base di un solo manoscritto (London, BL, 
Royal 13 A. XVIII del XIV sec.) in una forma talmente maldestra che 
una sua citazione nel celebre saggio di Gaston Paris sullo pseudo-
Turpino ne decretò l’oblio.29 Nel 1996 Paul Gerhard Schmidt lo 
ripubblicò nella Teubner anche sulla base dell’altro codice, il Paris 
lat. 3718 del XIII secolo, accompagnandolo con una nuova edizione 
anche delle Historiae di pseudo-Turpino.30 Questa narrazione, come 
è noto, contiene una delle scene di morte più celebri della storia 
letteraria mondiale, una scena che molti studenti europei delle scuole 
anche medie leggono e commentano, così come molte delle riscritture 
epiche in volgare del Quattrocento l’avevano riscritta e parodiata. 
Grazie alla programmazione scolastica la morte di Orlando, nobilitata 
dal sacrificio del cavaliere che nonostante i richiami resta da solo a 
trattenere i Mori per non compromettere la fuga dell’esercito di Carlo 
e solennizzata dai dettagli della spada, del cavallo, dell’angelo e del 
celebre pino sotto cui l’eroe si accascia, è diventata la scena di morte 
più importante della letteratura mondiale.

Questa scena occupa il capitolo XXIV dello pseudo-Turpino e del 
Karolellus. È in versi in entrambi i testi, cioè è in versi anche nella 
narrazione prosastica, segno che anche nelle Historiae rappresentava 
una sorta di coro tragico, di pausa liturgica solenne. In entrambe 
le opere l’epicedio è un mosaico di versi di Venanzio Fortunato, ma 
differenti nei due testi, con un meccanismo consapevole, raffinatissimo 
e unico nella storia letteraria di diffrazione imitativa a catena.

28  Merzdorf 1855.
29  Paris 1865.
30  Schmidt 1996.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 220
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

DE NOBILITATE, MORIBUS ET LARGITATE BEATI ROTHOLANDI MARTYRIS. 

Non decet hunc igitur vacuis deflere querelis
Quem laetum summi nunc tenet aula poli. 

< Ven. Fort., carm. 4.6.17‑18

Nobilis antiqua decurrens prole parentum, 
Nobilior gestis nunc super astra manet. 

< VF, carm. 4.2.5‑6

Egregius, nulli de nobilitate secundus,
Moribus excellens, culmine primus erat. 

< VF, carm. 4.9.11‑12

Templorum cultor, recreans modulamine cives,
Vulneribus patriae fida medella fuit. 

< VF, carm. 4.6.13‑14

Spes cleri, tutor viduarum, panis egentum, 
Largus pauperibus, prodigus hospitibus. 

< VF, carm. 4.7.13

Sic venerabilibus templis, sic fudit egenis,
Mitteret ut celis, quas sequeretur opes. 

< VF, carm. 4.16.17

Dogmata corde tenens, plenus, velut arca libellis: 
Quisquis quod voluit, fonte fluente, bibit. 

< VF, carm. 4.16.13‑14

Consilio sapiens, animo pius, ore serenus,
Omnibus ut populis esset amore parens. 

< VF, carm. 4.16.15‑16

Culmen honoratum, decus almum, lumen opimum, < VF, carm. 5.8.1
Laudibus in cuius militet omne decus. < VF, carm. 3.8.16

Pro tantis meritis hunc ad celestia vectum, 
Non premit urna rogi, sed tenet aula Dei. 

Karolellus

Nobilis ipse fuit, ex clara stirpe parentum
Processit, gestis famosus, nomine clarus,
Moribus excellens, templorum cultor, egenis
Largus, spes cleri, viduarum tutor, egentum � 415
Panis, consilio sapiens, pietatis amator,
Dogmata corde tenens, animo pius, ore serenus,
Culmen honoratum, recreans moderamine cives,
Defensor patrie, decus almum, lumen opimum.
Pro tantis meritis, quibus ipse refloruit, ipsi
Gaudia celorum tribuit clementia Christi.

Nell’epitafio di Rolando delle Historiae la forma metrica scelta è il 
distico. Il primo, che esprime il topos della inopportunità del pianto 
per la morte di chi è in paradiso, è ricavato dalla versione originaria 
del finale dell’epitafio di Venanzio per Esocio vescovo di Limoges, 
un uomo mite, restauratore di chiese, impegnato per il benessere 
dei cittadini durante tempi turbolenti (per la rivolta di Cranno figlio 

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo



Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 221
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

di Lotario verso il 556) e morto in età avanzata. Il primo emistichio 
del pentametro però non è di Venanzio e combina la iunctura summi 
poli comune in Alcuino e in pochi altri autori. Lo stesso motivo nello 
stesso numero di versi e con la stessa variatio attributiva si trova 
in un epitafio ottoniano di una certa Hathewith trasmesso dal ms. 
Bonn, UB 218 dell’XI secolo dalla famosa abbazia benedettina di 
Maria Laach che fu confiscata dai nazisti e poi divenne un centro 
di religiosità ebraico-cristiana: Non decet hanc mestis quenquam 
deflere querelis, | Nunc hilarem summi quam gerit aula poli.31 Questo 
non può che indicare una sorta di codificazione, sia pure episodica, 
della tournure venanziana nel linguaggio epitafico.

Il secondo distico esprime il topos nobilis-nobilior (cioè ‘nobile per 
stirpe ma più nobile d’animo’) ampiamente studiato in agiologia,32 e 
attestato in poesia fin da Prudenzio Germine nobilis Eulalia | Mortis 
et indole nobilior (perist. 3.1‑2) incipit nel quale invito a valorizzare, 
nella prospettiva della narrazione di Rolando, il nesso morte nobilior, 
e in poesia epigrammatica da Venanzio per primo nell’epitafio per 
il vescovo di Langres Gregorio (2, 5‑6): Nobilis antiqua decurrens 
prole parentum, | nobilior gestis nunc super astra manet e in quello 
in distici per il sacerdote Servilione nr. 13 v. 4 nobilis et merito 
nobiliore potens. Venanzio stesso lo usa anche in diversi carmi, e 
dopo di lui decine di autori. Ma la ripresa di gestis qualifica questo 
richiamo come ricavato direttamente da Venanzio. Non è però nuovo 
né l’adattamento del topos all’epicedio, come avviene nel planctus di 
Agio di Corvey per la badessa Hatumoda, tutto intessuto di richiami 
venanziani, né quello al clima bellico ed epico, da Guglielmo Apulo 
cantore della conquista normanna a Simone Area Capra riscrittore 
dell’epos troiano. Ma si segnala anche il riuso nell’epos biblico come 
in Fulcoio di Beuvais e nel genere misto, di epica agiografica, come 
in Flodoardo di Antiochia, per riemergere perfino nei Carmina 
Burana dove già è espressione del celebre argomento cortese sulla 
nobiltà d’animo. Un’altra formula che condensa in sé la storia di una 
metamorfosi culturale.

Il terzo distico riprende il tema della nobiltà ma senza alcuna 
formula, per esprimere l’eccellenza morale di Rolando ed è ripreso 
integralmente dall’epitafio per Leonzio vescovo di Bordeaux morto 
prima del 549. Anche qui scavando oltre la superficie delle banche 
dati si scopre qualcosa di interessante: il nesso nulli secundus, un po’ 
retorico nell’epitafio, in uso già da Ovidio e dall’epica postaugustea, 
è ripreso nell’epica biblica e si trova in molti testi ma anche in 
moltissimi epitafi sia posteriori sia antecedenti a Venanzio. Dunque 
Venanzio qui non fa che codificare un motivo poetico già invalso 

31  MGH Poetae V 312, vv. 11‑12. 
32  Un esempio fra tanti Brugisser 2006.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 222
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

nella letteratura epigrafica e trasmetterlo sia alla lingua speciale 
del sottogenere sia al linguaggio epico di ogni tipo, il double-use già 
visto in precedenza. Fra i reimpieghi brillano qui altri due passi del 
Karolellus, uno riferito proprio a Rolando (3.20) ma non nell’epitafio 
e uno per l’eroe Sansone di Borgogna 3.36.

Il quarto distico riprende i versi 13‑14 dell’epitafio di Esocio che 
ne lodano l’attività di manutentore delle chiese e di governatore 
della città in epoche tempestose, che ben si adatta ad Orlando nella 
seconda ma non nella prima parte. Il fatto che venga applicato al 
paladino Rolando conferma il valore puramente retorico del riuso 
di espressioni luttuose ed elogiative, indipendentemente dalla 
pertinenza al personaggio. Segnaliamo anche qui il nesso templorum 
cultor, che abbiamo già commentato.

Il quinto distico presenta Rolando come difensore dei deboli, 
cioè delle classi disarmate: clero, vedove, poveri, stranieri, secondo 
un topos dei panegirici imperiali e regii (lo ritroviamo nel Planctus 
Karoli di Bobbio) e reimpiega nel primo verso il verso 13 dell’epitafio 
per il vescovo Caletrìco di Chartres, che Venanzio conobbe di 
persona. Il secondo verso, che l’editore non riesce a ricondurre ad 
alcun modello poetico, ci offre una sorpresa: nella forma invertita 
pauperibus largus del nesso iniziale si presenta in due iscrizioni di 
Roma: CLE 1383.933 datata a metà del VI secolo e ICUR-02.0415234 
verso 5, 530 d.C., mentre nella forma dello pseudo-Turpino largus 
pauperibus si trova soltanto in ICUR-08, 2091935 di Roma fra 400 e 
600, tutte e tre grosso modo coeve a Venanzio. Questo ci suggerisce 
che le fonti dello pseudo-Turpino possano includere una raccolta di 
epigrafi poetiche indipendenti da Venanzio, che egli aggrega agli 
esempi tratti da Venanzio. Per il secondo emistichio del pentametro 
non ho trovato paralleli, ma ho buona ragione di sospettare che ci 
sia un modello epigrafico.

Il sesto distico riprende integralmente la conclusione dell’epitafio 
16 ad Attico, personaggio altrimenti sconosciuto, morto anziano, 
celebrato per l’eloquenza, gli antenati illustri, la cultura e l’attività 
benefica per le chiese e per i bisognosi. Da notare che il reimpiego 
introduce di nuovo la citazione delle chiese verso cui sarebbe stato 
generoso, immaginiamo in senso metaforico come difensore della 
religione. Al dativo l’esempio è unico, mentre venerabile templum è 
comune fin da Ovidio ed è attestato in epigrafi.36

33  = ICUR = ILCV00989 = Mossong-2022,00095.
34  = ILCV00986 = Mossong-2022,00084.
35  = ILCV01135 = Mossong-2022,00178.
36  CLEBeticaSE05 = HEp2002,00371 di Orippo, Betica, 670‑690 d.C. e CLE00748 = 
CIL05,06731 = ICI-17,00073 = ILCV01714 di Vercelli (400‑500).

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo



Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 223
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

Il settimo deriva sempre dall’epitafio di Attico, vv. 13‑14, di cui 
loda la cultura e la generosità nel condividerla, abbastanza improprio 
per Orlando ma evidentemente disponibile per lo pseudo-Turpino. 
Dogmata … tenere è un’invenzione di Venanzio destinata a poca 
fortuna, tranne proprio l’epica imperiale o ecclesiastica di età 
carolingia e postcarolingia (Ermoldo, Oddone, Flodoardo, Hugo di 
Mâcon). Originale ci sembra l’immagine di un’arca, cioè una cassa o 
scrigno, piena di libri, invenzione di Venanzio senza alcuna fortuna, 
anzi con una involontaria smentita da parte di Bernardo di Morlas, 
versificatore e commentatore morale del Liber regum, che paragona 
la mente del giusto a un’arca, uno scrigno o cassa, la quale però viene 
invitata ad evitare l’eccesso di parole per non crollare come fa invece 
un’arca.37 Fonte fluente è detto due volte del medesimo Attico e poi 
in carm. 8.1.58 di sant’Agostino ma resta isolato. 

Anche l’ottavo distico attinge all’epitafio di Attico, vv. 15‑16, 
senza motivazioni tematiche verificabili. Siamo dinanzi dunque a 
una ripresa unica di un modello non pertinente, giustificabile solo in 
base alla disponibilità del materiale. 

Consilio sapiens gode di poche riprese, una delle quali proprio nella 
parte del Karolellus che riversifica questo metaepitafio riassumendolo 
in 8 esametri. Anche qui una piccola rivelazione: tutto il verso è 
ripetuto nell’epitafio di Rabano Mauro per l’arcivescovo Otgario 
(morto nell’847) carm. 87.12. Il Karolellus monta invece Dogmata corde 
tenens del distico precedente con il secondo emistichio di questo. 
Amore parens, che Venanzio è il primo a usare in clausola, imitato solo 
da due testi in tutto il medioevo, risale all’ars di Orazio 313.

L’ultimo distico non deriva dagli epitafi ma da altri carmi di 
Venanzio: il primo verso da una poesia dedicata a Gregorio vescovo 
dopo un viaggio, e usa il termine culmen riservato alle alte cariche 
ecclesiastiche e adattato qui alla statura dell’eroe e riutilizzato solo 
dal Karolellus, il pentametro invece dal v. 16 del carme 3.8 al vescovo 
Felice d’Armorica che condivide il termine decus con l’esametro.

Questo metaepitafio insolitamente e solennemente metrico del 
romanzo di pseudo-Turpino è reso nella versificazione del Karolellus 
in un breve pezzo di 8 esametri che smontano e rimontano pezzi 
dell’epitafio dello pseudo-Turpino producendo una coacervatio di 
sostantivi e aggettivi elogiativi per creare un effetto-accumulo di 
carattere puramente quantitativo. Vale la pena però di anatomizzare 
le connessioni non derivative per individuarne l’origine: ex clara stirpe 
processit, che non deriva da Venanzio, trova riscontro in Guglielmo 

37  Iusti mens archa est que calce bonis quia plebis | Confesse morbis conpaciens 
quatitur. | Et quoniam quatitur condescendendo putatur | Casus ab infirmo subpositoque 
grege. | Obloquioque manum tendentes atque timentes | 320 Ne uelud archa ruat praua 
loquendo ruunt.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 224
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

Apulo 1.175 huius praeclara processit stirpe Ricardus e si ritrova 
poi in un altro poema su Carlo Magno di XIII secolo, il Karolinus di 
Egidio di Parigi, il poeta che corresse e completò l’Aurora di Pietro 
Riga, il cui testo fu pubblicato da Colker pochi decenni fa su Traditio. 
Il verso è 5.412 Qua procerum de stirpe prius processit ad ortum, | 
Quo cepit regnare loco, riferito a Carlo Magno. Questo indizio può 
far pensare a un autore comune fra Karolinus e Karolellus o meglio 
a una dipendenza di Egidio dal poema anonimo, e insieme prova 
che il Karolellus non si limita a versificare lo pseudo-Turpino ma lo 
rinnova in alcune espressioni potenzialmente fortunate. Innovazione 
dell’Anonimo è anche gestis famosus, senza paralleli e anzi piuttosto 
colloquiale, mentre nomine clarus è fin troppo vulgato e infatti 
assente in Venanzio.

Che senso ha questa operazione di musività epigrafica, a suggello 
di un episodio epico ad altissima temperatura drammatica?

Nel Karolellus la versificazione dell’epitafio è preceduta dal titolo 
De nobilitate et moribus largitate Rotholandi, che specifica l’area 
di pertinenza delle epiclesi selezionate, individuando un ambito 
tematico di esemplarità etico-religiosa indipendente dallo sviluppo 
narratologico, dato che le virtù celebrate non sono quelle messe in 
luce dal racconto.

Anche l’elogio funebre originario, quello dello pseudo-Turpino 
costruito sul reimpiego venanziano, agiografizza e clericalizza 
dunque Rolando occultandone le virtù guerriere e trasformandolo 
in un uomo di potere ecclesiastico della Gallia merovingia. Per 
fare questo riutilizza parti più o meno pertinenti di sette epitafi 
di Venanzio, alcune delle quali avevano comunque già una propria 
storia epigrafica. Nel romanzo carolingio più diffuso d’Europa, ben 
più della Chanson de Roland che resta a lungo un esercizio dialettale 
(9 mss), Rolando muore delle morti degli altri. Non ha diritto a un 
ritratto proprio, che pure lo pseudo-Turpino gli aveva concesso 
introducendolo nel capitolo 3.11 come 

Rotholandus dux exercituum, comes Cinnomannensis et Blavii 
dominus, nepos Karoli, filius ducis Milonis de Angleris, natus 
Berthe, sororis Karoli, vir magnissimus et summus probitatis cum 
quattuor milibus virorum bellatorum. Alius tamen Rotholandus fuit, 
de quo nobis nunc silendum est. 

11	 Conclusioni

La passione e morte di Orlando, definito martyr Christi, che occupa 
decine di pagine dello pseudo-Turpino nei capp. 22‑3 e i versi 143‑411 
del Karolellus in un crescendo sempre più chiaramente liturgico 
e sacramentale, viene sublimata e quasi cantata dal collage del 

Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo



Francesco Stella
Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo

Lexis Supplementi | Supplements 21 225
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 209-226

metaepitafio38 in una santificazione da governatore del popolo, 
sapiente e generoso, che sposta l’asse valoriale, un tempo si sarebbe 
detto assiologico, verso il modello clericale necessario alla cultura del 
pellegrinaggio iacopeo più che a quella delle crociate, obliterandone 
così il valore militare e anche l’arredo simbolico della spada Duranda 
cui nei due testi Rolando rivolge un appello accorato, come nelle 
riscritture in volgare. La forza del genere è tale che predomina 
nettamente sul contenuto, anche altissimo, e si impone come una 
scelta obbligata dalla tradizione poetica. Rolando non può morire 
della propria morte perché la storia della poesia e dell’epigrafia ha 
già selezionato le modalità consentite dalle morti degli altri, in questo 
caso delle personalità ecclesiastiche. Questo avviene perché il testo 
serviva come supporto dell’apparato iacopeo e perché il serbatoio 
degli epitafi ecclesiastici era certamente più pieno di quello degli 
epitafi militari. 

Ma forse anche per un’altra ragione, che mi è occorsa leggendo il 
ricordo di Roland Barthes composto da Derrida nel 1980 (Les morts de 
Roland Barthes)39 come specchio dei molti livelli di rappresentazione 
della morte dell’autore che lo stesso Barthes aveva teorizzato: forse 
la raffigurazione selezionata dal metaepitafio, come in tutti gli 
epitafi, riflette un’autorappresentazione dell’autore che la compone, 
o compila. Nel caso dello pseudo-Turpino l’autore nascosto dietro 
questa autorappresentazione non poteva essere che un ecclesiastico, 
forse portato inconsciamente a santificare se stesso, attraverso il 
filtro di Venanzio, nell’epica morte di Rolando – o di Roland.

38  Il carme è tramandato isolatamente, dunque con possibile connotazione 
performativa, nel manoscritto Biblioteca Nacional de España 10044, f. 299 b, qui 
riprodotto da https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000065122.
39  Derrida 1981. 

https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000065122




Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 227
Submitted 2025-09-03  |  Accepted 2025-09-12  |  Published 2026-01-21
© 2026 Iacono  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/014

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venanzio Fortunato in Pontano?
Antonietta Iacono
Università degli Studi di Napoli Federico II, Italia

﻿

1	 Contesti

Sulla presenza nella poesia del Quattrocento napoletano di Venanzio 
Fortunato manca ancora uno studio che ne tracci almeno le linee 
fondamentali del riuso e dell’imitazione, e non solo da parte dei 
poeti che composero poesia di argomento religioso.1 Un vuoto che 
risulta inspiegabile, se si pensa alle valenze nuove che questo poeta, 
letto, imitato fino al secolo XI, considerato un possibile precedente 
per la poesia trobadorica,2 indiscusso raccordo tra il mondo 
tardoantico e quello medievale, seppe infondere nel linguaggio 
elegiaco, trasponendo lessico e contesti dell’elegia sulla dimensione 

1  Riscoperto da Niccolò Cusano (Sabbadini 1914, 26‑7) Venanzio Fortunato ebbe due 
edizioni curate da G.S. Solanio che videro la luce a Venezia solo nel 1570 e nel 1578: 
cf. Sartor 1993, 267‑76.
2  Bertini 1988, 34‑9.

Abstract  This paper attempts to identify possible echoes of Venantius Fortunatus in 
the poetic production of Giovanni Pontano, with particular attention to Parthenopeus, De 
laudibus divinis, De tumulis, and Eridanus. It analyses several stylistic and thematic features 
that characterize the Merovingian poet’s work, such as topoi (morte prematura), loci 
similes, a penchant for accumulation, onomastic games, and alliterative paronomasies 
that recur and characterize Pontano’s later poetic collections (De tumulis and Eridanus).

Keywords  Venanzio Fortunato. Giovanni Pontano. Parthenopeus. De laudibus divinis. 
De tumulis. Eridanus.

Sommario  1 Contesti. – 2 Confronti. – 3 Venanzio e Pontano. – 4 Per una conclusione.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/014&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 228
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

dell’amicitia spiritalis3 e alla grande varietà di tematiche offerta dal 
suo corpus poetico e dalla Vita Martini,4 in linea con gusti, contesti 
e humanitas della composita letteratura del Quattrocento: un vero 
e proprio modello generativo nei generi letterari più disparati, 
dall’epica all’innografia, all’agiografia, all’epitaffio, alla consolatio.5

Nel tentativo di fornire un primo approccio ad una ricerca 
che ricostruisca la presenza di Venanzio Fortunato nella poesia 
prodotta nel Regno di Napoli, ed in particolare alla corte dei principi 
Trastámara, ritengo utile partire dalle grandi biblioteche costituite 
dai principi aragonesi. Un primo dato significativo è che Venanzio 
Fortunato non compare nelle preziose raccolte librarie dei principi 
Trastámara di Napoli, che costituirono una vera e propria biblioteca 
mirifice ornata: una grande istituzione culturale di stato, dotata di 
una duplice funzione, strumento culturale per gli intellettuali di 
corte; strumento di rappresentatività e di propaganda politica del 
re.6 Gli inventari superstiti delle raccolte librarie dei Trastámara non 
segnalano la presenza di manoscritti di Venanzio Fortunato.7

In realtà, non compare il poeta merovingio nemmeno nella 
biblioteca del maestro riconosciuto dell’umanesimo aragonese, 
Giovanni Pontano, o meglio, nello sparuto elenco di libri conservatoci 
dall’atto notarile con cui la figlia Eugenia donava alla biblioteca di 
San Domenico Maggiore in Napoli i 51 volumi da lei ereditati: 36 
volumi pergamenacei e 15 cartacei, di cui 5 a stampa.8 Da questo 
parziale catalogo si ricava il quadro di una biblioteca certo congrua 
agli interessi del grande umanista, focalizzata sui classici, che 

3  Consolino 1977.
4  Rimando in proposito a Musa medievale: Manzoli 2016, 27, e alla bibliografia 
raggruppata per temi in appendice allo stesso volume (33‑8); Stella 2003; Manzoli 2015.
5  Cf. Stella 2003, 275‑90.
6  Cf. de Marinis 1947‑52; Petrucci 1988, 187‑202; Toscano 1998, 279‑87; 2010; 2023; 
Oriani 2024.
7   Repullés 1875; March 1935; Cherchi 1989; Cherchi, De Robertis 1990; Toscano 
1998. 
8  Quando il Pontano morì il 17 settembre del 1503, la sua biblioteca fu ereditata 
dalle uniche due figlie superstiti, Aurelia ed Eugenia. Il curatore dell’edizione postuma 
napoletana degli inediti pontaniani, Pietro Summonte, grazie anche all’intervento di 
Iacopo Sannazaro riuscì a convincere la secondogenita Eugenia, haeres pro medietate, 
a donare i libri del padre ancora in suo possesso. Il 4 giugno 1505, con atto registrato 
davanti al notaio Cesare Malfitano, presenti quattro tra i più cari sodali del Pontano, 
Tristano Caracciolo, Marino Tomacelli, Francesco Elio Marchese e Sannazaro, Eugenia 
affidava i libri in suo possesso al Convento di San Domenico Maggiore nella persona del 
suo priore Giacomo di Mantova. L’atto notarile (distrutto durante il secondo conflitto 
mondiale) recava anche il catalogo dei libri, su ognuno dei quali Eugenia aveva fatto 
apporre la nota Eugenia Iohannis Pontani filia, ex mera eius liberalitate, hunc librum 
Biblyothecae Beati Domenici in clarissimi patris memoriam dicandum curavit. Cf. 
Filangieri 1885, 50‑9; Manfredi 1938, 313‑14; Kaeppeli 1966, 48‑50; de Nichilo 2009; 
Rinaldi 2007‑08.

Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?



Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?

Lexis Supplementi | Supplements 21 229
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

sembra ignorare quasi del tutto i classici cristiani e patristici, con 
le eccezioni di S. Agostino e Gregorio Niceno; la grande produzione 
filosofico-teologica medievale, se si esclude Egidio Romano (ma 
Pontano cita a piene mani anche Tommaso d’Aquino),9 la letteratura 
volgare due-trecentesca (eppure Pontano mostra di conoscere e 
bene Dante, Petrarca e Boccaccio),10 e persino la coeva letteratura 
umanistica. In realtà il catalogo dell’atto notarile firmato da Eugenia 
dà conto esclusivamente della parte di libri paterni ereditati da 
Eugenia: restano allora non identificati i libri ereditati dall’altra figlia 
superstite, Aurelia.11

Ma le ombre che avvolgono la presenza (e la lettura) di Venanzio 
Fortunato a Napoli non ne escludono la lettura e la fruizione. 
È possibile, infatti, tracciare anche circuiti e contesti culturali 
alternativi a quelli della Schola Neapolitana di Pontano, ma insieme 
anche connessi con la corte aragonese. Infatti accanto a umanisti 
famosi che intrecciarono la loro opera e i loro destini con quelli dei 
sovrani Trastámara, Antonio Panormita, Giovanni Pontano, Jacopo 
Sannazaro, legati senz’altro da un vincolo forte di collaborazione e 
di amicitia spiritalis con i principi, oltre che da un rapporto maestro-
discepolo tra di loro, da una frequentazione quotidiana a corte e 
in accademia, si segnalano intellettuali che seguirono itinerari 
diversi: tra questi emerge per rilevanza la figura di Angelo Catone, 
medico, filosofo, letterato, fortemente caratterizzato da interessi 
prevalentemente scientifici, attivo alla corte aragonese di Napoli 
come medico e curatore della biblioteca di Ferrante, ma anche attivo 
come docente presso lo Studium Napoletano, ma mai presente negli 
elenchi dei sodali pontaniani.12

La ricerca su Angelo Catone, dopo la grande stagione erudita sette-
ottocentesca che ha avuto il merito di raccogliere dati e documenti 
fondamentali per la biografia e l’attività di questo umanista,13 si è 
riaccesa con vari sussulti nel corso del Novecento,14 per approdare 

9  In proposito mi limito qui a citare Cappelli 2010; Zembrino 2015.
10  L’umanista nel De aspiratione mostra scarsa stima del latino di Dante, Petrarca e 
Boccaccio: in proposito, cf. Germano 2005, 135‑51; ed ancora cita nel De sermone, ad 
esempio, il Decameron di Boccaccio come opera di grande successo e vero e proprio 
modello di raccolta di facezie: Mantovani 2002, 6: 2; 36; 444‑5.
11  Per quanto emerge dalla letteratura critica a mia conoscenza Venanzio Fortunato 
non compare nei documenti superstiti della Biblioteca di Iacopo Sannazaro: cf. Vecce 
1988; 1998; 2000. Non se ne trova traccia neppure nella biblioteca di Aulo Giano 
Parrasio: cf. Tristano 1989.
12  Cf. Furstenberg-Levi 2016; De Divitiis 2023.
13  de Nicastro 1720; Tafuri 1744, 263‑4; Origlia 1753, 262; Cannavale 1895, 45‑9.
14  Cf. Thorndike 1934, 425‑8; 449; Croce 1936a, 161‑78; 1942, 114‑15; de Marinis 
1952, 227‑31; de Frede 1955, 135‑46; Zazo 1961; De Ferrari 1979, 396‑9.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 230
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

a un rinnovato interesse da parte degli studi critici.15 Medicina e 
astrologia furono i suoi interessi principali a cui si affiancò una 
grande passione per i libri, documentata da notizie che parlano di 
una sua personale biblioteca ricca di classici antichi e nuovi (Paolino 
da Nola, Petrarca, Ciriaco d’Ancona), una passione documentata 
anche dal ruolo di curatore della biblioteca personale di Ferrante 
e da un’intensa attività di curatela editoriale.16 La dispersione 
della biblioteca privata dell’umanista non permette al momento di 
identificare il manoscritto di Venanzio Fortunato da lui posseduto, ma 
abbiamo un documento sicuro della sua esistenza, dal momento che 
Angelo Poliziano nel gennaio del 1494 traeva dal codice posseduto 
dal Catone una copia, rifluita nel codice Monacensis Latinus 756.17 In 
particolare, sotto la sigla Fortunati.po. di mano del Poliziano segnati 
dalla nota Florentiae 1493 Die 20 januarii ex libro vetusto Angeli 
Catonis Archiepiscopi beneventani si leggono excerpta dai carmina 
di Venanzio Fortunato e dalla Vita Martini (cc. 166r-70v) seguiti 
da estratti o collazioni dagli scritti di Paolino da Nola (171r-176v).18 
Difficile dire come e quando e per quali vie o intermediari il codice 
con le opere di Venanzio della collezione di Angelo Catone sia giunto 
nelle mani di Poliziano: è ipotizzabile che durante il suo soggiorno a 
Firenze nel novembre del 1490 Angelo Catone abbia potuto conoscere 
Poliziano e gli abbia messo a disposizione il codice da cui furono 
frettolosamente copiati gli excerpta.19 Purtroppo non ho notizia 
alcuna sulla circolazione che questo codice di Venanzio Fortunato 
poté avere a Napoli: la vicinanza di Angelo Catone a Carlo VIII, gli 
eventi tumultuosi che decretarono la fine della dinastia Trastámara 
sul trono di Napoli, la scelta di Catone di trasferirsi a Benevento, la 
sua morte avvenuta nel 1496, dovettero sicuramente pesare sulla 
possibilità che il codice potesse circolare a Napoli, e soprattutto 
giungere tra le mani di quegli intellettuali che all’epoca segnavano 
con le loro opere la scena culturale della città e del Regno.

15  Cf. Figliuolo 1997, 270‑407; Bottiglieri 2009, 251‑68; 2013; 2024.
16  Curò l’edizione del Liber Pandectarum di Matteo Silvatico che uscì a Napoli 
nell’aprile del 1474 con la dedica a Ferrante d’Aragona; ancora stampò il De febribus di 
Antonio Guaineri di Pavia dedicandolo a Antonello Bolumbrello (suo allievo e medico 
di Ferrante) nel settembre dello stesso 1474; e stampò la Practica de medicinis del 
cosiddetto Mesue sempre a Napoli nel gennaio del 1475 (Bottiglieri 2024).
17  München Bayerische Staatsbibliothek, Monacensis Latinus 756. Sul manoscritto 
cf. Di Pierro 1910; Maïer 1965, 209; Daneloni 2013, 304. Il principale estensore del codice 
fu Pietro Crinito, allievo del Poliziano: cf. Ricciardi 1990; Marchiaro 2013a; 2013b.
18  A c. 171v si legge infatti Hactenus exscripsi ex antiquissimo codice Paulini nolani 
episcopi. Erat autem codex ipse Angeli Catonis Archiepiscoli Beneventani. Die 22 januarii, 
1493 Florentiae.
19  Molte ombre gravano sulla vita di Angelo Catone, che nel corso degli anni Novanta 
del secolo XV si avvicinò a Carlo VIII seguendolo poi nella spedizione che lo avrebbe 
portato nel Regno di Napoli da conquistatore. Cf. Figliuolo 1997.

Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?



Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?

Lexis Supplementi | Supplements 21 231
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

2	 Confronti

Alcuni confronti letterari permettono di poter ipotizzare la presenza 
di Venanzio Fortunato nel canone di modelli e di referenti testuali di 
poeti che con i principi Trastámara e la Schola Neapolitana ebbero 
relazioni costanti.20 Ad esempio, la produzione poetica di Porcelio de’ 
Pandoni, poeta di origine napoletana della generazione di Antonio 
Panormita e Lorenzo Valla, che, benché formatosi a Roma sotto il 
patronato dei Colonna, mantenne con la corte aragonese rapporti 
intensi su un lungo arco di tempo dagli anni Quaranta agli anni 
Settanta del secolo XV,21 mostra a mio avviso parecchi punti di 
contatto con Venanzio, a partire dalla costruzione stessa delle sue 
raccolte in versi costituite da componimenti di dimensione variabile 
(dal biglietto di due o quattro versi fino a veri e propri poemetti 
di qualche centinaio di versi), quasi tutti in distici elegiaci; per 
passare al carattere retorico-encomiastico dei versi, che impone 
quasi sempre dedica e apostrofe ad un destinatario; al raccordo 
con ambienti, contesti, occasioni che costituiscono la scaturigine 
stessa dei componimenti;22 alla presenza di molte Vitae in versi che 
celebrano dignitari, patroni, principi e sovrani delle corti frequentate 
dall’umanista; alla predilezione per temi quali amicizia, patronato, 
dono.23 Si tratta di analogie, che meriterebbero di essere oggetto 
di uno studio monografico, le quali ricevono però supporto sul 
versante della langue poetica del Pandoni (generalmente accordata 
sulla lezione di Virgilio) da un manipolo di tessere che emergono 
dai versi di alcune sue raccolte poetiche già indagate. Ad esempio, 
si rintracciano alcune lacinie derivate da Venanzio Fortunato nel 
Triumphus Alfonsi regis, poema in tre canti, composto in prossimità 
dell’entrata trionfale di Alfonso il Magnanimo in Napoli (26 febbraio 

20  Mi sono servita per i confronti col testo dei carmina di Venanzio Fortunato 
dell’edizione: Reydellet 1994; 1998; 2004; Di Brazzano 2001. 
21  Cf. Cappelli 2014; Iacono 2017, 41‑57.
22  Nella produzione poetica del Pandoni l’opera più significativa da questo punto di 
vista è il De felicitate temporum divi Pii II. Si tratta di un’opera (in otto libri) impegnativa, 
segnata da una spiccata varietas di contenuti, di interlocutori e destinatari, di generi e 
forme, in cui la poesia si intreccia alla storia, alla oratoria, al panegirico: in essa il poeta 
narra la storia del pontificato di Pio II, giovandosi della conoscenza diretta dei fatti. 
L‘ispirazione assicura alla silloge un livello di poesia elitaria ed elevata che mira alla 
glorificazione del pontefice, ripercorrendo i rituali della corte pontificia, rendendo onore 
ai funzionari e alle personalità più illustri. In proposito cf. Iacono (in corso di stampa)
23  Segnalo un lungo carme in distici elegiaci sulla vita e le opere del cardinale 
Bartolomeo Roverella, che si legge nel manoscritto BAV, Ottob. Lat. 1999, alle cc. 
35r-38r; il De vita ac moribus divi Sixti Pontificis Maximi che si legge nella raccolta 
Poemata et Epygrammata (cf. Di Meo 2014; 2015; 2017); ed ancora la Genologia divi Pii 
che occupa in maniera monografica il VII libro del De felicitate temporum divi Pii II 
(Reg. Lat. 1991, cc. 92v-101v).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 232
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

1443);24 nei Poemata et epigrammata dedicati al cardinale Pietro 
Riario, nipote di Sisto IV, e strettamente collegati con il poemetto 
Admirabile convivium25 che celebra il sontuoso banchetto offerto a 
Eleonora d’Aragona in viaggio per aggiungere lo sposo Ercole d’Este 
durante la sosta a Roma;26 nel poema De proelio apud Troiam in cui il 
poeta rievocava la vittoria riportata dall’esercito aragonese su quello 
angioino nell’agosto del 1462.27 A questo va aggiunto un elemento non 
marginale: nella poesia del Pandoni emerge significativa tendenza 
alla accumulatio28 e alla costruzione di versi olonomastici,29 di cui 
Venanzio Fortunato fu modello indiscusso.30 Questo materiale censito 
con difficoltà derivanti dal fatto che ben poco della produzione del 
Pandoni è stato edito, non basta a stabilire con certezza l’influenza 

24  Triumphus: 1.56 nemo recedat: cf. Ven. Fort. carm. 3.3.27; 2.344 erige iustitiam, 
Deus, erige pacem, et sanctam | ecclesiam: cf. Ven. Fort. carm. 7.24.15; 2.346 si meliora 
peto: cf. Ven. Fort. carm. 6.3.26. Cf. Iacono 2023.
25  De felicitate I Poeta declarat perfecisse Admirabile convivium: 2. Fulget honore 
pedis cf. Ven. Fort. carm. 3.14.22, 4.14.16 (cf. etiam Paul. Nol., carm. 15.176); 24. vivere 
perpetuo, 8.3.38; De felicitate VII Contra vanos et falsos poetas hostiatim mendicantes: 
3. principis aures; cf. Ven. Fort. Mart. 4.344; De felicitate VIII Distichum in praesulatu 
Florentino 1. Virtute … fideque, 2.224; carm. 2.9.67; XII De censura poetarum 3. vota 
secundent cf. Ven. Fort. carm. 7.4.31, 9.1.139 (cf. etiam Opt. Prof. carm. 3.16); De 
felicitate XVII Gaudet poeta quod divus Petrus sospes a legatione redierit 2. Placido … 
sinu cf. Ven. Fort. carm. 5.3.32; De felicitate XXVIII De vita et moribus divi Sixti Pontificis 
Maximi 8. pontificale decus, 5.2.70; De felicitate XXXII Porcelius poeta ad Romanos de 
celebrando die coronationis divi Sixti quarti Pontificis Maximi 39. moderamine serva: 
cf. Ven. Fort. carm. 9.9.7; De felicitate XXXIII Ad divum Sixtum cum se Tibur primum, 
deinde Vicorium se contulit 29. vitrei fontes: cf. Ven. Fort. carm. 7.8.18, 41. recreant 
animos: cf. Ven. Fort. carm 3.15.19, 4.26.111, 6.10.26.
26  Corvisieri 1878; 1887.
27  De proelio 376. praesentia regis: Ven. Fort. Mart. 2.490, 639. de sanguine patrum: 
cf. Ven. Fort. carm. 4.10.9, 751. somnus iners […] compresserat: cf. Ven. Fort. carm. 
11.5.9. Sul poema cf. Iacono 2017.
28  Dal Triumphus Alfonsi regis traggo una serie di esempi di accumulatio: 1.3: post 
fessos bello populos proceresque ducesque, 1.137 mille virum populi, mille omni ex ordine 
turmae, II 64‑5: et populi victique duces iuvenesque senesque | et pueri et laetae matres 
facilesque puellae, 2.174‑5: orator Libyci regis princepsque Tarenti | Nolanus comes idem 
princepsque Salerni, 2.320: Plausus, honor cultusque locis cantusque iocique.
29  Qui di seguito alcuni esempi tratti dal De felicitate temporum divi Pii II, un’opera 
ancora inedita tramandata da due manoscritti: Biblioteca Apostolica Vaticana, Reg. 
Lat. 1991 e Vat. Lat. 1670. Cito i versi secondo la versione recata dal codice Reg. Lat. 
1991. Nel carme Divo Pio II pontifici maximo Porcelius poeta post osculum ante pedes 
(lib. 1.3‑4) si legge un bell’esempio di catalogo asindetico: Salve igitur, mundi princeps, 
mirabile sidus, | officii columen, consilii pater. Nel carme indirizzato a Francesco Sforza 
(Optimo principi et d<omino> imp<eratori> Francisco Sfortiae felicitatem de mutatione 
et contemptu fortunae et quod sunt sumenda arma in Turchos unde veram gloriam et 
vitae salutem vedicare possumus), lib. 3.31, troviamo un verso semi-olonomastico: arma, 
viros, acies et nova bella parat. Nel carme Ad divum Pium quod ne curet magorum 
dicta de brevitate suae vitae quae longeva est et quod relaxet animum ponens curas et 
labores cum mutatione locorum (lib. 6.66) si legge il catalogo: Hic animal vafrum vulpes 
leporesque fugaces. 
30  Cf. Manzoli 2017a. 

Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?



Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?

Lexis Supplementi | Supplements 21 233
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

di Venanzio Fortunato su questo poeta, ma apre uno spiraglio sulla 
sua ricezione (tra Napoli e Roma).

3	 Venanzio e Pontano

Uno studio di Liliana Monti Sabia, datato al 2009, offre i risultati di 
una Quellenforschung compiuta su tre grandi canzonieri in distici 
elegiaci di Giovanni Pontano, De amore coniugali, De tumulis e 
Eridanus.31 Esso rileva labili tracce di Venanzio e dei suoi carmina 
nella variegata trama di questi canzonieri: in particolare, la studiosa 
rintraccia appena qualche lacinia testuale nel De tumulis;32 e un 
manipolo di riprese nel canzoniere più estremo, l’Eridanus,33 ma non 
rileva la presenza di Venanzio nel De amore coniugali. Direi davvero 
troppo poco per provare ad includere nel canone poetico pontaniano 
Venanzio Fortunato, ma già troppo per sostenerne un’assoluta 
assenza. Mi propongo allora di ripercorrere la strada del censimento 
nella produzione pontaniana di stilemi, incipit, iuncturae, clausole che 
potrebbero risalire a Venanzio Fortunato.

Un capitolo suggestivo e precoce della produzione poetica di 
Giovanni Pontano è rappresentato dal De laudibus divinis: si tratta 
di una raccolta di 13 Hymni, secondo la versione recata dall’edizione 
napoletana curata da Pietro Summonte che vide la luce – nella silloge 
dei Carmina inedita del maestro – nel 1505.34 La raccolta ha avuto di 
recente nuova attenzione,35 ma non è mai stata fatta oggetto di uno 

31  Monti Sabia 2010.
32  Tum. 1.48.4 turba dicata sumus cf. Ven. Fort. carm. 8.3.118; Tum. 2.60b.3 pace 
recepta cf. Ven. Fort. Mart. 4.345, Tum. 2.62.2 cura tenet cf. Ven. Fort. carm. 6.1.26.
33  Erid. 1.10.2 honore placet cf. Ven. Fort. carm. 1.15.104; Erid. 2.8.10 det sua iura 
deus cf. Ven. Fort. carm. 3.26.16; Erid. 2.13.6 culta placet cf. Ven. Fort. carm. 1.15.64; 
Erid. 2.20.10 semper in ore sonat cf. Ven. Fort. carm. 9.10.6; Erid. 2.32.7 ipsa gravis 
casus cf. Ven. Fort. carm. 10.7.54.
34  La raccolta è aperta da un proemio cosmogonico indirizzato ad Antonio 
Panormita, che, con una forte connotazione biblica (vv. 1‑98), risulta caratterizzato 
da una concinnata organizzazione macrotestuale tra vetero e nuovo testamento: col 
passaggio dalla creazione del mondo, al peccato originale, alla venuta di Cristo e, 
dunque, alla redenzione. Seguono ben tre Inni alla Madonna (II, IV, V); due a Cristo 
(VI, IX); uno a Giovanni Battista (III); e ancora gli inni a San Francesco (VII), a San 
Domenico (VIII), a Sant’Agostino (XIII), a San Benedetto (XIV); infine, i componimenti 
X-XI-XII hanno un carattere apparentemente extravagante. Cf. Iohannis Ioviani Pontani 
Carmina, impressum apud Sigismundum Mayr Alemanum mense Septembri 1505. La 
raccolta ebbe due versioni, una antiquior databile tra il 1455 ed il 1458 dedicata al nipote 
di Alfonso il Magnanimo, Giovanni di Navarra; e una recentior dedicata ad Antonio 
Panormita, databile agli anni precedenti la morte del dedicatario, che avvenne nel 1471: 
in proposito cf. Monti Sabia 1989, ora in Monti Sabia – Monti 2010; Princiotta 2020.
35  In particolare rinvio a Princiotta 2020.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 234
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

studio focalizzato sul censimento dei modelli strutturali e linguistici.36 
A un sondaggio sui referenti di questa poesia sono emersi alcuni punti 
di contatto con Venanzio, consistenti, in particolare, nell’utilizzo 
privilegiato del distico elegiaco (a scapito dell’esametro o di altri 
sistemi metrici della tradizione innodica), un metro che trova riscontro 
anche in altri poeti della cerchia pontaniana che praticarono la 
poesia religiosa;37 e in una significativa tessera segnalata da Sandro 
Princiotta in De laud. I (De mundi creatione), v. 27 Haec frumenta 
manu legit, haec et in horrea concarm.dit confrontabile con Ven. 
Fort. carm. 9.2.111‑12 (messis vestra Deo placuit, quam in horrea 
condit, | dum spicis teneris dulcia grana metat),38 a cui si possono 
aggiungere altre piccole coincidenze.39 

Anche in un’altra opera giovanile, il Parthenopeus liber, la cui 
genesi parte dal 1450 e giunge sino alla morte dell’autore,40 emerge 
un’unica, ma vistosa ripresa testuale. In particolare, in Parthenopeus 
1.18, elegia variazione di Prop. 3.3 una anti-recusatio, in cui il poeta 
d’amore capovolge il rifiuto della poesia impegnata (espresso in Parth. 
1.6) e si dichiara deciso a cantare la guerra di Troia, rimettendo in 
campo i più famosi eroi omerici, al v. 52 si registra la ripresa di un 
emistichio di pentametro da Venanzio:

Primus devictis rediens Lenaeus ab Indis
imposuit capiti serta novella suo,

primus pampinea docuit de vite liquorem
exprimere et puris dulcia mella favis. 

primus et instituit plenis convivia mensis
insolitasque mero concelebrare dapes

La iunctura dulcia mella favis risulta rapportabile con Ven. Fort. carm. 
7.12.118, un lungo epigramma epistolare che il poeta merovingio 
scrive all’amico Iovino caduto in disgrazia. Venanzio imbastisce 
per l’amico una consolatoria che prende le mosse dalla pessimistica 
constatazione della communis condicio vitae, prescritta persino 
agli eroi e ai grandi uomini: la morte trionfa sui meriti dell’ingegno 
umano; e unico conforto è la fede. L’ostinato silenzio dell’amico 

36  Con l’eccezione del saggio di Germano (in corso di stampa).
37  Rimando, ad esempio, ad Antonio de’ Ferraris, detto il Galateo, autore di una 
piccola raccolta di poesie a contenuto religioso: cf. Congedo 2019.
38  Princiotta 2017, 192.
39  Cf. Laud. 1.24 pampineas comas cf. Ven. Fort. carm. 10.9.32; 2.33 sacros fetus; 
carm. spur. 1.124; 3.15 sacri … coeli cf. Ven. Fort. carm. 8.1.22 (ma cf. etiam Mar. 
Victor. Aleth. 1.462); 4.34 sidereos … choros cf. Ven. Fort. carm 5.3.36; 7.34 inclyta 
signa cf. Ven. Fort. Mart. 2.436; 13.3 sitiente solo cf. Ven. Fort. carm. 1.21.12.
40  L’opera è stata già fatta oggetto di una ricerca sul versante dell’intertestualità: 
cf. Iacono 1999.

Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?



Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?

Lexis Supplementi | Supplements 21 235
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

affligge Venanzio che allora lo implora di scrivergli, di mandargli 
dunque i suoi versi sublimi, più dolci del miele. Un lungo catalogo di 
eroi e viri illustres, di filosofi e pensatori, mostra la sorte comune; tra 
questi anche il dittico Ettore-Achille, cadit Hector et ultor Achilles, 
che si rintraccia anche nel carme pontaniano, segnato dalla stessa 
immagine cecidit ferus Hector-concidit Aeacides. Carme complesso 
questo di Venanzio, rispetto al quale l’elegia pontaniana ha un 
andamento specularmente antinomico. Un Pontano, giovane, molto 
giovane, al disincanto di Venanzio nei confronti della potenza 
eternatrice della poesia, oppone invece una fede assoluta (vv. 17‑20):

Felices nimium fortunatosque poetas,
et qui Penea tempora fronde tegunt:

una dies satis est hominum delere labores,
vatibus at certe morte carere datum.

Alla smentita d’uno dei più condivisi e radicati topoi della cultura 
classica, la gloria post mortem dei poeti, sostenuta da Venanzio 
nell’epistola a Giovino, si contrappone invece l’anelito alla 
gloria di Pontano, una gloria ancora a venire, che gli permetterà 
d’esser celebrato come novello Properzio, Umbriae alumnus. Può 
essere questa lacinia la traccia concreta che Pontano possa aver 
letto quest’epistola in versi di Venanzio, e possa averne rifuso la 
memoria e certe suggestioni nella sua elegia? Non saprei dire: la 
Quellenforschung cui ho sottoposto questa giovanile raccolta poetica 
del Pontano è focalizzata sugli auctores che emergevano come vero e 
proprio canone di modelli: anche in questo caso, dunque, si impone 
un nuovo censimento capillare reso possibile dalle tecniche delle 
Digital Humanities.

Meno labile appare la presenza di Venanzio nella raccolta De 
tumulis, un canzoniere in due libri fortemente innovativo che si 
presenta come silloge di epigrammi funerari. L’opera di lunga 
gestazione, per la quale si sono individuate due fasi redazionali, 
appartiene alla maturità del Pontano, ed è databile per genesi 
nell’arco che va dal 1490, anno della morte di Adriana Sassone, 
moglie del Pontano, al 1503, anno della morte del poeta.41 In questo 
canzoniere emerge quel virtuosismo retorico, che segna i versi 

41  Cf. Monti Sabia 1974; 2010; Parenti 1985; 1987.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 236
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

con accumulationes,42 fantasiosi giochi onomastici,43 e iterazioni.44 
La letteratura critica ha voluto identificare il modello di questo 
canzoniere nella raccolta di epigrammata graeca, ed in particolare 
nel libro VII di essa, di taglio monografico; oppure per la sezione dei 
tumuli dedicata ai morti del clan familiare (fulcro originario della 
silloge) nei Parentalia di Ausonio. Ma per stile e lessico, oltre che 
come monografica silloge di poesie funebri, non mi pare improbabile 
che i Tumuli di Pontano possano avere un debito tutto da indagare e 
mettere in luce nei confronti di Venanzio, e soprattutto del IV libro 
dei carmina.

Nel canzoniere in questione si segnala un filone di epigrammi 
particolarmente suggestivo: si tratta di epigrammi concentrati 
sul motivo della mors immatura, che coinvolge varie categorie di 

42  Per qualche esempio cf. Tum. 1.32.14 Et sonus et cantus, auraque voxque silet, 
1.39.18 Nox ipsa, at cunas et tenebrae et loculi, 1.45.8 Nomen: forma, vigor, denique nil 
superest, 2.4.4 Quis comes in tumulo est? Lusus, veneresque, iocique, 2.22.12 Cum luctu, 
gemitu, dolore et aestu, 2.25.5 Thura, puer, laticesque sacros. Tu verba, sacerdos, 2.36.4 
Nec recipit tellus, nec mare, nec scopuli.
43  Solo come esempio cito qui i Tum. 1.42,47 in cui il poeta gioca con i nomi delle 
fanciulle colte da mors immatura. In ogni caso i Tumuli interpretationes nominum 
che sfociano in metamorfosi floreali rappresentano un ricco filone nella silloge: cf., 
ad esempio, Tum. 1.2, 21, 23, 41, 45, 51; 2.12. Cf. Parenti 1987; Raczynska 2009. La 
fortissima connotazione stilistica che giochi conferiscono al De tumulis costituisce a 
mio avviso un’altra traccia di una possibile influenza di Venanzio Fortunato sul Pontano. 
Per le caratteristiche del verso del poeta merovingio cf. Reydellet 2012.
44  Alcuni esempi tratti dal I libro: Tum. 1.1.7‑8: Sparge et opes, Chari blanda, 
tuas, age et ipsa, Patulci, | Sparge tuas, spargas, Antiniana, tuas, 1.8.7 Redde meos, 
mihi redde meos, redde, improbe, amores, 1.10.7‑8 Munditiana, tibi est Hymenque et 
funera maius, | Et maius violas det tibi, detque rosas, 1.21.1‑4 Tecum una, mea nata, 
mori materque paterque | Debuimus, tribus haec ut domus una foret. | Nata patri, nata 
matri et soror una sorori, | Dic, ah dic miseris, nata sororque: ubi es?, 1.43.1‑8 Sit vati 
fas, Pierides, quae lucida fulget | Stella polo, hanc proprio condere sub tumulo. | Stella, 
tibi tumulus coelum est, haec te tegit urna, | Teque per et tumulus, te per et urna 
nitet: | Stella, nites urna, radios tibi et urna ministrat, | Praebet et hos tumulus, et tumulo 
ipsa nites; | At nec Stella iacet tumulo, sed splendet in urna, | Splendet et in tumulo, 
nam polus est tumulus. In questo tumulo per Stella d’Argenta, l’ultima compagna del 
Pontano, dopo la morte della moglie, al gioco onomastico si aggiunge la permutazione 
anagrammatica del nome (vv. 5‑6): «STELLA, niTES urnA, rAdioS Tibi ET urnA 
miniSTrAT, | PrAEbET ET hoS TumuLuS ET TumuLo ipSA niTES. | AT nEc STELLA 
iAcET TumuLo, SEd SpLEndET in urnA, | SpLEndET ET in TumuLo, nAm poLuS EST 
TumuLuS. In proposito cf. Butcher 2016. Dal II libro cito come esempio di particolare 
suggestione il Tum. 2.3, la trenodia composta dal Pontano in morte della figlia Lucia 
Marzia: Nata, cape hos calathos depexae et munera lanae, | Cum lana et calathis accipe 
et has lacrimas; | Nata, et acus et fila cape et cape linea texta, | Cumque his atque illis 
accipe et has lacrimas; | Nata, colum fusosque cape et simul indita lina, | Cumque colo et 
fusis accipe et has lacrimas; | Nata, cape has et bracteolas, haec aurea dona, | Cumque 
his atque illis accipe et has lacrimas, | Accipe et hos crines atque haec tibi munera 
grata, | Flabellum et tenues accipe forficulas; | Accipe et hos crines, cumque his et 
scrinia et aureos | Accipe verticulos, accipe gemmeolos; | Accipe et hos crines, cumque 
his bombycina testa | Et zonam, et pictum hoc accipe reticulum; | Accipe, nata, meos 
crines lacrimasque meosque | Exspecta et cineres, Lucia, et inferias. 

Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?



Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?

Lexis Supplementi | Supplements 21 237
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

creature, giovani donne, coraggiosi cavalieri, bambini, soprattutto 
neonati. In particolare, il motivo della nascita a una vita mai iniziata 
ritorna in almeno 4 epigrammi

1.37 Tumulus Aurelii infantuli. Mater ad sepulcrum queritur 
2.31 Tumulus infantuli vagientis. Viator et genius colloquuntur 
2.43 Tumulus infantuli innominati 
2.44 Tumulus infantuli bis mortui et numquam editi 

Il tumulo diventa qui una vera e propria trenodia, pianto rituale, 
in cui la madre offre al figlio le sue lacrime al posto del latte, il suo 
lamento al posto delle ninne-nanne; il tumulo si sostituisce al grembo 
della madre, l’urna alla culla. Si tratta di tumuli generalmente molto 
brevi, ridotti talora a un unico distico, come Tum. 2.43:

Nascitur hic obiitque simul, simul ipse sepultus:
Vita obitusque simul, nomen at unde habeat?

Il bimbo è nato, morto e sepolto allo stesso tempo. La contiguità 
e l’opposizione tra nascere e morire sono rese attraverso la 
disposizione chiastica delle parole e l’idea del nascere per essere 
sepolto trova un riscontro suggestivo in Ven. carm. 4.26.55 Nam 
partus cum matre perit, nascendo sepultus. Non si tratta, a mio 
avviso, di una peregrina coincidenza, dal momento che il carme 
di Venanzio è un epitaffio per la giovane Vilituta (4.26) 12, che a 
sedici anni muore di parto, dando alla luce un figlio morto. In questo 
come negli altri tumuli per neonati, nati e morti, il poeta si sofferma 
sulla scomparsa immediata, un evento in cui l’istante della vita e 
quello della morte collimano, in cui la scintilla della luce e il manto 
della morte sono un tutt’uno. Ancora memorie derivate dal poeta 
merovingio si intravedono in alcuni tumuli dedicati a donne morte 
prematuramente, di cui il Pontano descrive la bellezza fisica e la 
sensibilità, il pudore, l’intelligenza, l’eleganza. In questo senso un 
esempio interessante offre il Tumulus Hippolytae Mariae ducissae 
Calabriae (1.6):

Viator loquitur
Hippolytam quisquis videat miretur, ut illam

Ipse quidem credat Pallada vel Venerem;
Talis ea in tumulo est; illi sic prorsus ademit

Mors nihil, ut dicat Pallada seu Venerem.
Permanet, et decor atque oris praestantia culti

Huius, ut atque huius iam fluat ore melos;
Permanet et sua maiestas popularis et aurae,

Ille quidem vere conciliator Amor,
Vt simul et Venerem referatque et Pallada, ut illi



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 238
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

Insit et hinc Pallas, insit et inde Venus.
Non hic Hippolyte iacet, at Pallasque Venusque;

At tumulus nec habet Pallada, nec Venerem,
Nec iacet Hippolyte tumulo. Mihi parcite, divae:

Pallas et Hippolyte cum Venere hic recubant,
Cum Venere Hippolyte recubat, cum Pallade et ipsa

Hippolyte, ut divae tres tumulo hoc iaceant.

Ippolita è paragonata per le sue qualità intellettuali a Pallade, per 
quelle fisiche a Venere: non una, ma tre, Ippolita, Pallade e Venere, 
giacciono accolte nello stesso sepolcro. Tra gli epitaffi del IV libro dei 
Carmina di Venanzio si legge quello della giovanissima Eusebia (4.28): 
lodata per le fulgide membra, e per le sue qualità intellettuali: anche 
Eusebia è paragonata insieme a Minerva e a Venere. Motivo topico si 
potrebbe dire, più una galanteria da poesia elegiaca, che da epitaffio, 
ma resta la coincidenza dell’omaggio nei confronti dell’estinta.

Con l’Eridanus, la raccolta più tarda e meno omogenea del 
Pontano, il distico elegiaco torna a parlare di amore per un’amante: 
il canzoniere è dedicato a Stella da Argenta, compagna del Pontano 
negli anni successivi alla morte della moglie nel 1490 fino al 
1502, data che sigla l’autografo Vat. Lat. 2842 del De tumulis dove 
compare anche l’epigramma funebre per Stella.45 I componimenti 
dedicati a Stella, che costituiscono due cicli all’interno dei due libri 
del canzoniere (Erid. 1.35‑41; 2.16‑31) sono connotati da un audace 
erotismo, e da giochi di parole, legati al nome stesso della donna.46 
Ad esempio, in Erid. 2.2 Stella è insieme nome della fanciulla e stella 
astro; Stella è insieme luce e tenebra; in tenebris lux, luce che scaccia 
le tenebre (vv. 1‑4):

Puerum alloquitur faculam nocturnam praeferentem
Pone, puer, faculam; nil est opus indice flamma:

Stella mihi fax est, qua duce, flamma micat,
Stella mihi in tenebris lux est, in luce diurna 

Stella mihi speculum, Stella et imago mea est.

45  Sulla raccolta cf. Casanova-Robin 2018, con particolare attenzione 
all’«Introduzione», XI-CX, e al commento.
46  Due esempi. Il verso finale di Erid. 1.13.12 spirat, Stella, tuo, stillat et ipse liquor è 
segnato da una paronomasia allitterante (Stella/stillat) che accoglie tutto il senso del 
compnimento, in cui Stella è celebrata come solamen della vecchiaia del poeta, per lui 
più dolce del miele dell’Ibla (cf. etiam Erid. 1.24). Ancora, in Erid. 2.26, carme composto 
per l’assenza della donna amata, il Pontano rivolgendosi alle aure chiede cosa faccia 
la sua amata e spera nella sua fedeltà e costanza; e, ai vv. 7‑8 (Rara quidem virtus, 
constans amor. Hoc tibi nomen, | Stella, dedit, stabilis quod tua cura manet), fornisce 
l’origine del nome di Stella: l’amata trae il nome dal fatto che il suo amore per il poeta 
resta fisso come una stella.

Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?



Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?

Lexis Supplementi | Supplements 21 239
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

Si tratta di un gioco che potrebbe avere dietro la memoria di Ven. 
Fort. carm. 10.17.36 est quibus in tenebra lux deus atque via. 
Ma il motivo dell’antinomia luce/tenebre modulato su presenza/
assenza della donna amata, sul suo offrirsi e ritirarsi, si ripresenta 
in maniera ossessiva nelle elegie a lei dedicate, sino a costituire 
insieme ai giochi onomastici (come avviene anche nell’elegia funebre 
dedicata all’amata, Tum. 1.43) lo stilema più caratterizzante di questi 
componimenti. Ad esempio, nel corso del I libro dell’Eridanus tale 
motivo è ripetuto in un trittico costituito dalle elegie 8, 9 e 10 in 
cui Stella è celebrata come incarnazione della luce, in contesti di 
spinta sensualità, sino all’impennata retorica di Erid. 1.10, in cui 
struttura antinomica (luce vv. 1‑6; tenebre vv. 7‑10), trama eufonica e 
gioco onomastico si concludono nell’ossimoro di una Stella tenebrosa, 
allorché la donna-luce si nega al suo amato divenendo per lui tenebrae 
(vv. 1‑10):47

In tenebris, mea Stella, nites, dum sidera pallent,
Et nox ipsa tuo lucida honore placet;

In medio, mea Stella, die sub sole nitescis,
Clarior et per te solque diesque venit.

Sic es sideribus decus addita matutinis,
Et radiis debent solque diesque tuis.

Sed cur, quae tenebris honor es, decus una diebus,
Cur lumen nobis nocte dieque negas?

Nocte negas foribus clausis, in luce fenestris:
O tenebrae, non iam stellave luxve mihi.

Il motivo trova una specifica consonanza in Venanzio, in particolare 
in alcuni componimenti dedicati a Radegonda (carm. 8.9, 10; 11.2). 
Nei carmi 8.9, 10 Venanzio gioca con il motivo, tipicamente elegiaco, 
dell’assenza e della lontananza della donna amata, convertendolo 
a nuovi contesti:48 Radegonda costretta alla clausura è assente 
e nasconde i suoi occhi al poeta che si trova immerso così in una 
notte di tenebre (8.9.5‑6 Lumina quam citius nostris abscondis 
ocellis | Nam sine te nimium nocte premente gravor); il ritorno 
agognato di Radegonda per la Pasqua imminente sarà per il poeta 
una lux geminata (8.9.15‑16 Hoc precor, incolumem referant te gaudia 
paschae, | et nobis pariter lux geminata redit); il ritorno di Radegonda 
e la fine della separazione sono come rinascita e rinnovata primavera 
(8.10.13‑14 Quamvis nudus ager nullis ornetur aristis, | omnia plena 
tamen te redeunte nitent); assente Radegonda tutto per Venanzio 
è tenebra e tristezza (11.2.5‑6 Quamvis sit caelum nebula fugiente 

47  In proposito, Laurens 2012, 521‑2.
48  Bisanti 2009, 626‑58.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 240
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 227-240

serenum, | te celante mihi stat sine sole dies), ed egli non può fare 
altro che pregare che la ruota del tempo giri più in fretta per riavere 
al suo fianco l’amica e con lei la luce. 

4	 Per una conclusione

Gli esiti di questo primo sondaggio, da cui resta esclusa una 
porzione della produzione in versi del maestro (anzitutto i poemi 
Urania, Meteororum liber e De hortis Hesperidum), hanno individuato 
nella trama dei canzonieri pontaniani di maggior successo alcune 
concordanze stilistiche, strutturali e linguistiche con Venanzio 
Fortunato, e in particolare con la raccolta dei Carmina. Con minore 
vaghezza Venanzio si rintraccia nell’ordito dei Tumuli, e soprattutto, 
in certe immagini di spinto manierismo dell’Eridanus, non a caso 
i canzonieri più maturi del Pontano. I dati offrono un riscontro 
non trascurabile sulla presenza di Venanzio Fortunato nei versi 
pontaniani, non tanto sul versante della costruzione della langue 
poetica pontaniana, fortemente ancorata a un canone di autori 
ben definito, quanto sul versante di immagini, stilemi, strutture 
retoriche. L’apporto del poeta merovingio resta, però, come nascosto, 
direi quasi oscurato, dalla clamorosa evidenza degli auctores 
prediletti dal Pontano (Virgilio, Ovidio, Properzio, Stazio); ma anche 
a voler sottolineare la vaghezza di tali corrispondenze, si ricava, 
a livello generale e metodologico, una lezione preziosa sui criteri 
della selezione dei modelli da parte del Pontano, e in particolare 
sull’evoluzione di gusti e referenti che emerge con forte marcatura 
nei canzonieri più tardi. Una storia questa ancora da ricostruire e 
da scrivere.

Antonietta Iacono
Venanzio Fortunato in Pontano?



﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 241
Submitted 2025-06-30  |  Accepted 2025-09-25  |  Published 2026-01-21
© 2026 Pelloso  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/015

Barbaries e Romania.  
Uno sguardo su cittadinanza  
e inclusione alle spalle  
di Venanzio Fortunato
Carlo Pelloso
Università degli Studi di Verona, Italia

﻿

Abstract  The paper explores the complex and fluid relationship between Barbaries 
and Romania in Late Antiquity, using Venantius Fortunatus as a model of cultural synergy 
rather than conflict and as a lens to examine the evolving concepts of citizenship, 
identity, and otherness. Tracing the ideological, legal, and cultural shifts from the 
Constitutio Antoniniana to the rise of Romano-barbarian kingdoms, the study highlights 
how Roman and barbarian elements, once opposed, progressively merged. Through 
literary, historical, and juridical analysis, the work illustrates how the binary opposition 
gave way to complementary dynamics, ultimately shaping new identities and cultural 
syntheses in post-Roman Europe.

Keywords  Barbarians. Citizenship. Constitutio Antoniniana. Roman Law. Strategies 
of inclusion. Venantius Fortunatus.

Sommario  1 Il barbaro come l’altro: dall’antitesi spaziale (BAR.BAR) a quella linguistico-
culturale (βάρβαρος). – 2 La Constitutio Antoniniana: lo spazio URU e l’assimilazione 
di BAR. – 3 Barbari e cives tra inclusione e assimilazione: alcuni limiti della riforma di 
Caracalla. – 4 Le ideologie dell’assimilazione. – 5 Le realtà dell’inclusione. – 6 Hinc cui 
Barbaries, illinc Romania plaudit (Ven. Fort. carm. 6.2.7).

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/015&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 242
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

1	 Il barbaro come l’altro: dall’antitesi spaziale  
(BAR.BAR) a quella linguistico-culturale (βάρβαρος)

È da ‘Adamo ed Eva’ che, con una tanto insolita quanto divisiva (ma 
spero efficace) captatio benevolentiae iniziale, intendo prendere le 
mosse al fine di introdurre il tema – labirintico e pantagruelico, 
intricato e complesso – del rapporto tra il polo della Barbaries e quello 
della Romania:1 e ciò a margine, o forse, più esattamente, a monte, 
della produzione letteraria e dell’esperienza biografica – entrambe 
di ‘passaggio’ e di ‘frontiera’ tra epoche e tra luoghi diversi – di 
Venanzio Fortunato.2 Lo sfondo, quello di un mondo nuovo, composito 
e contaminato, in cui «si disegnavano all’orizzonte le sagome sfatte 
di qualche diritto Romano, gran Saraceno, vecchio Franco, ignoto 
Vandalo»;3 in cui il sentimento che tendeva a identificare romanità 
e humanitas, anche una volta crollato silenziosamente l’impero 
d’Occidente, solo con grande difficoltà si andava attenuando, 
confuso e diffuso in una costellazione in cui la tradizione romana, 
i valori cristiani e i Realien barbari talora si giustapponevano l’uno 
rispetto all’altro dialogando e relazionandosi come ‘diversi’, talaltra 
si incrociavano e si mescolavano dando vita a ‘identità culturali’, 

1  Il tema è, ovviamente, interconnesso a quello, ancora più denso, esteso e ramificato, 
relativo ai percorsi storici che hanno condotto alla sintesi – scaturita da una per nulla 
lineare interazione reciproca – di tesi e antitesi (immigrazioni? irruzioni? invasioni? 
flussi di movimento? assimilazione? inclusione? contaminazione? osmosi?); nonché a 
quello, parimenti impegnativo, concernente le modalità di emersione dell’universo 
frastagliato e atomizzato cui l’etichetta data al secondo dei due poli, Barbaries o Barbaria 
o Barbaritas (declinazione ideale del concetto spaziale del barbaricum: cf. Chauvot 1998, 
213), rimanda in senso unitariamente coeso e in opposizione al neologismo del V e del 
VI secolo Romania (Ven. Fort. carm. 6.2.7; cf. Prud. c. Symm. 2.608‑10): etnogenesi 
ed entelechia dei barbari? barbari quale creazione ideale e materiale di Roma? 
diversità oggettiva tra le gentes barbare? negazione, tra i Realien, della barbarie? Cf., 
paradigmaticamente, Vogt 1967; Szövérffy 1968; Wolfram 1985; Geary 1988; 2001; 
2002; Wolfram, Pohl 1990; Wirth 1997; Halsall 1999; 2007; Pohl 2000; 2002; 2013; 
Moatti 2003; Borca 2004; Ward-Perkins 2005; Wickham 2005; Barbero 2006; Heather 
2006; Liebeschütz 2006; 2012; von Rummel 2007; Goffart 2008; Guidetti 2008; James 
2009; Arcuri 2011; 2013; Rocco 2011; Gasparri, La Rocca 2012; Zuccotti 2014; Valditara 
2015; Licandro 2015; Chauvot 2016; Fascione 2017; Zanon 2021; Marotta 2022.
2  Vedi, anzitutto, Buchberger 2016; nonché Szövérffy 1971; Godman 1987, 2‑5; cf. van 
Acker, 1965; Ladner 1976; Goffart 1982; 1988; Harries 1996. Come ha scritto, a mente 
di Szövérffy 1971, Labarre 2012, 106: «le poète mérovingien dépasse son expérience 
personnelle pour accompagner un tournant essentiel de l’histoire culturelle. Il est le 
premier à ‘unifier germanisme, culture latine et moralité chrétienne’. Il affirme un 
idéal culturel qui propose ‘l’amalgame du monde barbare, germanique avec l’héritage 
civilisateur de Rome’. Pour cette raison, il est considéré comme ‘le premier représentant 
de l’humanisme chrétien médiéval’». Cf. ex plurimis, Pietri 1992 (a mente di Tardi 1927); 
Pejenaute Rubio 2001; ma vedi, altresì, Roberts 2009, 3‑4. 
3  Così Queneau 1967, 3, nella traduzione di Italo Calvino. 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 243
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

individuali e collettive, così inedite e singolari per il passato, come 
anche matrici di nuove identità per il futuro dell’Europa.4 

Si tratta di un tema ineluttabilmente articolato e stratificato, oltre 
che esteso; di un apparato problematico che, nella consapevolezza 
delle rigidità implicate dal conflitto e dall’illusione identitaria,5 sarà 
qui considerato alla luce del dispositivo ‘oggettivo’ della cittadinanza 
(quale concetto incessantemente polimorfo, sfumabile e cangiante, 
pur nell’invariabilità dell’idea-base di ‘inclusione comunitaria 
dell’appartenente e di esclusione del non appartenente’)6 e sarà qui 
affrontato, più che con approccio empiricamente cronachistico, da 
una specola ideale e culturale (quale particolare declinazione di 
quel problema, perenne e mutevole, che sia si impianta nel campo 
delle diversità strategiche di inclusione o di esclusione, sia cede, 
quant’altri mai, alle tentazioni, «irresistibili quasi come le sirene 
di Ulisse», della retorica).7 Più esattamente, è saccheggiando dal 

4  Del resto, prendendo in considerazione, a cavaliere tra tardoantico e alto-medioevo, 
quelle aree geografiche che si imposero come espressioni paradigmatiche delle 
strette reti di rapporti tra le nuove realtà (politiche, istituzionali, religiose, sociali, 
etniche) con la tradizione della humanitas e della civilitas di Roma – l’Italia (ostrogota 
e bizantina) e la Gallia (gota, burgunda, franca) –, il secolo di Venanzio si rivela come 
un interessantissimo osservatorio per fenomeni che, in un florido e mobile groviglio o 
crocevia di idee, valori, forme di pensiero, modi di vivere, aspetti di cultura materiale, 
al contempo sono di emersione del nuovo così come di persistenze e trasformazioni 
dell’antico (Pizzani 1993; La Rocca 2002).
5  Bayart 2009, 9‑10.
6  Sulle metamorfosi – semantiche e istituzionali – di tale τόπος, cf. le recenti, 
penetranti e articolate considerazioni di Peppe 2023. Come si potrà constatare (in 
particolare dalla critica riservata alle posizioni di Mathisen e di Barbero), almeno sub 
specie iuris, sarà difficile concordare – pur nella consapevolezza dell’importanza delle 
tesi dell’etnogenesi, della profonda e continua integrazione tra Romania e Barbaries, 
dell’artificiosità della creazione della categoria unitaria dei Barbari e dei Germani, come 
della dipendenza dalla stessa cultura romana della formazione delle identità di singole 
genti barbare – con quel nutrito filone di pensiero che, in seno alla scuola di Vienna, o in 
dipendenza da questa, tanto nega che l’appartenenza a un dato gruppo sia determinata 
da criteri oggettivi, ritenendo essa un fatto prevalentemente soggettivo di sentimento 
e di riconoscimento, quanto assume che l’identità quale ‘costrutto situazionale’ non sia 
affatto una questione di cittadinanza, ma di adesione de facto a modelli.
7  Cf. Vincenti 2019, 1. Basti pensare a come Traina (2020, 46‑7; 2023, 82) proclami per 
l’esperienza di Roma antica il dato incontrovertibile del ‘concetto dell’integrazione’ in 
aperta polemica con la tesi ‘pragmatista’ di Valditara (2015, 33; 2018, 54): per Traina, 
una posizione – quella secondo cui l’utilitas «nazionale» di Roma si sarebbe sempre 
imposta come «stella polare» per ogni scelta di politica estera – degna, più che di uno 
storico, di chi sale sulla tribuna dell’opinionista contro le politiche delle ‘porte aperte’ 
e in sintonia con la immigration choisie del programma di Sarkozy. O basti pensare 
a come sia bollato quale «‘magnifico’ esempio di come la ricerca storiografica non 
debba essere condotta» (Licandro 2018, 241 nota 2) il suggestivo libro di De Jaeghere 
(2016), colpevole, tra le altre cose, di presentare Roma – rinsecchita dalla crisi 
demografica e trasfigurata dopo lo scontro con le ‘orde’ barbariche – come un monito 
per l’oggi: «possiamo stare tranquilli davanti allo spettacolo della nostra prosperità 
senza precedenti, delle nostre tecnologie sempre più sofisticate, di un mondo le cui 
connessioni virtuali danno l’illusione dell’onnipotenza. Possiamo persuaderci del 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 244
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

repertorio immaginifico e valoriale fornito dall’Eden prebiblico che 
credo interessante principiare il presente contributo. Un contributo 
che – preciso necessariamente sin d’ora – ad altro non aspira se non a 
presentarsi come limitato e primo approccio, storico-giuridico prima 
che letterario, a quegli ammassi incredibilmente compatti e densi 
di questioni che afferiscono tanto alla percezione dell’identità come 
forma di autoriconoscimento e, quindi, anche dell’alterità come realtà 
incommensurabile e inconciliabile, quanto alla creazione – costante 
nelle vicende che hanno interessato il divenire e l’essere di Occidente 
e di Oriente nell’età tardoantica – di nuove identità e di nuove alterità 
(«shifting cultural concepts»),8 frutto di fusioni e contaminazioni, di 
commistioni e scontri, di integrazioni e repulsioni, di separazioni e 
condivisioni che hanno interessato tanto elementi e aspetti particolari 
quanto totalità generali in un primo momento distinti e concepiti 
come tra loro inconciliabili.9

Ma ritorniamo ad Adamo ed Eva o, meglio, all’Eden. Come ha 
scritto recentemente D. Poli, è nella Mesopotamia sumerica che si è 
prodotta la prima interpretazione culturale dell’«‘esserci nel mondo’, 
del confrontarsi con l’alterità, del relazionare l’asse verticale del 
divenire nella storia con l’asse orizzontale della garanzia ontologica 

fatto che i sintomi che annunciavano la caduta dell’impero romano di Occidente si 
erano manifestati in modo chiaro ai loro contemporanei. Che le élites del V secolo (la 
generazione degli ultimi Romani che fu testimone del sacco di Roma e della perdita 
della sua potenza) avevano presagito che avrebbero vissuto grandi avvenimenti, che 
il destino li aveva scelti per assistere all’affondare del più grande impero mai esistito 
sotto il cielo. Che non soffriremo alcun male finché non noteremo nessuno dei segnali 
che avevano fatto intuire loro il disastro. Non è così, però. I contemporanei della fine 
dell’impero romano, infatti, rifiutarono di crederci per tutto il tempo in cui riuscirono 
ad afferrarsi alle loro chimere. Roma ci serve da avvertimento».
8  Whittaker 2004, 134.
9  Da una parte: come dimenticare la fotografia della dolosa barbaries simile a un’orda 
di belve latranti scattata in Anon. reb. bell. 6.1; o la riduzione ambrogina dei barbari 
a ‘nemico per antonomasia’ e a ‘segno profetico’ della perdita della fede (Ambr. in 
psalm. 118.24, fid. 2.16.137‑9); o i non pochi interventi imperiali tesi a limitare o 
reprimere la ‘barbarizzazione’ (C. 4.41.1, 9.47.25; CTh. 3.14.1, 14.10.2‑4; cf. Procop. 
arc. hist. 7.8.10)? Come non enfatizzare, di poi, che il Goto Teoderico, elevandosi a 
baluardo della Romanitas, esortava gli abitanti delle Gallie riconquistate a exuere 
barbariem e abicere mentium crudelitatem (Cassiod. var. 3.17.1), ma al contempo 
glorificava la barbara stirpe dei Goti come custode e protettrice della civilitas di 
Roma (Cassiod. var. 9.14.8)? Dall’altra: come non ricordare che la zecca di Ravenna 
dal 489 batteva monete, sostituendo all’effigie di Zenone quella dello sciro Odoacre, 
mentre nel regno dei Burgundi si coniavano aurei in nome dell’imperatore Giustino 
I; o il quadro costituzionale tardoantico che si interessava alle molte genti barbare 
che, attratte dalla felicitas Romana, avevano valicato i confini dell’impero per essere 
integrate nell’amministrazione delle terrae laeticae (CTh. 13.11.10)? Gli stessi approcci 
antichi al tema sono – è oltremodo evidente – polifonici e tutt’altro che espressione 
di un pensiero unico. Sul passaggio – impensabile in seno alla civiltà ellenica – dal 
dualismo antagonista di tipo Romania aut Barbaries al binomio sinergico Romania et 
Barbaries, sino all’inglobamento, non poco facilitato anche dalle logiche egualitarie del 
cristianesimo, del secondo polo nel primo, cf., ad esempio, Thollard 1996.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 245
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

dei fatti».10 Infatti, il sistema attestato dalla documentazione 
cuneiforme più risalente distinguerebbe tre dimensioni determinate 
essenzialmente in senso spaziale, più che linguistico o etnico: lo spazio 
del territorio civilizzato, curato negli aspetti dell’organizzazione 
civile e agricola, denominato URU, quale portato della rivoluzione 
tecnologica e culturale del neolitico; l’area delle steppe incolte e 
selvagge, ossia della marginalità dell’EDIN, espressione anche 
a livello cronologico della civiltà dei raccoglitori e dei cacciatori; 
i luoghi elevati e boschivi, immagine topica di una realtà aliena e 
ostile, definita KUR, in cui viene anche individuata la dimora dei 
morti. L’orientamento culturale dell’uomo, nella cornice della più 
antica civiltà della scrittura, parrebbe insomma fondato, in senso 
‘territoriale’ prima che ‘personale’,11 sul parametro dell’antitesi fra 
‘interno’ ed ‘esterno’. In questa cornice, il sumerico BAR fungerebbe 
da segno linguistico atto, sinteticamente e globalmente, a denotare la 
pluralità e la diversità di spazi ‘al di là’ dell’unitarietà e dell’unicità 
del ‘sistema-mondo’ rappresentato da URU (come, del resto, anche per 
Roma, barbarus sarà termine impiegato per designare chi appartiene 
alle gentes insediate al di là del limes, ma con una connotazione 
spregiativa dell’esteriorità o dell’alterità non meno intensa e diversa 
da quella che, in origine, era presente nel corrispondente βάρβαρoς, 
quale denominazione di ἀλλόγλωσσοι).12 Ed è proprio BAR, secondo 

10  Poli 2010, 155.
11  Non intendo certo, nell’impiego di questa terminologia leggere anacronisticamente 
e con retrodatazione di codici culturali seriori un passato così remoto, quale quello 
sumero, da suggerire la più profonda alienità: ricordo solo come, secondo Marotta 
(2023), la visione moderna e contemporanea dell’antitesi tra il ius soli e il ius 
sanguinis – ossia tra territorialità (per cui la nascita in un dato territorio, rimanendo 
irrilevante qualsivoglia considerazione circa la cittadinanza dei genitori, determina 
l’acquisto della cittadinanza) e discendenza (per cui è cittadino solo chi nasce, ancorché 
all’estero, da un padre e/o da una madre che abbia cittadinanza) – attenga a un piano 
altro anche rispetto all’esperienza giuridica romana di epoca repubblicana e imperiale. 
Vedi, sul punto, anche Thomas 1996; Beaud 2013; Calore 2016.
12  Cf., per tutti, Str. 14.2.28 (C661‑3). Barbaro è sostantivo greco che i Romani 
hanno ricalcato per indicare, anzitutto in senso spregiativo, lo straniero incapace 
di esprimersi in modo comprensibile (Halsall 2007, 45‑6; 55; Wood 2011, 39) e tale 
sarà l’accezione negativa indiscutibilmente primaria sino al V secolo d.C. (cf. Chauvot 
2008). Esso, però, finì storicamente a designare tutti coloro che vivevano fuori dal limes 
dell’impero (cf., sulla natura del confine, con visioni alquanto diverse, Isaac 1988; Le 
Bohec 1991), ossia i popoli semistanziali dell’Europa centrale, i nomadi delle pianure 
dell’Est, i sudditi dell’impero persiano, le tribù arabe e berbere. Il mondo romano 
veniva materialmente, spazialmente e idealmente separato dal barbaricum – ossia da 
un arcipelago variegatissimo di gentes (multitudo) dominato dal furor, dalla feritas e 
dalla vanitas (cf. Dauge 1981; Dubuisson 1985; 2001, 10; Ndiaye 2003, 19‑21; 59‑391; 
2005), grazie a muri (come il Vallo di Adriano), a corsi d’acqua fortificati e pattugliati 
(come il Reno e il Danubio) nonché a fortezze (come quelle che percorrevano la frontiera 
orientale in Asia Minore e quella meridionale in Africa). Tuttavia, se questa è l’immagine 
fornita dai testi ufficiali, l’archeologia pare smentirla, mostrando «intensi movimenti 
di persone e merci fra i due lati dei confini, tanto nell’Europa centrale, quanto in Asia 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 246
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Poli, che, con il superlativo formato mediante raddoppiamento, 
BAR.BAR, fornirebbe il radicale per il ben noto e appena ricordato 
sostantivo greco, così come per il sanscrito barbaraḥ. 

‘Barbaro’– scriveva, già prima di D. Poli, D. Silvestri – sarebbe 
una ‘marca logonimica’ cui ci si ostina ad attribuire, ma solo 
per resa paraetimologica e interpretatio facilior, il significato 
di ‘balbuziente’, ‘inetto (a parlare)’, e, quindi, una connotazione 
intrinsecamente negativa.13 Invece, barbaro sarebbe solo l’estremo, 

Minore e in Africa» (Grillo 2019, 34). L’antitesi tradizionalmente binaria Romani-Barbari 
(cf. Cic. Verr. 2.5.147) che riprende, in chiave romano-centrica, quella originaria elleno-
centrica, non è però, nello stesso mondo romano, univoca, potendo ampliarsi (con i 
Romani opposti a Greci e a barbari: cf. Cic. Lig. 11) oppure addirittura comprimersi 
(con i romani, inclusi tra i barbari, opposti ai Greci: cf. – pur con un ironico gioco di 
prospettiva, in cui Plauto dice ‘barbaro’ di sé stesso per designarsi come romano, come 
farebbe un greco – Plaut. Asin. 11, Trin. 19, Mil. 211; vedi inoltre Fest. [Lindsay 32, 
14‑19]): cf. Dubuisson 1984; Dumont 1984; Deremetz 1995.
13  Seguendo la particolare via etimologica greca – che da ‘linguistica’ si fa ‘valoriale’ 
e ‘culturale’ – piuttosto che quella sumera ‘spaziale e relazionale’, si comprende appieno 
la felice, quantunque divisiva, contrapposizione heideggeriana tra homo humanus e homo 
barbarus (una contrapposizione che, va subito precisato, per i secoli V e VI, ossia nel 
periodo in cui i barbari stabilirono un multiforme dominio politico sui territori dell’impero 
romano d’Occidente, certamente non può valere, così come per l’Oriente dovrebbe 
armonizzarsi all’ideologia giustinianea sulla cittadinanza romana). Humanitas – ricorda 
Heidegger dal 1947 con la sua Lettera sull’Umanismo – è un ideale complesso, fiorito e 
coltivato a Roma, un dispositivo capace di cogliere il valore singolare, unico e universale 
dell’uomo, un connotato proprio di chi sa formare pienamente la propria personalità sul 
piano culturale e morale, ma anche l’inclinazione a rispettare e favorire le personalità 
altrui, ossia l’altro, il prossimo. Sempre a voler seguire Heidegger nella traduzione di 
F. Volpi (1995), solo chi interiorizza ed esteriorizza i doveri compresi nella humanitas, 
oltre a chiamarsi e ad apparire uomo, è veramente tale; in contrapposizione a ciò, homo 
barbarus è colui che nega la nobiltà, la virtù, l’educazione del vero uomo, colui che 
balbetta e storpia la lingua della dignità e dell’umanità. La piena realizzazione della 
‘identità umana’ in senso culturale – ossia l’affermazione di una comunità di homines 
humani – annichilirebbe, ovviamente, ogni barbarie; l’universalità dell’homo (in una 
dimensione in cui il cosmo stesso diventa, metaforicamente, ‘città’ e quindi l’homo si 
fa sinonimo di cosmo-polita) non potrebbe avere come conseguenza, cioè, se non la 
disintegrazione di proclamate, ma irreali, alienità (cf., sulla indiscrezione tra gli uomini 
qua tales, le suggestive pagine di Bettini 2019). È un vagheggiamento, questo, che trova 
un primo fortunato incunabolo di teorizzazione già nel II secolo a.C. da parte di Terenzio 
(Haut. 77), e che nel II secolo d.C. viene ripetuto – sulla scorta di Epitteto – anche da 
Marco Aurelio, non solo come filosofo interessato a una ‘cittadinanza universale’ a livello 
spirituale e intellettuale, ma anche come imperatore, ossia rappresentante e portatore 
di una civiltà e di una civitas, quella di Roma, dalla vocazione fortemente universale 
e incarnante, grazie alla fusione di nobilitas e virtus con παιδεία, l’humanitas per 
eccellenza (Epict. 2.10.1, nonché 1.9.20; M. Aur. ad se ipsum 2.15, 3.11, 4.3‑4, 4.11, 4.23, 
10.15, 12.36). A valle di questo contesto ‘ideale’, mi pare si inserisca il processo storico 
di progressiva massimizzazione della civitas Romana in prosecuzione e a compimento 
della interconnessione tra civitas universale e homo humanus. Se sentirsi ed essere 
‘cittadino del mondo’ si delinea come aspirazione pressoché identica a sentirsi ed essere 
homo humanus ma limitata all’io, dar vita a un mondo-città in cui tutti si riconoscono 
nella ‘cultura umana’ e nello ‘stato di civiltà’ significa promuovere una dimensione 
umana tendenzialmente indifferente alle diversità etniche, aperta e diretta ad 
abbracciare – sono parole di Veyne 2009, 413 – «gli esseri umani che sono degni del nome 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 247
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

l’alieno, il sommamente diverso: non sarebbe colui che, in una para-
rappresentazione comica e irriverente, ma anche denigratoria e 
peggiorativa, non è in grado di articolare i suoni della lingua di 
elezione (anzitutto il greco, atteso che il latino prende in prestito 
βάρβαρος quando ormai il senso originario di balbuziente è stato 
ampliato in quello generale di straniero) e, dunque, non può che 
travisarne e falsificarne i valori deittici; barbaro sarebbe colui la 
cui alterità andrebbe in primis connotata etimologicamente in chiave 
spaziale-valoriale e non linguistico-razionale (come, del resto, è per 
molti altri sostantivi latini, pur autoctoni, a differenza del prestito 
barbarus, afferenti alla ‘non-cittadinanza Romana’,14 quali peregrinus, 
externus, alienigena, advena).15

di uomo perché non sono né barbari, né inumani, né incolti» (cf. Palma 1992; Labruna 
2009; Garofalo 2015; Frare 2019). San Paolo avrebbe professato questa indiscrezione 
interumana – insensibile a etnie, lingue, territori – nell’unità di Cristo; Giustiniano, 
invece, lo avrebbe fatto in termini di cittadinanza all’insegna della sudditanza e della 
fedeltà all’impero: per entrambi, dunque, l’homo humanus non è categoria destinata a 
includere – attualmente o potenzialmente – il barbarus.
14  Questa forma negativa non intende sterilizzare i rilevi e le prospettive 
metodologiche di chi ha sottolineato l’opportunità di discorrere, entro la realtà romana, 
di una pluralità di cittadinanze: cf., per tutti, Calore 2018, 88.
15  Cf. Silvestri 1999; vedi inoltre, Weidner 1913; Walde, Hoffman 1965, 94; 
Rousseau 1995. Secondo l’interpretazione tradizionale (vedi, paradigmaticamente, 
Chantraine 1968, 165), l’antitesi ‘greci-barbari’ sarebbe specchio di una tassonomia 
dicotomica linguistica e valoriale (più che etnica o religiosa) di cui, in conformità a 
una visione binaria chiaramente ellenocentrica, barbaro rappresenterebbe il termine 
negativo, il polo della irrilevanza, il mondo ferino e caotico da irridere e disprezzare, 
l’espressione di una subumanità e di una a-grecità (capace però retrospettivamente 
e per differentiam di rendere coesa la realtà, pur internamente variegata, del mondo 
ellenico) che la trasparente etimologia (ossia: raddoppiamento onomatopeico della 
sillaba bar) riconnetterebbe a una menomazione ‘fisica’, ‘culturale’, ‘intellettiva’: il 
segno qualificante della balbuzie renderebbe l’uomo non-greco più simile a un animale 
a-fono e guidato dagli istinti, quale – ad esempio – il pipistrello o la rondine (A. Ag. 
1050‑2; Soph. Tr. 1060; Ar. av. 199‑200), atteso che per i Greci (e poi per i Romani stessi) 
la ‘ragione’ (λόγος) non si poteva che esprimere nel totale dominio della concatenazione 
razionale delle ‘parole’ (λόγος): vedi Moggi 1996, 102; Dubuisson 2001. Per Ndiaye 
2005, 134 (che ha studiato semicamente il vocabolario latino dello straniero), «les 
désignations de l’étranger, par leur étymologie, situent toujours l’étranger par rapport 
à sa situation territoriale, comme étant un autre ‘situé ailleurs’ […] vu d’abord d’un 
point de vue spatial, comme appartenant à un espace différent du mien, en dehors du 
mien - espace que je peux ignorer ou craindre, que je peux mépriser mais qui existe»; 
di contro, «seul barbarus définit l’étranger comme étant exclu de ma sphère: il est 
«autre qui n’est ni grec ni romain», qui ne parle pas ma langue - son propre espace n’est 
pas pris en compte, il est nié». Se la tesi di Poli e Silvestri fosse da seguire, invece, il 
divario tra barbarus e gli altri termini latini indicanti lo straniero – almeno sul piano 
etimologico – potrebbe dirsi ridotto.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 248
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

2	 La Constitutio Antoniniana:  
lo spazio URU e l’assimilazione di BAR

A mente di tale apparato archetipico, il rapporto, inteso in senso 
dinamico, tra lo spazio URU e lo spazio BAR – ossia tra il dentro e il 
fuori, tra l’identità e l’alienità – può sia idealmente sia concretamente 
dispiegarsi secondo le più diverse traiettorie ed esitare nei più disparati 
scenari finali (ancorché sempre riconnettibili al generale modello 
dicotomico del «differenzialismo inglese» e dell’«universalismo 
romano»):16 1. l’espansione dello spazio URU con la conseguente 
riduzione di BAR; 1bis. la conservazione del confine tra URU e BAR; 
2. il respingimento e l’assoggettamento di chi valica il confine da 
BAR a URU; 3. l’accoglienza o la tolleranza (ossia l’inclusione senza 
assimilazione) dentro URU di chi viene da BAR; 4. l’assimilazione di 
chi, da BAR, si trova in URU; 4bis. l’assimilazione di chi da BAR entra 
in URU e vi si assoggetta o vi si conforma. 

Secondo non pochi e autorevoli studiosi, l’impero di Roma già a 
partire dal III secolo d.C. – al di qua del limes di separazione tra lo 
spazio URU e lo spazio BAR, ossia tra l’imperium e il barbaricum, 
quale esito concreto della realizzazione delle ipotesi nr. 1 e nr. 1bis 
del modello appena esposto – avrebbe attuato politiche di inclusione 
ispirate fondamentalmente alle ipotesi nr. 4 e nr. 4bis (ferma restando, 

16  Marotta 2009, 183. Ovviamente appartenenza, comunanza e condivisione di meri 
spazi tra gli uomini non significa creazione di una civitas o di una πόλις, ma esistenza 
di una comunità rilevante su un piano meramente materiale e naturale, e non di una 
organizzazione che si riconosce a livello fondativo, spirituale, teleologico (è un dato 
acquisito già da Omero là ove, nel nono libro dell’Odissea, contrappone implicitamente la 
comunità ciclopica agli elementi essenziali di un’autentica κoινωνία πολιτική). La stessa 
politica imperiale di concessioni viritane di cittadinanza – pregressa alla Costituzione 
Antoniniana del 212 d.C. – manifesta un atteggiamento sempre pragmatico, oculato, 
razionale e ragionevole che, anzitutto, non omologa oltremodo i diversi, così come non 
assimila formalmente se prima l’assimilazione non è sostanziale o non è garantita da 
indici significativi. Un esempio per tutti: la Tabula Banasitana, conservata nel Museo 
delle Antichità di Rabat, attesta – sotto Marco Aurelio e Lucio Vero – una donatio 
civitatis ad alcuni Zegrenses della Mauretania Tingitana (pur fatto salvo, come emerge 
dal descriptum et recognitum ex commentario civitate Romana donatorum, il loro ius 
gentis e pur sine diminutione tributorum et vectigalium populi et fisci: ll. 36‑8). Nel testo 
della prima epistula riprodotta corre un’importante precisazione: da un lato, il tratto 
etquamquam civitas Romana non nisi maximis meritis provocata indulgentia principali 
gentilibus istis dari solita sit mette in risalto la natura straordinaria – rispetto alla 
prassi – della concessione della cittadinanza a membri di gentes come quella degli 
Zegrenses; dall’altra, il richiedente, detto essere tra i primores dei suoi polulares, 
viene esaudito, in quanto, a giudizio imperiale, rebus prompto obsequio fidissimum. La 
concessione è un vero capolavoro di bilanciamenti tra istanze incrociate: fidelizzazione 
all’impero di principes della gens Zegrensium, come Iulianus padre e Iulianus figlio 
(oltre ai loro rispettivi famigliari); concessione, in via eccezionale, della cittadinanza 
a uomini facenti parte di organizzazioni tribali, pur nella persistenza dei pregressi 
doveri tributari e vettigali; valorizzazione dell’assetto giuridico particolare della gens 
Zegrensium e sua permanenza nei rapporti con i nuovi cittadini. Cf., tra i più recenti 
contributi, Purpura 2012a; Marotta 2016a; Palma 2020, 23‑31.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 249
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

se del caso, l’attuazione dell’ipotesi nr. 2, nonché rimanendo del tutto 
residuale l’ipotesi nr. 3). 

Presunta arché, a livello pratico-operativo e non più solo ideologico 
o ideale, di questo peculiare processo di apertura e romanizzazione 
finalisticamente irenistica,17 non di rado si è ritenuta – e talora accolta 
quasi in termini di una ‘rivoluzione copernicana’ nella ridefinizione dei 
rapporti tra chi è incluso ed escluso dalla cittadinanza (anche se sul filo 
di un ‘naturale sviluppo’ della storia romana dell’integrazione)18 – la 
celeberrima Constitutio Antoniniana del 212 d.C.19 Ancorché la 
‘civilizzazione’ formalmente ecumenica avrebbe operato in modo 
non assoluto e universale, alla luce dell’esclusione non solo degli 
schiavi stessi, ma anche, tra i liberi, di una massa eterogenea e 
dispersa di abitanti dell’impero, ben più ampia e composita dei soli 
peregrini cosiddetti dediticii (almeno secondo quegli orientamenti 
scientifici che, pur approdando a soluzioni diverse, risultano sempre 
più fondatamente protesi a destabilizzare la lettura tradizionale della 
l. 9 del Papiro Giessen 40.1).20 

Qualcuno, al netto delle ragioni utilitaristiche e di tipo economico-
militare, più che religioso o umanitario, che avrebbero ispirato 
Caracalla,21 è stato addirittura indotto a discorrere – ora più o meno 
solarmente, ora più o meno incidentalmente – di un passaggio, già in 

17  Cf. già FIRA, III2, nr. 69 (laudatio Turiae); Tac. ann. 11.24 e FIRA, I2, nr. 43 (Oratio 
Claudii).
18  Così Capogrossi Colognesi 2021, 23. L’importanza capitale da attribuire alla 
costituzione di Antonino Caracalla è stata ulteriormente enfatizzata nella storia 
recente: nel 2017, infatti, la Constitutio è stata addirittura inserita, insieme alla Magna 
Charta Libertatum e alla Déclaration des droits de l’homme et du citoyen, nel Memory of 
the World Register dell’UNESCO, accogliendosi la proposta dell’Università di Giessen: 
la concessione della cittadinanza romana avrebbe riguardato – ed ecco la ragione 
dell’inserimento – «all free inhabitants of the Roman Empire […] with the only exception 
of the small group of dediticii […] whose identity has still not been ascertained».
19  Cf. Sasse 1958; Inglebert 2005; Kuhlmann 2011; Kuhlmann, Barnes 2012; Torrent 
2012; Purpura 2012b; Marotta 2018; 2022; Imrie 2018; Besson 2020.
20  Nel senso tradizionale, cf. negli ultimi anni, Buraselis 2007, 6 nota 15; Mattiangeli 
2010, 141; Torrent 2012, 65; van Minnen 2016; Vincenti 2018, 132; Palma 2020, 14‑19; 
27‑32; per una prima rassegna, sul punto, cf. Purpura 2012b, 701‑2. Secondo una 
ulteriore lettura propensa, comunque, a mantenere l’integrazione tradizionale (ossia: 
[δε]δ̣ε̣ιτ̣ι̣κίων), sarebbe più probabile ritenere, data la struttura del testo greco, che 
«ai dediticii fosse sottratta l’applicazione della clausola di salvaguardia introdotta da 
[μ]ένοντος e che verosimilmente doveva salvaguardare l’uso dei diritti locali ovvero 
specifiche esenzioni e privilegi» (Valditara 2018, 52). Meritano attenta considerazione, 
tra i più recenti approfondimenti a critica della lettura già proposta dai primi editori 
di Pap. Giess. 40.1, Licandro 2021, 93‑4; Marotta 2022, 344‑5.
21  Cf. anzitutto, D.C. 78.9.4. L’edictum de civitate, in una con l’estensione della base 
imponibile della decima hereditatium, libertatis, manumissionum, avrebbe avuto come 
scopo (sotterraneo) quello di finanziare l’esercito e di estendere ai liberi dell’impero 
il bacino potenziale degli organici delle iustae legiones, atteso che era nelle truppe 
ausiliarie che i cives preferivano arruolarsi: cf. Mattiangeli 2010, 140; Rocco 2010; 
Galimberti 2019, 56‑7; Marotta 2021; Castagnino 2022, 77.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 250
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

seno all’impero degli inizi del III secolo d.C., a una sorta di ‘ius soli 
temporaneo’;22 laddove altri ha finanche ipotizzato che l’Editto di 
Caracalla de civitate fosse stato un atto immediatamente implicante 
(o comunque così interpretato), per il presente (lungo il III secolo) 
e per il futuro (da Costantino sino al VI secolo), l’acquisto ipso iure 
della civitas (all’insegna sia di un principio di ‘territorialità’ dalla 
potente valenza inclusiva-assimilante, sia di un principio di «dual 
identity», o «dual citizenship», che comporta la creazione in concreto 
di «multiple legal identities») per chi, barbaro, entrasse nei confini 
e volontariamente si riconoscesse nel, e altrettanto volontariamente 
facesse uso del, diritto romano dell’impero;23 mentre per altri ancora 
la concessione della cittadinanza del 212 d.C. avrebbe rappresentato, 
in via interpretativa – ma solo a partire dal V secolo – la causa stessa 
della dissoluzione territoriale dell’idea di peregrinitas, essendo riletta 
come fonte di integrazione nella civitas di qualsivoglia migrante, 
come singolo o come parte di una comunità, pronto a sottomettersi 
alla civilitas dell’impero.24 

22  Cf. seppur allusivamente circa il passaggio alla territorialità, Corbo 2013, 18; 191; 
più esplicitamente Mattiangeli 2021, 434; contra, cf. Marotta 2022, 337‑8; 357 (che 
argomenta persuasivamente come i criteri territoriali e spaziali non fossero affatto 
prevalsi nella trasmissione e nell’acquisto dello status civitatis su quelli imperniati su 
nascita e discendenza).
23  Cf. paradigmaticamente, Mathisen 2013, 211‑2: «there is no evidence of any 
peregrinus having been formally granted Roman citizenship after 212»; «when 
considering the question of whether barbarians were considered to have been Roman 
citizens, one must not assume that this happened as a consequence of some legal act»; 
«the Antonine Constitution was meant to be self-perpetuating. All free foreign peregrini 
who settled in the Roman Empire and took up the obligations and identity of cives of a 
municipality or a province were potential Roman citizens. Being a foreign barbarian 
did not exclude one from access to some, if not all, elements of Roman ius civile and 
from other citizen privileges. What counted was not ethnicity, but distinctions among 
slaves, freedmen and full citizens, who had different levels of access to ius civile. Indeed, 
the primary distinction in prevailing Roman law was not even between citizen and 
non-citizen, but between free and degrees of legal disability, as denoted by being a 
slave, freedman, colonus, dediticius or under a sentence of infamia» (cf. Mathisen 2006; 
2012; 2013; 2014; 2018; 2021); sulla stessa linea, vedi Barnwell 2000, 8‑9; Modéran 
2004, 374; Guidetti 2008, 51. Nel senso di una procedimentalizzazione dell’acquisto 
della cittadinanza dei barbari provenienti dall’esterno dei confini, vedi, comunque, pur 
con prospettive differenti, Sherwin-White 1973, 380; Demougeot 1981, 387; Heather 
1991, 164‑5; Liebeschütz 1998, 138; Fascione 2017, 68‑9; cf., inoltre, la lettura delle 
interpretazioni avanzate da Mathisen proposta da Marotta 2020, 1004: si tratta di una 
lettura che – mi pare – non riproduce in tutta la sua portata l’eversivo pensiero dello 
studioso americano, là ove ritiene che quest’ultimo avrebbe comunque ipotizzato, anche 
se in modo non esplicito e leggendosi tra le righe dei suoi scritti, una «procedura» tesa 
alla «naturalizzazione di tutti i nuovi immigrati» (come, ad esempio la adlectio).
24  Cf. Barbero 2006, 47; 67‑8, secondo cui a colmare l’abisso tra cives e peregrini 
residenti nei confini dell’impero avrebbero provveduto «meccanismi di assimilazione 
tacita, dal momento che con l’Editto di Caracalla e con l’assimilazione di un criterio 
spaziale, a integrazione di quello personale […] si era capovolto il rapporto fra 
cittadinanza e non cittadinanza: facendo della prima lo status per dir così normale e 
della seconda quello eccezionale, sicché in epoca più tarda l’editto verrà inteso come 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 251
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

3	 Barbari e cives tra inclusione e assimilazione:  
alcuni limiti della riforma di Caracalla

Le letture in tema di effetti dell’edictum de civitate di Caracalla cui 
nel precedente paragrafo si faceva cenno presentano non poche e 
non poco rilevanti ‘esagerazioni’, se non anche esasperazioni, sotto 
numerosi profili.25

Anzitutto, il mondo romano, dopo il 212 d.C., può dirsi sì modello 
unitario di ‘inclusione’ e di ‘uniformazione’ – con superamento, 
ma non annichilimento – dell’altro, come, del resto, prefigurano 
significativamente gli stessi dispositivi fondativi dell’asylum e 
della mescolanza di sangue e terra,26 e così come non pochi autori 
tardi enfatizzano, ora con tendenze di rimozione con riguardo al 
presente, ora con sguardo retrospettivo indirizzato a un passato 
idealizzato.27 Tuttavia, ciò non significa affatto implicare per il potere 

un’estensione della cittadinanza a chiunque venga a vivere nell’impero e si sottometta 
all’autorità imperiale». Sulla irrilevanza, per l’età tarda dell’opposizione tra cives e 
peregrini (sostituita da quella tra honestiores e humiliores), cf. anche Garnsey 2004, 138.
25  Cf. nel senso di una recezione tiepida o di una scarsa eco del provvedimento, 
oltre a D.C. 78[77].9.4‑5 (con una lettura occasionalista della volontà di Caracalla) e a 
Erodiano (che tace del tutto sul punto), Ulp. 22 ad ed. D. 1.5.17 (ove la concessione della 
civitas è attribuita a un imperatore Antonino, non meglio identificato); Aur. Vict. Caes. 
16.12 (che attribuisce la costituzione a Marco Aurelio); Iohann. Chrys. in acta apost. 
48.1 (che ascrive la riforma ad Adriano); SHA vita Sev. 1.1‑2 (che pare riferirsi a un 
momento successivo all’avvento di Settimio Severo); Rut. Nam. 1.66, oltre ad Aug. civ. 
5.17 (nonché in psalm. 58.1.2), e a Sidon. epist. 1.6.2 (che si limitano a qualche cenno); 
vedi, inoltre, BGU II 655; BGU VII 1652; Pap. Bodl. 1.42.
26  Liv. 1.8.4‑6, 1.9.3‑4, 1.13.5; Plut. Rom. 9.3; Dion. Hal. 2.7.2‑3, 2.35.6, 2.46.2; 
cf. Verg. Aen. 12.834‑7; Sall. Catil. 6; Flor. 2.6.1. Sul punto vedi Bettini 2019, 115; Zanon 
2021; De Sanctis 2022.
27  Nella seconda metà del IV secolo (quando sì Alarico non aveva ancora saccheggiato 
Roma, ma ad Adrianopoli Valente aveva ben trovato la morte), Ausonio – che preferisce 
chiudere gli occhi davanti alle minacce del presente, quasi i barbari non esistessero 
nel quotidiano, le frontiere romane non fossero attaccate, l’impiego di risorse straniere 
non fosse indispensabile per la stessa difesa militare di Roma (cf. in generale, Green 
1991; Sivan 1993) – si limita a considerare i barbari una sorta di esseri mitologici, 
distanti e senza importanza (tanto, per esempio, da trasformare nel poema Mosella la 
campagna militare contro gli Alamanni, tra 368 e 369, in un idillio). In questo contesto 
non suona né stravagante né contraddittoria la definizione che propone di sé stesso 
questo sommo cultore della lingua latina, nonché uomo di potere vicino a Valentiniano 
e Graziano (cf. Auson. grat. act. 11: quaestor sacri palatii, praefectus praetorio, consul): 
Haec [Burdigala] patria est: patrias sed Roma supervenit omnes. | Diligo Burdigalam, 
Romam colo. Civis in hac sum, | consul in ambabus: cunae hic, ibi sella curulis (Auson. ord. 
20.39‑41). Nel V secolo, Rutilio Namaziano scriveva – forse proprio alludendo all’effetto 
dell’editto di Caracalla (Szövérffy 1971, 80) – che grazie a Roma l’orbis diveniva urbs e 
le gentes, le più disparate, trovavano una patria unitaria e comune (Rut. Nam. 1.63‑6: 
Quantum vitalis natura tetendit in axes, | Tantum virtuti per via terra tuae. | Fecisti 
patriam diversis gentibus unam, | Profuit iniustis te dominante capi. | Dumque offers victis 
proprii consortia iuris, | Urbem fecisti, quod prius orbis erat), ancorché la diffidenza per 
uomini di origine barbara, come Stilicone, e il senso di smarrimento per la gravità di 
eventi, come il sacco di Roma del 410 d.C., fossero in questo poeta gallo-romano quanto 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 252
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

imperiale la volontà di una immediata assimilazione giuridica in 
termini di civitas. La stessa interpretazione letterale del testo della 
costituzione di Caracalla o delle sue descrizioni potrebbe condurre 
a un ridimensionamento delle ipotesi di apertura a ipotetici iura soli 
o a tipologie di inclusione giuridica per solum. Infatti, è – stando ad 
Ulpiano – a tutti coloro che, liberi ma non cives, si trovano entro i 
confini dell’impero al momento dell’emanazione del provvedimento 
(e non a chi entrerà o sarà nei confini dopo il 212 d.C.), che viene 
concessa la cittadinanza romana; ovvero – secondo Dione –, dandosi 
al tratto ‘ἐν τῇ ἀρχῇ αὐτοῦ’ valenza non solo territoriale ma anche 
temporale, sono, al più, solo coloro che si trovano sottoposti all’impero 
di Caracalla (e limitatamente al corso della sua vita) che acquistano 
la πολιτεία Ῥωμαίων.28

Di poi, con riguardo alla problematica clausola di salvaguardia e/o 
di esclusione che la Constitutio Antoniniana avrebbe previsto, non è 
da tacere che alcune recenti letture della l. 9 del Papiro Giessen 40.1 
portano a una compressione – e di non poco momento – della platea 
concretamente coperta dal beneficio.29 O, da un lato, tutti coloro 

mai forti (Rut. Nam. 2.46; cf. Hier. epist. 6.127; sul rapporto tra Namaziano e la cultura 
romana, ancora fondamentali sono Cirino 1934; Fuchs 1942). In un contesto, invece, 
di propaganda pro Stilichone (in cui i barbari sono sì una minaccia, seppur invocata 
per mostrare la necessità della missione del magister militum, di origine vandala, ma 
degno di divenire civis di Roma: vedi Claudian. de consulatu Stilichonis 3.180‑1 [Roma... 
gaudebat... quod te... meruisset... civem]; cf. Claudian. de consulatu Stilichonis 1.35‑9; 
Oros. hist. 7.38.1; Johan. Antioch. hist. chron. fr. 187 (Mueller); Hier. epist. 123.16; 
PLRE I 8533.180‑1), Claudiano – lontano dalla realtà e non poco imbevuto di pregiudizi 
verso i barbari non romanizzati – loda Roma come potenza dominatrice e assimilatrice 
capace di rendere cuncti una gens (Claudian. de consulatu Stilichonis. 3.152‑4; cf. Aug. 
in psalm. 58.1.21); vedi, inoltre, per una lettura tanto ispirata all’accettazione della 
barbaritas endo-romana, quale realtà comunitaria o di singoli individui cristianamente 
percepita con lati sia positivi sia negativi, quanto lontana da una idealizzazione assoluta 
di Roma, Oros. hist. 7.33.5, 7.37.9, 7.38.4, 7.39‑40, 7.40.4‑5, 7.41.2, 7.42.2.
28  Ulp. 22 ad ed. D. 1.5.17: In orbe Romano qui sunt ex constitutione imperatoris 
Antonini cives Romani effecti sunt; Pap. Giess. 40.1, ll. 7‑9: δίδωμι τοῖς συνάπα- [σιν 
-ca.?- κατὰ τ]ὴν οἰκουμένην π[ολειτ]είαν Ῥωμαίων; D.C. 77(78).9.5: οὗ ἕνεκα καὶ Ῥωμαίους 
πάντας τοὺς ἐν τῇ ἀρχῇ αὐτοῦ, λόγῳ μὲν τιμῶν, ἔργῳ δὲ ὅπως πλείω αὐτῷ καὶ ἐκ τοῦ 
τοιούτου προσίῃ διὰ τὸ τοὺς ξένους τὰ πολλὰ αὐτῶν μὴ συντελεῖν, ἀπέδειξεν.
29  Ad esempio, secondo Licandro 2021, 93‑4, la Constitutio Antoniniana – generale, ma non 
universale – avrebbe esteso la cittadinanza agli abitanti liberi dell’impero, fatta eccezione 
per gli ἀπολείτικιοι, variante di ἀπολίτικοι, ossia liberi ‘estranei a πόλεις o a πολιτεύματα’, 
di talché, secondo lo studioso, «certamente si trattò di una larghissima estensione della 
cittadinanza […] da cui però restarono fuori non tanto i dediticii, equivoco grave, quanto i 
peregrini nullius civitatis, in generale tutte quelle masse contadine o barbariche estranee 
ai modelli urbani largamente presenti nell’impero» (con accantonamento dell’integrazione 
tradizionale in quanto, per altro, se la clausola di esclusione avesse davvero fatto riferimento, 
come sostenuto da Wilcken 1912, 59‑60, alla sola popolazione egizia soggetta a λαογραφία, 
il testo greco avrebbe dovuto verisimilmente menzionare gli ὁμόλογοι); cf. Licandro 2018; 
2019; 2020. Secondo Marotta 2022, 344‑5 (che contesta l’integrazione di Licandro, non 
solo perché ἀπολείτικιοι non sarebbe traslitterazione greca del latino, ma per di più 
perché il termine rappresenterebbe un hapax di cui non si spiegherebbe la presenza in 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 253
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

che vivevano nell’ecumene imperiale, ma organizzati in comunità 
non politiche, sarebbero rimasti peregrini; o, dall’altro, ferma 
l’esclusione – aliunde emergente30 – di una gamma di persone libere 
ben più estesa delle comunità di dediticii in senso stretto (come gli 
apolidi, i Latini Iuniani e i peregrini Aeliani, le masse contadine della 
χώρα dell’Egitto, i λαοί della Syria), le plurime realtà locali disseminate 
nell’orbe non sarebbero state livellate sino all’indifferenziazione (né 
si sarebbe provveduto, invero, a una generale municipalizzazione di 
tutte le città provinciali),31 ma sarebbero state preservate nei loro 
originari statuti organizzativi, nonché nei loro diritti e nei loro doveri 
particolari verso i nuovi cittadini, così come questi ultimi avrebbero 
mantenuto intatti i loro privilegi e le loro esenzioni.32 In entrambi 

luogo del più comune ἀπόλιδες), «la clausola di salvaguardia [μ]ένοντος [τοῦ δικαίου τῶν 
πολιτευμ]άτων e le parole χωρ[ὶς] τῶν [ἀδ]δ̣ε̣ιτ̣ι̣κίων, coordinate insieme, si limiterebbero a 
riconoscere il ius, ossia lo status delle civitates e delle altre comunità dell’ecumene romana 
e a salvaguardarne, di conseguenza, le pretese nei confronti dei propri cittadini […] ma al 
contempo […] preservare anche gli addeitíkia, ossia quei regolamenti addizionali – talvolta 
più favorevoli – predisposti per certe categorie di individui» (andando così oltre la proposta 
di Oliver 1972; 1989, 496‑505, di integrare la lacuna della l. 9 di Pap. Giess. 40.1 a mente 
dell’espressione sine diminutione tributorum et vectigalium populi et fisci della già citata 
Tabula Banasitana, con riguardo, dunque, all’esclusione per i nuovi cittadini dei privilegi 
normalmente conseguenti all’acquisizione della civitas, ossia iura additicia, quali esenzioni 
tributarie e vettigali). Due rapide osservazioni interlocutorie: anzitutto, se è vero che 
ἀπολείτικιοι è un hapax, è anche vero che a Roma si distingueva tra peregrini sine civitate 
(ossia apolidi come i deportati e i condannati perpetuamente all’opus publicum: Ulp. 1 
fideicomm. D. 32.1.2; Marcian. 1 inst. D. 48.19.17.1) e peregrini nullius certae civitatis 
(ossia i dediticii in senso lato: Tit. Ulp. 20.14), di talché ἀπολείτικιοι più che sinonimo esatto 
di ἀπόλιδες potrebbe anche essere segno generale ricomprensivo sia degli ἀπόλιδες sia 
degli ὁμόλογοι/δεδειτίκιοι; di poi, intendere, in connessione alla clausola di salvaguardia, 
χωρ[ὶς] τῶν [ἀδ]δ̣ε̣ιτ̣ι̣κίων nel senso di una permanenza ‘anche’ di esenzioni e di privilegi per 
i nuovi cittadini, implica la difficoltà – ancorché, invero, non impossibilità papirologica – di 
tradurre χωρίς con ‘al netto’, ‘a parte’, ‘oltre’, ‘in aggiunta’, ossia di privarlo del suo valore 
normalmente escludente (‘eccetto’, ‘senza’, ‘fuorché’).
30  V’è infatti da ritenere che l’esclusione dalla concessione della cittadinanza per 
le masse tributarie contadine non civilizzate dell’Egitto sia un dato oggi difficilmente 
revocabile in dubbio, anche oltre il testo delle ll. 8‑9 di Pap. Giess. 40.1, così come 
quello della permanenza dopo il 212 d.C. della peregrinitas per i popoli di Asia minore 
e di Siria in quanto organizzati come ‘comunità’ ma non, al contempo, in forma di 
‘comunità urbana e civica’: cf. estesamente, Licandro 2018; 2021, nonché, per un sunto, 
2019, 107‑10; cf. Purpura 2012b, 705‑6; Marotta 2014; 2018; Valditara 2015, 55‑8; 2018, 
51‑7). Per l’Egitto, in particolare, è interessante ricordare, ad esempio: Pap. Giess. 40.2, 
ll. 16‑30 (ove si attesta l’espulsione di Egizi della χώρα da Alessandria nel 216); Pap. 
L. Batav. 19.14 e Pap. Oxy. 43.3114.15 (ove si attesta che, nel 248 e nel 267, chi non era 
Egizio Aurelio era soggetto, a differenza dei metropoliti, al tributo pro capite); SEG IX 
356 (ove si attesta un provvedimento di Anastasio presupponente la differenziazione 
di status fra Romani ed Egiziani non Aureli).
31  Ma vedi Talamanca 1971, 498‑501; 1976, 204.
32  E in questa cornice ben si comprende come Roma si sia sempre distinta da tutte le 
altre città dell’impero, così come i Romani originarii, cives Romani domo Roma rispetto 
a tutti gli altri cittadini con origo non nell’Urbe: cf. paradigmaticamente, Siniscalco 
1986; Neri 2001.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 254
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

i casi, si delinea un’immagine ancora molto lontana dalla visione 
totalmente omologante all’insegna della ‘sudditanza all’imperatore’ 
e della ‘territorialità nei confini dell’impero’ e, quindi, insensibile 
alla distinzione tra cives e peregrini. 

È, infatti, solo il VI secolo che ci ha consegnato, rispetto alle strategie 
antoniniane di III secolo, un quadro di più intensa ‘omologazione’ 
dell’altro all’insegna della romanità. La celebre Novella 78.5, infatti, 
consacra legislativamente una rilettura attualizzante, da parte della 
cancelleria giustinianea del 539 d.C., secondo cui il provvedimento del 
212 d.C. – per altro attribuito erroneamente ad Antonino Pio – avrebbe 
disposto universalmente anche per il futuro, così da rendere tutti 
coloro che fossero stati o giunti entro i confini imperiali degni della 
cittadinanza romana, in quanto assoggettati all’imperatore (senza 
più alcuna distinzione interna o esterna, quindi, tra cives, Latini 
e peregrini).33 Così, l’indifferenziazione sub specie iuris – sotto 
ogni profilo di particolare appartenenza politica, culturale, etnica, 
linguistica – quale conseguenza immediata della sudditanza a Roma 
avrebbe riplasmato in senso debolmente identitario e formalistico i 
contenuti della cittadinanza, ma al contempo la avrebbe corroborata, 
combinandola, in una cornice di interrelazioni oramai ineluttabili, 
con la vocazione e il fondamento dello stesso cristianesimo (meta-
etnocentrico e meta-glottocentrico), ormai pienamente accettato, 
riconosciuto e imposto dall’impero. La nuova religione di Roma, infatti, 
si proponeva sì come religione di salvezza universale, precisata nella 
sua dimensione cattolica ed egualitaria (come San Paolo non mancava 
di ripetere, proclamando l’unità e l’indistinzione di tutti in Cristo),34 

33  In Nov. 78.5 (a. 539), Giustiniano, nel concedere ai liberti il ius anuli aurei e la 
restitutio natalium, e nel far salvo l’onore da tributare ai patroni, afferma di essersi 
ispirato a leggi precedenti che avevano esteso universalmente ciò che prima era un 
privilegio particolare, e presenta la Constitutio Antoniniana come atto idoneo a rendere 
per sempre indifferenti i cittadini e i peregrini (o, meglio, come atto che già nel III secolo 
annichiliva la stessa categoria particolare del cittadino perché divenuta irrilevante, al 
pari di quella di peregrinus, entro il genus indistinto dei subiecti). Importante il parallelo 
con Nov. 117.4 (a. 542): Giustiniano, in ambito matrimoniale, aveva imposto ai più alti 
dignitari l’uso degli strumenti dotali, con eccezione (temporale) per i matrimoni contratti 
prima della concessione della dignità e con eccezione (soggettiva) ‘τοῖς ὑποτεταγμένοις 
τῇ ἡμετέρᾳ πολιτείᾳ βαρβάροις, κἂν ἀξιώμασι τοιούτοις ὑπάρχοιεν κεκοσμημένοι’. Ora tali 
barbari esentati da Giustiniano, secondo Atanasio di Emesa (ep. 10.9 [Simon, Troianos]), 
sarebbero stati οἱ ὑπόσπονδοι βάρβαροι, ossia i capi dei barbari alleati; secondo Teodoro 
Scolastico (summa nov. 117.5 [Zachariae]), οἱ ὑποτελεῖς βάρβαροι, ossia i barbari tenuti in 
quanto subiecti a doveri tributari: in entrambi i casi, comunque, costoro avrebbero avuto, 
come romani, diritto di concludere giuste nozze valide ed efficaci, ma, per il loro statuto 
particolare, avrebbero potuto – rispetto agli altri dignitari – συναλλάσσειν γάμους in forma 
semplificata. Imprescindibile, su tutto ciò, lo studio di Goria 1984.
34  Col. 3,11; Gal. 3,28; 1Cor. 1,22‑4; 1Cor. 3, 18‑19; Cf. Aug. conf. 3.11. Vedi inoltre, 
con approcci di ispirazione cristiana e ancora dualistici, ma propensi alla rivalutazione 
del polo barbarico e lontani da una idealizzazione del polo romano: Oros. hist. 7.32.9, 
7.39.3‑9, 7.41.8; Salv. gub. 4.13.61, 4.14.65‑8, 5.4.15, 6.7.35, 7.6.24.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 255
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

ma nasceva anche come ‘scandalosamente’ barbarica (come i padri 
della Chiesa sovente amavano enfatizzare, in opposizione alla tendenza 
greca alla sapienza e all’inclinazione giudaica alla ricerca di segni),35 
pur poi identificandosi nella civiltà ufficiale dell’impero e, quindi, 
escludente (ma non respingente) l’alterità esogena barbarica e quella 
endogena pagana.36 

Un riassetto ideale, questo appena descritto, all’insegna del comune 
‘collante’ e della ‘vernice’ della fede che non avrebbe potuto che 
sollecitare, dal V secolo, una necessaria risemantizzazione dell’antitesi 
‘βάρβαρος/barbarus – Ρωμαῖος/Romanus’, il primo termine polarizzato 
nuovamente in senso negativo e il secondo caricato di valori positivi, 
ma con enfasi ora sull’estraneità ora sull’appartenenza, più che etnica 
e linguistica, a un dato modello di civiltà37 (là ove, ovviamente, non 
fosse quella barbara la prospettiva d’elezione).38

35  Iustin. apol.I 5.3.6‑5.4.4; Tatian. ad Graec. 42.1.1‑4; Clem. Alex. Strom. 6.17.151.2; 
Theodor. Cyr. Graecarum affectionum curatio 5.64.5‑7.
36  Cf. Prosdocimi 1984; Gaudemet 1984; Carile 1984.
37  Stroumsa 1999, 78; cf. La Rocca 2004, 2; 18. Basti pensare all’uso di barbarus 
nel Codex Theodosianus; paradigmaticamente, vedi, inoltre, Veg. mil. 1.15, 1.20, 1.21, 
2 praef. 2.1, 2.18, 3.5, 3.10, 4.31; Paul. Pell. euch. 388‑9, 407‑8, 423; Orient. comm. 2, 
127; Euseb. Gallic. hom. 51.8. In questo contesto la romanità è, prima di tutto, un fine 
e un ideale che non schiaccia e annichilisce le peculiarità ‘identitarie’ legate a luoghi, 
lingue ed etnie, ma che permette di omologare, riconoscere e distinguere (omologare i 
diversi all’insegna della civiltà imperiale; riconoscere sé e l’altro nella rete di potenziali 
o attuali relazioni di amicizia o inimicizia; distinguere, oltre l’indifferenziazione, i 
simili); la barbarie è un ‘antiideale’ politico e valoriale, un disvalore oppositivo che va 
contrastato e vinto.
38  Cf. per Visigoti, Burgundi, Franchi e Ostrogoti, Wood 1990, 60‑1; 2003, 260‑1; Amory 
1993; Chauvot 2008. Basti pensare che là dove nel codice Teodosiano compariva la 
parola barbarus nel senso evidente di nemico di Roma il Breviarium di Alarico II usa 
hostis, lasciando invece il sostantivo barbarus – ben plausibilmente comprensivo anche 
dei Goti – là dove il segno andava ad assumere una valenza di tipo neutrale (mentre va 
rimarcato come, con riguardo alla celebre legge sui matrimoni misti del 373 [CTh. 3.14.1 
= Brev. 3.14.1], l’originale gentilis sia sostituito nella interpretatio da barbarus in senso 
neutro e latissimo); allo stesso modo, nel Liber Constitutionum di Sigismondo del 517 la 
parola barbarus ricorre con frequenza, quasi sempre usata come sinonimo di Burgundio 
o con riferimento al populus noster (mentre solo in una occasione, nella clausola 79, 
viene impiegato per indicare stranieri, anche se, comunque, in un’ottica di accoglienza); 
di poi nel Pactus Legis Salicae (cf. 14.1 e 41.1), se ora si distingue Francus da barbarus, 
e ora si usa l’espressione barbarus Salicus, che verisimilmente non identifica il Franco 
(contra Wood 2011, 45), comunque il termine non è mai impiegato in senso peggiorativo. 
Quanto, infine, all’Edictum Theoderici, se in esso si parla genericamente di barbari, mai 
nelle Variae si ricorre a tale termine per indicare i Goti, mentre non mancano richiami 
alle diversità di questi ultimi dalle stirpi germaniche (cf. per l’esclusione della paternità 
dell’editto a Teoderico l’Amalo, sulla scorta di Rasi e Vismara, Licandro 2010‑11; a favore, 
cf., per tutti, Lafferty 2013).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 256
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

4	 Le ideologie dell’assimilazione

A valle di quanto puntualizzato nelle pagine precedenti, v’è da 
rimarcare ulteriormente come sia vero che l’impero dopo il 212 
d.C. – sotto il mantello formale della civitas universale (relativa 
più che assoluta) – si presentasse come una realtà più compatta e 
unitaria rispetto al mondo esterno, assurta un’ampia moltitudine 
dei residenti liberi et peregrini, coperti dalla concessione, a cives. 
L’urbs si fa orbis, il mundus diviene civitas, di modo che un blocco 
tendenzialmente identitario e unitario a livello di spazio e di status 
(URU) si presta più facilmente a essere e venire contrapposto, 
anche ‘per retrospezione’, a quello altro, magmatico e variegato del 
barbaricum (BAR). Pur tuttavia, altrettanto vero è che tale realtà 
risulta contraddistinta ancora da importanti differenziazioni interne 
permanenti e discriminanti: non solo, come s’è già avuto modo di 
rimarcare, la distinzione, tutta interna, liberi / servi non ha ancora 
assunto la forma di un’antitesi – al netto dei barbari – esclusiva 
tra cives di Roma (o meglio subiecti all’imperatore) e servi;39 ma 
anche non emerge espressamente dalle fonti la volontà di totale 
livellamento egualitario, sul piano territoriale-valoriale, dei flussi 
esterni successivi al 212 d.C., atteso che, invero, neppure dopo 
questa fatidica data nessun principio di territorialità pare operare, 
così da annichilire le differenze tra chi è nell’impero, da una parte, 
e chi, dall’altra, tanto viene entro i fines dell’impero, quanto – a 

39  Al netto sia dell’esclusione della concessione Antoniniana della civitas per i servi, 
sia della problematica categoria dei dediticii in senso tecnico (Gai 1.14: Vocantur 
autem peregrini dediticii hi qui quondam adversus populum Romanum armis susceptis 
pugnaverunt, deinde victi se dediderunt; cf. Chiusi 2007; Marotta 2009, 120; Torrent 
2012, 141), i liberti Aeliani e i loro discendenti rimanevano per il loro peculiare status 
di dediticii impossibilitati ipso iure a divenire cives, a differenza, invece, della categoria 
dei Latini Iuniani, destinata come tale a permanere ben dopo il 212 d.C. e sino all’età 
giustinianea (cf. C. 7.6.6, 7.15.2): cf. Gai 1.25: Hi vero, qui dediticiorum numero sunt, 
nullo modo ex testamento capere possunt, non magis quam quilibet peregrinus, nec ipsi 
testamentum facere possunt secundum id quod magis placuit; Gai 1.26: Pessima itaque 
libertas eorum est, qui dediticiorum numero sunt; nec ulla lege aut senatus consulto aut 
constitutione principali aditus illis ad civitatem Romanam datur; Ep. Gai 1.1.3: Dediticii 
vero sunt, qui post admissa crimina suppliciis subditi et publice pro criminibus caesi 
sunt, aut in quorum facie vel corpore quaecumque indicia aut igne ferro impressa sunt, 
et ita impressa sunt, ut deleri non possint. Hi si manumissi fuerint, dediticii appellantur 
(cf. Gai 1.13; Tit. Ulp. 1.11; Isid. orig. 9.4.49‑50). Quale attestazione della permanenza 
della rilevanza giuridica, per i discendenti del V-VI secolo, dei Latini Iuniani, cf., 
quale sententia trasmessa (senza necessità di interpretatio visigotica) dal Breviarium 
alariciano, Paul. Sent. 4.9.8 (PV. 4.9.1; Liebs 4.8.8). Inoltre, non va taciuto come singole 
richieste di cittadinanza da parte di peregrini (ad esempio, un latino giuniano, un 
barbarus dediticius in fidem, un laetus gentilis, un gentilis, fors’anche un apolide), per 
la Gallia del IV e del primo V secolo (per lo meno prima della rottura della frontiera 
renana) sono fotografate, in termini generali e attuali, dai Frammenti di Autun (come 
hanno giustamente enfatizzato Kerneis 2014; Marotta 2022, 360‑4): Fragm. Aug. 1‑5.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 257
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

seconda dell’interpretazione sposata – o vuole agire come cittadino 
dell’impero o riconosce l’autorità suprema dell’impero.

Lo spazio URU di Roma è un datum, storicamente e concretamente 
compreso entro il suo limes e nei suoi fines, al contempo uniforme 
(dall’esterno e nel suo complesso) e poliforme (all’interno e 
nell’irrevocabilità delle sue realtà locali e personali): da un lato, 
Roma, come civitas augescens, non conosce potenzialmente confini 
territoriali fissi40 ed è destinata nel tempo a dominare, come caput, 
l’orbis terrarum;41 dall’altro, Roma inizia – già prima di Caracalla, 
già prima di Augusto – ad imporsi, gradualmente e con non celata 
aspirazione ecumenica, come una ‘città mondiale’, ossia come la 
patria communis per i cives di un impero (prima solo coloniale e 
municipale, poi anche provinciale) che, sterminato arcipelago di 
comunità locali particolari, tanto politiche quanto apolitiche (prima 
nella sola penisola Italica, poi in uno spazio che connette la Britannia 
alla Mesopotamia), è presentato ed immaginato iperbolicamente 
come estensione totalizzante e assorbente di un’unica e infinita 
‘città comune’ (ossia una città-impero e, al contempo, un impero-
città).42 Un modello, quest’ultimo, che già al momento delle dirimenti 
scelte operative e ideologiche che dovevano essere prese in vista 
del restauro ingegneristicamente più efficace della repubblica 
romana, Mecenate sottilmente promuoveva quando consigliava ad 
Augusto di coinvolgere direttamente nel senato gli esponenti delle 
élites di tutte le province imperiali.43 Un modello, quest’ultimo, che 
circa sessant’anni prima della concessione di Caracalla Elio Aristide 
lodava come inverato in una realtà – perfezionabile storicamente 
nei dettagli, ma ormai assunta incontrovertibilmente come miglior 
assetto organizzativo politico di comando – che aveva sostituito 
l’opposizione tra ‘Greci e barbari’ con quella tra ‘Romani e non 
Romani’, che aveva reso il nome e l’aggettivo Romanus proprio di un 
γένος comune e non di una sola πόλις, che aveva creato virtualmente 
una ἀγορά comune e una ἀκρόπολις a cui tutti i cittadini dell’impero 
convenivano e convergevano (ossia uno spazio che trascendeva i 

40  Pomp. l.s. ench. D. 1.2.2.7.
41  Liv. 1.16.7.
42  Già in Cic. leg. 2.2.5, nella cornice dell’impero municipale di Roma, emerge la 
combinazione (tra termini in rapporto né oppositivo né alternativo, ma complementare 
e inclusivo) tra una patria communis (civitatis et iuris), ossia Roma, e una germana 
patria (naturae et loci), ossia il municipio di origine e/o residenza, che rappresenterà 
altresì una dicotomia fondante dell’assetto del principato e del dominato: cf. Mod. l.s. 
de manum. D. 50.1.33; Mod. 2 excusat. D. 27.1.6.11; Call. 6 de cogn. D. 48.22.18 pr.; 
CTh. 6.2.25. Sul problema della doppia cittadinanza, da tenere separato da quello della 
doppia patria, cf., per tutti, Genovese 2010.
43  D.C. 52.19.6, su cui vedi Spagnuolo Vigorita 1993, 11; Marotta 2016b, 105‑6; in 
senso diverso, cf. Palma 2020, 66.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 258
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

confini e i territori di una sola πόλις e si estendeva a tutta l’ecumene), 
assurgendo così Roma a una sorta di ἄστυ κοινόν.44 Un modello, 
quest’ultimo, che nostalgicamente e orgogliosamente Sidonio 
Apollinare richiamava – nei suoi termini generali e non universali 
di inclusione e, al contempo, di esclusione – quando con enfasi 
apostrofava la Roma del V secolo, ormai trasfigurata rispetto alla 
realtà del II e del III secolo, sia come vertix mundi e patria libertatis, 
sia, con semplificazione icastica, come unica totius orbis civitas […] 
in qua […] soli barbari et servi peregrinantur. 45

5	 Le realtà dell’inclusione

Il nobile paradigma ideale appena delineato, nondimeno, nulla aveva 
a che fare – come già si è avuto modo di mettere in chiaro – né con 
il ius soli o con il principio di territorialità,46 né con l’assimilazione 
automatica alla Romanitas delle masse che pervadevano l’Occidente 
‘come le ceneri laviche dell’Etna’47 – attraverso una presunta 
forza attrattiva e omologante nel suolo imperiale e della presunta 
operatività, a livello di cittadinanza e diritto applicabile, del principio 
di cosiddetta doppia identità.48 Insediamento nei fines Romani non 

44  Ael. Arist. εἰς ‘Ρώμην 26, 58‑72, 90, 93 (cf. Them. or. 15.198b; Prud. c. Symm. 
1.189‑92). Sul tema, vedi ora, con ampissima bibliografia e apparato di fonti sull’idea 
romana della communis patria e quella greca dell’ἄστυ κοινόν (nelle rispettive 
ascendenze e nei rispettivi portati), De Simone 2024, 235‑72.
45  Sidon. epist. 1.6.2. Il Vescovo di Clermont, come noto, non simpatizzava affatto 
nei confronti di quei popoli ormai saldamente insediati in Occidente e per di più al 
potere (come Burgundi, Visigoti, e Franchi), tanto che o tendeva a ‘normalizzarli’ 
o si sentiva costretto a evitare l’uso della parola barbarus nel tessere le lodi della 
civilitas di Teoderico, modello romanizzato insieme ai connotati della corte visigotica 
(in opposizione alla rozzezza di Eurico): cf. Sidon. carm. 5.509‑10, 7.311.12, epist. 1.2, 
2.1.1; 3.3.3, 4.17.1, 5.7.1, 7.7.2, 7.14.10, 8.3.3; vedi Stevens 1933, 48‑54; Loyen 1956; 
Harries 1996; Ladner 1976; Mazzoli 2005‑06.
46  Sull’indebita retrodatazione al V secolo delle concezioni emerse da Nov. 78.5 operata 
da Barbero 2006, 47; 67‑8, cf. Marotta 2022, 358‑9. Questa stessa, discutibile, logica 
pare animare un risalente studio teso a distinguere, in seno all’esercito tardoantico, i 
Romani, ‘nati in patria’, da coloro che invece venivano reclutati da popoli esterni non 
soggetti all’imperatore: Teall 1965. In base alla generalizzazione della ratio sottesa alla 
distinzione appena ricordata, risulterebbe che Teoderico l’Amalo (cresciuto ostaggio 
alla corte di Zenone, adottato come filius dall’imperatore, poi console e magister militum, 
al contempo reggente dei territori occidentali dell’impero per conto dell’imperatore 
Anastasio II e rex Gothorum), proprio perché nato in Pannonia intorno alla metà del V 
secolo, per ciò solo sarebbe da considerarsi cittadino Romano (ma cf. Goria 1984, 318‑19 
nota141); mentre Narsete, in quanto originario della Persarmenia, non lo sarebbe. Sul 
punto cf., per tutti, Amory 1997, 167 nota 72.
47  Amm. 31.4.9.
48  Da un lato, vero è che sia le carriere militari e civili di numerosi barbari, così 
come l’impiego degli strumenti negoziali del ius civile da parte di barbari (Mathisen 
2013, 205‑11) dicono solo della partecipazione alla civitas, ma nulla dicono sul come 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 259
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

significa affatto civitas Romana. Le genti barbare (come Goti, Franchi, 
Alamanni, Sarmati e Sciri) che, nel corso del III e del IV secolo, 
una volta vinte (devictae),49 si sottomettevano a Roma (deditae in 
fidem), venivano stanziate nel territorio imperiale (per esempio al 
fine di ripopolare come coloni aree lasciate deserte, oppure al fine di 
riconfigurare etnicamente certe aree dell’impero),50 assoggettandosi 

tale civitas sia stata acquisita; dall’altro, il ricorso al concetto di ‘doppia identità’ o 
‘doppia cittadinanza’ (Mathisen 2013, 212‑5) omologa incongruamente i diversi (cf., 
amplius, Marotta 2022, 355‑8), in quanto se l’idea di Roma come patria communis, già 
repubblicana e alla base del processo ‘politico’ di romanizzazione, ben si può coordinare, 
giuridicamente in un rapporto di genus a species, con ‘appartenenze locali’, cittadine, 
regionali e provinciali, nonché, sociologicamente, anche con ‘identificazioni personali 
di tipo etnico’ pur espresse in termini di ‘cittadinanza’ (cf. Ando 2021), dall’altro, essa 
non si può combinare in capo a un medesimo individuo o a un medesimo gruppo, in modo 
cumulativo e alternativo, con altri genera di civitas non romana, quali quelli implicati 
da espressioni come civis Gothus (Sidon. epist. 7.6.2‑3), civis Francus (CIL III 3576), civis 
Alamanna (CIL XI 1731) oppure cives Romani et Bessi (CIL III 3505, 7533, 14214; AÉ 1924, 
nr. 142‑8; ma cf. AÉ 1957, nr. 97; AÉ 1984, nr. 802). Se l’ultima formulazione (o analoghe: 
cives Romani et Bessi consistentes vico Ulmeti; veterani et cives Romani et consistentes 
Abrito ad c[anabas]), più che indicare Bessi al contempo dotati di cittadinanza romana, 
attesta per la Mesia inferiore del III secolo (in età postcaracalliana) la compresenza 
sia di cittadini romani sia di non cives; se circa l’epitaffio dell’anno 423 rinvenuto a 
Firenze, poco o nulla si può dire, atteso che da esso si ricava solo dell’unione coniugale 
tra una giovane donna, lasciata senza nome e identificata solo con etnonimo (civis 
Alamanna), e un cittadino romano, funzionario imperiale (Flavius Faustinianus); se 
della seconda iscrizione citata qualcosa in più si avrà modo di scrivere oltre; ebbene, 
qualche breve cenno qui merita la designazione di civis Gothus attestata per Modaharius 
(Sidon. epist. 7.6.2‑3: Modaharium, civem Gothum, haereseos Arianae iacula vibrantem). 
Invero, essa ben si presta, se contestualizzata, a illuminare – diversamente da quanto 
voluto in generale da Mathisen in tema di doppia identità e cittadinanza, nonché di 
autodeterminazione giuridica – il rapporto tra un dato indicatore di identità personale 
particolare e il grado di ‘istituzionalizzazione’ e di ‘autonomia’ (proprio rispetto a 
‘Roma’) della realtà politica, giuridica ed etnica generale di riferimento: cf., su tutto 
ciò, paradigmaticamente, Matthews 2000; Harries 2000. Non è un caso che, lungo il 
V secolo sino all’emanazione nel 506, poco prima dell’esiziale arrivo dei Franchi di 
Clodoveo, della cosiddetta Lex Romana Visigothorum (cf., da ultima, la collettanea a 
cura di Bassanelli Sommariva dell’anno 2024), il potere dei reges di Tolosa (sotto i quali 
vive Modaharius) si presenti in tendenziale e progressiva definizione di una propria 
identità giuridica sovrana (da riconnettere, sul piano dell’applicazione e dei destinatari 
delle norme, alla distinzione e alla convivenza tra civitas Gotha e Romana), sempre in 
dialogo, pur in modo variabile nel tempo, con Roma e il suo diritto.
49  Cf., esemplificativamente, Pan. Lat. 8.(5).9.3: Captiva agmina barbarorum, […] atque 
hos omnes provincialibus vestris ad obsequium distributos, donec ad destinatos sibi 
cultus solitudinum ducerentur […] arat ergo nunc mihi Chamavus et Frisius et ille vagus 
ille praedator exercitio squalidi ruris operatur et frequentat nundinas meas pecore venali, 
et cultor barbarus laxat annonam […] quin etiam si ad dilectum vocetur accurrit […] et 
servire se militiae nomine gratulatur; Hist. Aug. Claud. 9.3 (Goti); Pan. Lat. 6.(6).6.2 
(Franchi); Amm. 16.3.2, 17.1.13, 17.8.3, 20.4.1, 28.5.15 (Franchi e Alamanni); Anon. 
Vales. 1.6.32 e Auson. Mos. 9 (Sarmati); CTh. 5.6.3 (Sciri).
50  Cf. Poly 1993; 2006; Mirkovic 1997; Kerneis 1999; 2009. Il rilievo del reclutamento 
di gentiles – anche provenienti dall’esterno e, per di più, non necessariamente 
dediticii – per la difesa dell’impero, a livello militare nonché in reparti specializzati 
etnici, precede (e, ovviamente, segue) la Constitutio Antoniniana: basti pensare (per 
il II secolo), oltre ai Mauri gentiles (CIL XVI 108) e ai Mauri equites (CIL XVI 114 = 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 260
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

sì al fisco e alla leva, ma senza però acquistare – per ciò solo e 
automaticamente – il diritto di cittadinanza.51

Se, da un lato, una delle più significative raffigurazioni della 
pratica delle deportazioni, di epoca tetrarchica, incisa sul 
Medaglione di Lione, immortala due imperatori, forse Massimiano 
e Costanzo Cloro, nell’accogliere i barbari trans-renani che, con le 
rispettive famiglie e bagagli, attraversano il ponte tra Mogontiacum 
e Castellum;52 dall’altro, può essere utilmente considerato un 
celebre panegirico in onore di Costanzo Cloro del 297 o del 298 d.C. 
che – ricordando proprio le campagne di Massimiano – contrappone 
il laetus postliminio restitutus al Francus receptus in leges (due figure 
emblematiche tenute distinte, seppur accomunate dal lavoro agricolo 
su terre ormai abbandonate).53 Il testo così allude, tramite il verbo 
recipere e il sostantivo leges, non tanto a una (ipotetica) estensione 
della cittadinanza romana, quanto alle clausole della deditio imposta 
al Franco che, pur sconfitto, viene ex novo accolto, ma come barbaro 
dediticius, a svolgere attività di colono nell’impero.54 Invero, i 

IDR I 29), ai Palmyreni sagittarii (IDR I 6a), così come, per il III secolo, ai Brittones 
dediticii Alexandrini (CIL XIII 6592 = ILS 9184); cf., inoltre, per il IV e il V secolo, Amm. 
20.8.13, 14.7.9, 15.5.6, 16.4.1, 20.2.5; CTh. 3.14.1, 11.30.62, 7.15.1. Sul tema dell’impiego 
militare di stranieri (in connessione con l’acquisto della cittadinanza), tra i molti, vedi 
Demougeot 1981; Le Roux 1987, 367‑70; Kerneis 1996, 73‑6; 81‑92; Poly 2006, 113; 
paradigmatico è Iul. epist. ad Ath. 285 (ἄνδρες στρατιῶται καὶ ξένοι καὶ πολῖται, μὴ 
προδῶτε τὸν αὐτοκράτορα).
51  Ma vedi, giustamente, Wirth 1997, 29‑31, che non esclude per tali dediticii 
(a differenza di quanto doveva valere per i liberti dediticii ex lege Aelia Sentia, 
impossibilitati inderogabilmente a entrare nel novero dei cives) una possibile futura 
integrazione nella civitas, ad esempio, per massimi meriti al termine del servizio 
militare (cf., mutatis mutandis, Tabula Banasitana ll. 4‑5). Ad avviso di Demougeot 1981, 
l’attività militare comitatense per i barbari era via preferibile per ottenere la civitas 
rispetto al servizio militare in qualità di limitaneus; inoltre, circa la questione della 
honesta missio come fonte di cittadinanza per il soldato barbaro (cf. sul punto, Poly 
2006, 113; Mancini 2014), la studiosa assume, in definitiva, che «l’armée impériale» 
non assurga affatto, rispetto all’età altoimperiale, a «pépinière de citoyens analogue»; 
cf. Marotta 2022, 364‑7.
52  Bastien 1989.
53  Pan. Lat. 4.(8).21.1: Itaque sicuti pridem tuo, Diocletiane Auguste, iussu deserta 
Thraciae translatis incolis Asia complevit, sicut postea tuo, Maximiane Auguste, nutu 
Nerviorum et Trevirorum arva iacentia laetus postliminio restitutus et receptus in 
leges Francus excoluit, ita nunc per victorias tuas, Constanti Caesar invicte, quidquid 
infrequens Ambiano et Bellovaco et Tricassino solo Lingonicoque restabat, barbaro 
cultore revirescit. Cf., sulla sottoposizione dei Franchi, oltre agli Alamanni, alle leges 
di Roma: Hist. Aug. Tac. 15.2 (Francos et Alamannos sub Romanis legibus habeat); cf., 
per attitudini barbariche contrarie all’assoggettamento alle leggi romane, Zos. 4.30.
54  Cf. Marotta 2015, 121, per altro, con persuasive note critiche a quella lettura della 
fonte secondo cui «postliminium non evocherebbe i precisi contorni di un determinato 
dispositivo giuridico, ma unicamente una situazione concreta, vale a dire l’insediamento 
di barbari transrenani sul versante romano del limes nel frattempo ristabilito» 
(cf. Kerneis 2009; Barbero 2006, 190‑1; 280): i laeti non parrebbero, insomma, solo 
stranieri trans-renani dislocati nella prefettura della Gallia (nettamente distinti dai 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 261
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Franchi – che ancora come foederati55 tanta parte ebbero, insieme 
agli Alamanni, nel contrastare le tribù che nell’inverno tra il 406 e 
il 407 valicarono la frontiera posta lungo il Reno – rappresentarono 
un punto di riferimento fondamentale, entro i confini dell’impero, 
nella storia militare tardoantica d’Occidente (continuando a servire 
l’impero, esclusa la parentesi segnata da Arbogaste, sino al tempo 
dello scontro tra gli Unni ed Ezio e della morte di quest’ultimo nel 
454): senza, però, che questo saldissimo radicamento nel territorio 
romano e questo costante e decisivo contributo, oltre che alla ri-
vivificazione di agri deserti, alla difesa significassero mai per il loro 
gruppo una inclusione generalizzata nella civitas di Roma (se non, 
ovviamente, al netto di singole concessioni viritane, come potrebbe 
anche attestare un’epigrafe funeraria di Aquincum commemorante 
un Francus miles Romanus).56

gentiles, ossia i barbari interni, di stirpe non germanica, come i Bretoni, o di stirpe 
iranica, come i Sarmati, o altri Germani, come gli Svevi, già foederati di lunga data), 
ma in primis autentici cives ritornati in patria il cui regolamento e inquadramento nelle 
provinciae sarebbe stato poi esteso, nel corso del IV secolo, anche ai gentiles immigrati 
di popoli debellati e assoggettati e mai stati, nel pregresso, cives imperiali. 
55  La ben risalente nozione di gruppo (etnico) foederatus (di cui vedi Procul. 8 ep. D. 
49.15.7 pr.: Non dubito, quin foederati et liberi nobis externi sint), per cui una civitas, 
una gens o una natio barbara riconosce l’autorità di Roma (del suo popolo e del suo 
imperatore), ma rimane comunità libera ed externa ai fines imperii, non è rimasta 
immutata nel tempo. Basti pensare che nel V secolo Olymp. fr. 7 (FHG 4) sottolineava il 
carattere misto dei federati, equiparandoli a quello dei bucelarii, mercenari di origine 
romana e gotica al servizio di un singolo individuo, e che nel VI secolo Procop. Vand. 
3.11.3‑4 distingueva tra i foederati del suo tempo (uomini che, dopo essersi arruolati 
volontariamente, prestavano servizio nella cavalleria e nella fanteria sotto comandanti 
romani) e i foederati di tipo più antico (uomini di popoli barbari entrati nell’impero come 
liberi). Posto che la condizione giuridica dei foederati poteva variare di caso in caso a 
seconda delle clausole del trattato (anche se è vero che l’obbligo del servizio militare 
rappresentava un tratto fondamentale delle leges, in alternativa alla costituzione 
di corpi militari speciali che, permanendo nella loro sede come gli Arabi, avevano 
comunque diritto all’annona e ad un alloggio privato), v’è da rilevare quanto segue: nella 
prassi del III-IV secolo il foedus si immedesimava assai sovente, lungi dall’integrare un 
foedus aequum, in un’autentica deditio in fidem (cf., per tutti, Amm. 17.8.4 [dedentes se 
cum opibus liberisque suscepit]; Kerneis 2009; Palazzi 2014; cf. Schulz 1993, 133‑48; 
Heather 1997); fino al 382, il reclutamento nei contingenti militari romani di Franchi, di 
Alamanni, di Alani, di Sarmati, di Goti, non avveniva di regola sulla base di foedera ma, 
anche là ove un trattato fosse stato concluso, esso sempre e solo era una formalizzazione 
della sudditanza a Roma della controparte foederata, mutando le cose dopo la catastrofe 
di Adrianopoli e dopo la morte di Valente, data l’esigenza per Graziano e Teodosio di far 
fronte a una situazione d’estrema emergenza (cf. Demougeot 1981, 383; Heather 1991, 
253‑6; Marcone 2003; Palazzi 2004); a mente della distinzione tra gentes foederatae 
intra fines imperii e gentes foederatae extra fines imperii (Zecchini 2005; Sartor 2011), 
sono anzitutto, anche se non in modo esclusivo, le prime a fornire all’esercito romano 
truppe di origine barbarica.
56  Cf. CIL III 3576: Francus ego cives Romanus miles in armis | egregia virtute tuli 
bello mea dextera sem<p>er. Secondo un primo orientamento l’epigrafe sarebbe 
un’autocelebrazione di virtù marziale da parte di chi era al contempo civis Francus 
e miles Romanus in armis (Kerneis 2009, 390); secondo altri la fonte attesterebbe il 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 262
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

In tal frangente, la storia stessa di altri popoli foederati con 
l’impero appare quanto mai paradigmatica. Davanti all’avanzata 
degli Unni nel 376 le tribù dei Goti57 si presentarono sulle sponde del 

caso di chi, arruolatosi nell’esercito, avrebbe ottenuto ancora in armis la civitas (Rigsby 
1999). Vero è che l’epigrafe potrebbe anche leggersi così: ‘io, Franco, sono divenuto 
cittadino Romano, come soldato durante il servizio militare’. A valle dell’etnico Francus 
immortalato sia nel panegirico sia in questa iscrizione (la cui datazione è quanto mai 
incerta: II-V secolo), va precisato, circa la concessione della cittadinanza romana, quanto 
segue. Da Costantino Porfirogenito (De administrando imperio 113.185) parrebbe ricavarsi 
addirittura come Costantino avesse concesso ad alcuni Franchi la civitas (e, dunque, il 
ius connubii con cittadine romane), oppure, non tanto la civitas, quanto il solo potere di 
contrarre giuste nozze (andandosi così a giustificare le relazioni di parentela con la stessa 
famiglia imperiale, oltre alla eclatante carriera di molti Franchi, nel IV secolo, sino ai 
vertici della gerarchia militare): cf. Demougeot 1984. Inoltre, dopo Costantino la civitas 
fu concessa ai Franchi (oltre che agli Alamanni e ad altri barbari) che appartenevano alle 
scholae palatinae della nuova guardia imperiale, nonché agli alti ufficiali degli auxilia e 
delle vexillationes; infine, non va taciuto non solo – come noto – che molti uomini di origine 
franca giunsero a ricoprire ruoli apicali come quello di magister militum o di console, 
ma altresì vennero insigniti del nomen imperiale Flavius (cf. Keenan 1973; 1974). Con 
riguardo ai Franchi del VI secolo – il gruppo che, in Gallia, si dimostrò più degli altri 
abile a costruirsi e imporsi, attorno alle figure dei suoi comandanti e delle sue milizie 
nonché grazie a miti fondativi capaci di omologarsi ai Romani di origine Troianacome 
nuova identità etnica di potere (cf. Wood 1995; Pohl 1998; vedi, inoltre, Gasparri 1997, 
84‑93) – Agathias hist. 1.2.3, riporta come essi avessero conformato le loro leggi a Roma. 
Del resto, secondo un’intrigante ipotesi, lo stesso Pactus legis Salicae non sarebbe altro 
che un codice militare concesso, intorno alla metà del IV secolo, ai dediticii della Belgica 
secunda, sotto Giuliano; ipotesi, quest’ultima della lex data (per una sintesi, vedi Poly 
2016), ripresa anche da Kerneis 2003 secondo cui, per di più, la raccolta delle leggi dei 
soldati barbarici si inserirebbe in un progetto più ampio di diritto militare da consolidarsi 
a valle del codice Teodosiano (cf. Kerneis 2005, 78).
57  Con il collettivo ‘Goti’ (cf. Amory 1997, 1‑6; 13‑42), più esattamente, si intendeva 
l’insieme delle tribù nomadi stanziate principalmente nelle pianure a nord del Mar 
Nero e del Danubio e tenute ‘etnicamente’ distinte da quelle germaniche occidentali di 
Franchi, Alamanni, Svevi (cf., ad esempio, Res Gestae divi Saporis ll. 6‑7); le incursioni 
degli Unni nella seconda metà del IV secolo, insieme alla conseguente sconfitta delle 
genti gotiche, stette alla base di quella frattura che, come ben risaputo, esitò nella 
distinzione tra Ostrogoti (che rimasero, nel frattempo, ad Oriente, sotto il dominio unno) 
e Visigoti (che, invece, chiesero aiuto all’impero, muovendo verso ovest). Se già dalla 
metà del III secolo i Goti che vivevano fuori dal territorio romano erano federati dei 
Romani e ricevevano sussidi annuali dall’imperatore (Iord. Get. 16.8, 19.106, 21.112), 
nel 270 alcuni appartenenti a tali gentes venivano insediati come coloni nelle province 
da Claudio II (Hist. Aug. Claud. 9.4; Hist. Aug. Aurelian. 48.2), e, nel 377, altri venivano 
dislocati nei pressi di Mutina, Rhegium, e Parma, dopo che il gruppo dei Goti, cacciato 
dall’arrivo degli Unni ed entrato nell’impero con il non disinteressato nulla osta di 
Valente (Amm. 31.4.1‑5, 31.4.9, 31.9.4; Iord. Get. 25.131; Zos. 4.5), una volta ribellatosi, 
veniva sconfitto. Sono anni turbolenti e concitati che portano nel 382 – a quattro anni 
dalla magna pugna di Adrianopoli – alla renovatio di foedus con Teodosio (Iord. Get. 
28.145). Si tratta di un evento di massimo rilievo: nel 383 il retore Temistio (favorevole 
a politiche virtuose ed utilitaristiche di apertura ecumenica, pur nella convinzione della 
superiorità romana sui barbari: Them. or. 10.131, 16.207b-c, 16.211a-c), nel magnificare 
la filantropia dell’imperatore, preconizza un tempo, futuro ma non lontano, in cui i Goti 
stessi avrebbero partecipato dei giuramenti, dell’esercito, dei banchetti e delle liturgie 
dei Romani (Them. or. 16.211d; cf., per l’irrilevanza della fonte nel senso dell’acquisto 
della cittadinanza romana da parte di Goti, Wolfram 1985, 29). Vedi, di contro, Syn. 
de regno 25c, retore non di rado sprezzante nei confronti dell’alterità barbarica, che, 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 263
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Danubio impetrando a Valente di stanziarsi in Tracia con il compito di 
difendere la regione, dietro la corresponsione dell’annona. I barbari, 
lamentando il mancato rispetto della promessa dell’imperatore, si 
ribellarono di lì a breve. Nel 378, i Goti e i Romani si fronteggiarono 
presso la città di Adrianopoli: lacerante ed esiziale fu – come 
oltremodo noto – la sconfitta subita dall’esercito dei secondi, di 
tale portata che lo stesso Valente trovò la morte insieme a, forse, 
addirittura un terzo dei suoi soldati. L’oculata e accomodante 
posizione assunta da Teodosio riuscì, purtuttavia, a ottenere che i 
Goti si spostassero verso i Balcani e nel 382, in forza di un rinnovato 
foedus, fu loro permesso di stanziarsi in area balcanica (forse tra 
Tracia e Macedonia), in cambio della protezione militare di quelle 
terre, velut unum corpus: non inquadrati in reparti regolari e privi 
di un formale riconoscimento entro la civitas romana, i Goti sul finire 
del IV secolo si imposero come una entità interna ai fines dell’impero, 
ma a esso esterna; poi – dopo la coagulazione intorno al 395 sotto un 
unico re, Alarico I, i più tentativi bloccati da Stilicone di penetrare 
in Italia, il celebre sacco di Roma del 410 e il tentativo da parte di 
Ataulfo di unire, sposando Galla Placidia, la dinastia gota alla nobilità 
romana –, a partire dal 418 furono insediati come foederati nel sud-
ovest della Francia a governare, controllare e proteggere da Tolosa 
(de facto in modo totalmente ‘autonomo’ dopo la morte del patricius 
Ezio) un territorio imperiale, lungo la Garonna, che diveniva così 
autentica Gothìa nella Romania.58

in un tratto teso a enfatizzare le conseguenze negative della magnanimità inclusiva 
dell’imperatore, ricorda come questi, tra l’altro, ritenne i Goti ‘degni di una πολιτεία’: 
tuttavia, a prescindere da cosa qui possa significare πολιτεία (Cesa 1984, 313; Sivan 
1987, 72; Liebeschütz 1998, 135) e da non impossibili esagerazioni enfatiche, v’è da 
rimarcare che Sinesio non afferma espressamente, come avrebbe invece potuto fare, 
che Teodosio diede loro la cittadinanza (cf., inoltre, Procop. Vand. 3.11.3; Pan. Lat. 
2.(12).22, 2.(12).36.3‑4; Oros. hist. 1.16.2‑3). Sull’insediamento aquitano dei Visigoti dal 
418, cf. Matthews 1975, 307‑19; Heather 1992; 1996, 3‑7; 299‑321; sull’insediamento 
nei territori della diocesi italiciana degli Ostrogoti (legati da foedus all’impero), vedi 
Licandro 2015, 105‑10; 2018, oltre a Pohl 1993; Porena 2012 (secondo cui il richiamo 
al linguaggio agrimensorio, soprattutto in Cassiodoro, induce a ritenere che l’impiego 
formale dell’hospitalitas stesse a fondamento dell’insediamento dei barbari nei territori 
imperiali, con assegnazione di porzioni di terra e non, invece, di corrispettivi in danaro 
fiscali, come pensato da Goffart 1980).
58  È quindi quanto mai eccessivo sostenere che la cittadinanza romana, dopo il 212, 
non sarebbe stata più uno status personale distintivo, ma solo una cifra comune, quale 
fattore di omologazione territoriale che, nella sua universalità, riscrive alla radice i 
rapporti tra ‘essere romano’ e ‘non essere romano’. Come ha ribadito Licandro 2020, 489: 
«l’iscrizione di Walldürn 118 del 232 d.C., il decreto di Anastasio I del 500 d.C. circa, ma 
anche, per quanto solitamente trascurata, la vicenda dei Goti di Teoderico l’Amalo […] 
dimostrano che questi peregrini rimasero fuori dalla concessione della civitas Romana 
[…] lontani da una vera e propria integrazione anche nei secoli tardoantichi», documenti 
questi che «non solo spiegherebbero il caso tutt’altro che enigmatico e apparentemente 
contraddittorio della deteriore condizione degli Egizi e, dunque, l’indubbia permanenza 
nell’impero di peregrini, di peregrini nullius civitatis […] all’indomani del 212 d.C., ma 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 264
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

6	 Hinc cui Barbaries, illinc Romania plaudit  
(Ven. Fort. carm. 6.2.7)

La storia che, lungo i secoli che congiungono il principato al basso 
impero, ha fatto emergere, alle spalle della vita e delle opere di 
Venanzio Fortunato, il dispiegarsi del rapporto tra il polo della 
romanità e quello della barbarie, non si presenta lineare e monolitica, 
così come in molti hanno creduto di intravedere nei silenzi, invero 
profondi e significativi, delle fonti o nella sovra-lettura di alcuni 
testi, aderendo ora all’idea della cittadinanza acquisita in nome del 
principio di territorialità, ora a quella della cittadinanza frutto di 
comportamento concludente, ora a quella della cittadinanza per 
assoggettamento all’impero.

Se quest’ultima ipotesi risulta suffragata esplicitamente solo a 
partire dall’anno 539, in primis grazie a una celebre novella (che 
in rapidi e suggestivi tratti delinea, esplicitando l’interpretazione 
dell’edictum de civitate di Caracalla, l’ideologia giustinianea in 
materia di cittadinanza, tesa apparentemente a superare i limiti 
della personalità e della territorialità in nome dell’assoggettamento 
e della fedeltà all’imperatore quali requisiti essenziali, a-spaziali 
e a-genealogici, di appartenenza dei subiecti alla civitas Romana), 
le prime due non hanno trovato riscontro e, anzi, si sono imbattute 
solo in sconfessioni. Anche a valle della Constitutio Antoniniana sia 
permane una molteplicità di gradazioni della libertà (Latini Iuniani, 
liberti Aeliani, dediticii, apolidi, barbari), sia non si riscontra, per 
l’appunto sino a Giustiniano, alcuna sovrapposizione esatta ed 
esaustiva tra chi è civis e chi è liber; inoltre i flussi migratori barbarici, 
episodici o massivi, da oltre il limes, le deportazioni di stranieri, il 
generale innesto nelle strutture amministrative o l’impiego nella 
difesa militare non sono fattori ostativi che precludono all’acquisto 
della cittadinanza (anzi talora ne sono fondamentale precondizione), 
ma neppure sono causa di automatismi nel divenire nuovi cittadini 
romani.

Romanitas è in questo contesto – di affermazione dell’identità, 
di transizione verso l’alterità, di difesa dall’alienità proveniente 
dall’esterno e di accettazione dell’alienità che è integrata 
all’interno – sinonimo di umanità e civiltà, stenografica compressione 

darebbero, inoltre, la misura di quanto siano prive di fondamento le idee sull’esistenza 
di una presunta clausola di ‘autoperpetuazione’ degli effetti dell’editto, in base alla 
quale i nuovi immigrati avrebbero avuto la possibilità di richiedere la civitas Romana 
e, quindi, automaticamente riceverla». Vero è, di contro, che il dispositivo caracalliano 
getta solo i presupposti, ideali e concreti, che staranno alla base, nel V e nel VI secolo, 
sia in Occidente sia in Oriente – seppur in modo significativamente diverso – della 
rappresentazione del polo della romanità tanto in senso identitario rispetto all’alterità 
quanto in modo differenziato nella sua eterogeneità interna. 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 265
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

di un complesso positivo di valori, ideali, principi, istituzioni, 
regole che si oppone alla magmatica, vana, feroce, bestiale realtà 
individuata in una dolosa ed effrenata Barbaries, ossia in chi è ‘nemico 
per antonomasia’ di Roma, in chi minaccia l’ordine costituito, in chi 
inquina la cultura e corrompe i costumi (realtà, talora poeticamente 
rimossa, talaltra opposta all’idealizzazione della Roma universale e 
globale, talaltra ancora impiegata come sprone per il miglioramento 
di Roma o letta come segno materiale della perdita dei valori). Il 
dualismo, nel V secolo, è ancora forte e declinato principalmente nel 
senso di un aut-aut: o si è barbari o si è Romani, nel senso che chi è 
barbaro o va eliminato o va integrato per essere usato nell’interesse 
di Roma, e che il passaggio di assimilazione dalla prima alla seconda 
sfera, pur possibile, deve seguire canali procedimentalizzati che 
garantiscano un significativo grado di omogeneità tra i termini di 
confronto, nonché il soddisfacimento – o il suo perseguimento – di 
una utilitas per Roma. 

Nel quadro di tale particolare configurazione del Freund-Feind 
Schema, l’accezione politica di barbarus – ossia non allineata 
alla propensione cristiano-paolina al superamento delle polarità 
antitetiche verso l’indifferenziazione unitaria e alla valorizzazione 
delle origini barbare della fede in Cristo – non può che essere 
connotata ancora in senso fortemente negativo e ostile, ancorché, 
nello scontro tra la realtà e l’idealità, non sia revocabile in dubbio 
l’uso romano degli stranieri, innestati funzionalmente nel loro 
‘sistema-mondo’, a ogni livello organizzativo e in ogni contesto 
geografico. È, invece, in Occidente con l’affermarsi, il radicarsi e 
il trasformarsi dei cosiddetti regni romano-barbarici che il segno 
linguistico barbarus cessa di essere connotato in senso peggiorativo 
e il dualismo Romania e Barbaries passa a una connotazione di tipo 
sinergico e complementare (et-et), destinata, come nel mondo Franco, 
alla progressiva e tendenziale indistinzione: vero è, infatti, che non 
poche fonti presentano, a seconda dei contesti, l’essere barbaro, non 
tanto nel senso di hostis, quanto come espressione di una particolare 
alterità rispetto all’essere romano, o come precipitato di generale 
estraneità rispetto a una data realtà istituzionale, anche non romana. 

I mondi con cui Venanzio Fortunato entra in contatto e di cui 
fa o esperienza diretta o conoscenza sono specchi – tra loro non 
perfettamente sovrapponibili – di questa nuova dinamica tra 
romanità e barbarità.

Da un lato, il poeta nasce e riceve la sua educazione letteraria, 
retorica e teologica in un’Italia travolta dal conflitto, tra 
Costantinopoli e il regno ostrogoto, scoppiato pochi anni dopo la 
morte di Teoderico (dietro il pretesto dell’omicidio di Amalasunta, 
quando ancora Atalarico non aveva raggiunto la maggiore età). La 
diocesi era concretazione di una politica al contempo separatista e 
comunitaria. Durante il suo regno, l’Amalo, infatti, aveva ormai reso 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 266
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

gli abitanti della penisola avvezzi all’esperimento di una convivenza 
pacifica e sinergica – all’insegna della tranquillitas, della civilitas e 
dell’aequitabilitas – tra due culture e due funzioni lasciate distinte, 
ancorché complementari e unite sotto l’egida dell’unum imperium, 
quello della regalità germanica, e del ius commune, quello di Roma: da 
una parte, la difesa della tradizione, appannaggio dei barbari, ossia 
dei Goti quali milites; dall’altra, la conservazione della tradizione, 
appannaggio dei Romani quali cives.59 

59  Cf., per tutti, Licandro 2012, 137‑60. Teoderico nel 489 muove alla volta dell’Italia 
di Odoacre, guidando i suoi milites Gothi, devoti foederati dell’impero (C. 1.5.12.17), con 
al seguito i propri gruppi familiari (un popolo-esercito, ma in accezione etno-genetica: 
cf. Heather 2003), per ripristinare l’ordine dell’impero: il mandato di Zenone avrebbe 
però implicato un potere da esercitarsi in luogo dell’imperatore limitato nel tempo, in 
quanto destinato a durare ‘fintantoché non fosse giunto personalmente l’imperatore’ 
(Anon. Vales. 2.9.49 [König]: Zeno itaque recompensans beneficiis Theodericum, quem 
fecit patricium et consulem, donans ei multum et mittens eum ad Italiam. Cui Theodericus 
pactuatus est, ut, si victus fuisset Odoacar, pro merito laborum suorum loco eius, dum 
adveniret, tantum praeregnaret. Ergo superveniente Theoderico patricio de Civitate nova 
cum gente Gothica, missus de imperatore Zenone de partibus Orientis ad defendendam 
sibi Italiam; ma vedi Procop. Goth. 5.1; Agathias hist. 1.5.6‑7; Malalas Chronographia 
[Migne, PG, XCVII, coll. 383‑5 e 459]; cf. Licandro 2012, 58‑9; Licandro 2010‑11; 
2014). Vinto Odoacre, al netto dei patti con Costantinopoli, l’alternativa concreta 
per Teoderico stava tra l’esercizio ‘legittimato dall’impero’ di un potere all’insegna 
della romanità (come patricius, vicario e magister militum) o, disallineato rispetto a 
Zenone, secondo il modello barbarico della regalità (Wolfram 1985, 495). In verità 
non scelse né l’una né l’altra via (cf. Cavanna 2007, 522). Nel 493, senza attendere 
una conferma da Costantinopoli, Teoderico fa strage di Odoacre e del suo seguito per 
essere, quindi, sì incoronato di nuovo dal proprio esercito (cf. Anon. Vales. 2.12.57), 
ma al contempo per dar vita a una nuova ‘regalità germanica’ che, prorompendo nella 
realtà, supera gli schemi del passato – tanto romani, quanto goti – per preservare, 
innovandole, le tradizioni di utraque natio. Teoderico non è più (solo) rex Gothorum, 
ma Flavius Theodericus rex, ossia vertice di un unico regnum ‘barbarico’, entro cui 
gubernare duas gentes in uno, prudentemente e pacificamente così da promuovere 
tra Goti e Romani la tranquillitas e la vicinitas fisica e ideale, la concordia, l’unum 
velle, la gratia, la amicitia, il suavis affectus: il che attesta, pur enfaticamente ed 
idillicamente presentati con scopi propagandistici, numerosi aspetti dell’ambiziosa 
politica teodericiana di cosiddetto ‘separatismo egualitario’, quale il ricorso da parte 
del prefetto Liberio a una lex et aequabilis disciplina negli espropri (interessanti, in 
primis, le proprietà dell’aristocrazia senatoria e delle chiese per le attribuzioni di terre 
ai Goti) e quale il rinnovato regime fiscale imperniato sulla tassazione generalizzata 
non solo sulle proprietà immobiliari dei Romani e delle chiese (oltre che sul patrimonio 
regio), ma anche su quelle dei Goti (cf., per tutti, Porena 2012, 107‑14; 153‑68; 180‑1; 
193‑217); nonché quale l’applicazione della Formula Comitivae Gothorum per singulas 
civitates, secondo cui a dirimere le controversie tra barbari è il comes goto, mentre 
il cognitor romano le risolve tra Romani e il comes assistito da un prudens Romanus 
ha giurisdizione su cause connotate da elementi di transnazionalità soggettiva (cf., 
anzitutto, in generale, Anon. Vales. 2.12.60, 2.12.66; Cassiod. var. 1.1.1‑6, 7.3.1‑2; 
Iord. Rom. 349; vedi, inoltre, Cassiod. var. 2.16.5 [nonché var. 1.19, 1.26, 2.17, 2.29, 
2.30, 4.14, 4.31, 5.14, 12.5]; Ennod. epist. 9.23). Il regnum totalmente e integralmente 
innestato nei territori che furono dell’impero d’Occidente (accettato e riconosciuto tra 
497 e 498 da Anastasio: cf. Anon. Vales. 2.12.64), retto da un potere unitario (unum 
imperium) nonché configurato come imitatio dell’impero di Costantinopoli, inclusivo 
e garante delle due fondamentali componenti del suo popolo, distinte funzionalmente 
ma armonicamente interrelazionate e interconnesse dal votum di vivere insieme in 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 267
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Dall’altro lato, nel 565‑6 Venanzio lascia un’Italia ormai 
riconquistata da più di un decennio e declassata a provincia sotto 
la dominazione unitaria di Giustiniano che, nell’agosto del 554, 
esportando il modello della ‘romanità assorbente’ quale somma forma 
di sudditanza all’impero, sanzionava la vigenza per partes Italiae 
della sua compilazione ut una Deo volente facta republica legum etiam 
nostrarum ubique prolatetur auctoritas.60 Passa le Alpi, attraversa 
l’Inn, raggiunge Augsburg, va oltre il Danubio e il Reno, per arrivare, 
infine, a Metz; ed è qui, senza mai più tornare in patria, che l’exul 
Venanzio inizia a condurre la sua nuova vita di poeta e di agiografo. La 
dominazione è quella dei Franchi, popolo che nel 507 aveva scacciato 
dall’Aquitania i Visigoti di Alarico II e nel 534 aveva annesso il 
territorio dei Burgundi, ma al contempo aveva lasciato applicare nelle 

uno spazio comune segnato dalla civilitas (Cassiod. var. 7.3.3, 9.14.8; in tal senso vedi 
Cavanna 2007, 524, 535; Vismara 1996, 23; vedi, inoltre, Licandro 2012, 98; 2015, 45‑9; 
sulle peculiarità del ‘regno italo-ostrogotico’, inteso quale ‘protettorato’ che segue la 
fase di ‘reggenza’, più che come una repubblica occidentale distinta da quella orientale, 
e della ‘regalità teodericiana’, cf. Licandro 2010‑11; 2012, 83‑136; 2014). Fu solo dopo la 
morte di Teoderico, in ragione di una politica dei suoi successori incline eversivamente 
a spingere contro Giustiniano, che l’impero orientale mise in campo, attraverso la 
guida di figure quasi-mitologiche – come quella di Belisario e di Narsete – una serrata 
e massiccia azione di riconquista: sono i diciotto anni, dal 535 al 553, della cosiddetta 
guerra gotica (cf., per tutti, Tate 2006).
60  Pragmatica sanctio pro petitione Vigilii (App. Nov. 7): cf., da ultimi, Vitiello 
2009; Pilara 2006‑09. Ciò significa anche esportazione ex lege dell’ideologia, che 
era sottesa alla politica e alla prassi giustinianea e che superava il modello bipartito 
culturalmente e funzionalmente di Teoderico, in tema di cittadinanza (cf. Nov. 78.5). 
Nel VI secolo (quand’ormai Costantinopoli era e si considerava una seconda Roma, 
anche se ellenofona, e quand’ormai era assoggettata o federata – pur in un momento 
turbolento e liquido di travagliati spostamenti territoriali, coalizioni, contrapposizioni, 
scontri – una variegata rosa di ‘etnie’), la nozione di identità romana – ossia l’essere 
romano con riguardo, soprattutto, alla materia militare – si presentava come 
estremamente ‘elastica’ e ‘contingentalista’. Il fattore discriminante non era né la 
nascita sul suolo imperiale (contrapposta all’estraneità di un individuo o di un popolo 
ai confini dell’impero), così come non lo era più l’inerenza territoriale e locale dello 
stanziamento di un certo ἔθνος o γένος. L’allineamento (l’agire εὐνοικῶς) del singolo o 
del popolo rispetto all’impero e la fedeltà prestata all’imperatore Giustiniano erano gli 
elementi ‘identitari’ che permettevano una contrapposizione, prima tutta politica e poi 
rinsaldata dalla fede cristiana, tra i Romani e i barbari (cf. Greatrex 2000, sulla scorta 
di Amory 1997, 136; 147; Chrysos 1997, 199). Una contrapposizione quest’ultima che, 
sfuggendo al positivismo netto sia della territorialità sia della personalità, andava a 
inverare dinamicamente in un Freund-Feind Schema il rapporto ‘romanità-barbarie’ sia 
all’interno che all’esterno dell’impero. Lo schema ‘militare costantinopolitano’, da un 
lato, ancora una volta rivelava la propensione universalistica e umanistica dell’impero 
romano; dall’altro, si allontanava dagli ideali ‘ecumenici’ nei termini espressi da Marco 
Aurelio e da Caracalla, contemplativo il primo (aspirando a un personalismo cosmopolita 
permanente), pragmatico-utilitaristico il secondo (traducendo, in termini provvisori, 
l’obiettivo del cosmopolitismo nell’ecumene romana). Le parole di Narsete pronunciate 
prima della battaglia di Busta Gallorum nel 553 all’esercito ‘romano’ – descritto dal Goto 
Usdrilas come un’orda eterogenea di truppe di barbari – sono quanto mai significative: 
coloro che non sono organizzati secondo il diritto e il buon governo sono privi di ogni 
virtù e destinati a soccombere (Procop. Goth. 8.28.2, 8.30.6).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 268
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

due rispettive aree ancora il diritto romano filtrato dalla legislazione 
barbarica in vigore: infatti, se la lex Romana Burgundionum era 
esempio da iscrivere in un contesto di profonda ‘dipendenza culturale 
e politica’ alla romanità manifestata da Gundobado ed ereditata dai 
suoi successori, tutti devotissimi all’impero e avvinti dal fascino del 
mito di Roma,61 la – ben più importante – lex Romana Visigothorum 
si imponeva come espressione di una visione politica di strumentale 
e occasionalistica conservazione del potere ‘barbaro’ attraverso 
l’impiego dei iura e delle leges di Roma62 (in chiara controtendenza, 
dunque, rispetto alla concezione teodericiana secondo cui il diritto 
romano non poteva rappresentare un mero instrumentum regni, ma, 

61  Cf., tra i molti contributi, quelli di Wood 2004; 2016; 2017; 2018; 2022. 
62  Guardandosi al periodo che, tra gli inizi del V secolo e gli inizi del VI secolo, 
va da Ataulfo ad Alarico II, il rapporto tra mondo visigotico e mondo romano pare, 
tendenzialmente, connotato nel senso indicato nel testo. Ora il diritto romano è mero 
strumento in sé e per sé di conservazione del potere goto e di pacificazione sociale per 
il re Ataulfo (Oros. hist. 7.43.2‑3). Ora il diritto romano è modello ideale e apparato 
normativo pratico insostituibile per Teodorico II, ancorché minacciato dal progetto, 
eversivo e ambizioso, del nobile Seronato di calpestare il codex dell’imperatore Teodosio 
per sostituirlo con leges del rex barbarico (Sidon. epist. 2.1.1‑3, carm. 5.495‑7). Ora il 
diritto romano è punto di riferimento – nella persona del consigliere, poeta, esperto 
profondo addirittura di XII tavole, Leone di Narbona – per lo stesso Eurico e per il 
suo ‘codice’ (ma, vedi, contra, Wolfram 1985, 339; Heather 1996, 184, nel senso di 
un’opera da attribuire ad Alarico II), uno stringatissimo libro teso sinteticamente 
a raccogliere in lingua latina regole tratte dalla prassi volgare romana, più che a 
consolidare consuetudini ancestrali del popolo germanico, emblematicamente entrato 
in vigore un anno dopo la caduta di Romolo Augustolo, di talché, proprio sotto questo 
‘rozzo’ re (ed, erroneamente, per Isidoro, per la prima volta), i Visigoti, recalcitranti 
ontologicamente al diritto e alla res publica, nonché legati a tradizioni e costumanze 
orali, ebbero delle vere ‘leggi scritte’ che, contro il convincimento di Ataulfo, li 
proiettavano nella dimensione di una composita e autentica società civile, sia in 
connessione con i Romani, sia all’insegna di un ‘diritto comune’ delle genti del regno 
(Sidon. carm. 23.446‑52, epist. 4.22.3, 8.3.3; Isid. hist. Goth. 35; cf. Sidon. epist. 5.5.3, 
sull’analogo ruolo svolto da Siagrio per i Burgundi; cf., per il regno ostrogoto, Cassiod. 
var. 7.3.1, sul prudens romano che, in accordo alla Formula comitivae Gothorum, affianca 
il comes goto nelle cause transnazionali): vedi Matthews 2000, 38‑9 (contra Wallace-
Hadrill 1962, 39). Ora il diritto romano diviene irrinunciabile contenuto sostanziale 
che, grazie al lavoro di prudentes ratificato da sacerdotes e nobiles viri, si innesta 
direttamente nel volere e nel potere legislativo che Alarico II, nel 506, consacra nel suo 
cosiddetto Breviarium, perentoria affermazione di clemenza e sovranità (gotica e non 
romana) attraverso la selezione delle fonti del diritto applicabili (ossia con esclusione 
di un analogo riconoscimento imperiale in materia), più che gesto di apertura verso i 
Romani del regno volto a garantirsi la loro fedeltà contro la minaccia franca (cf. Harries 
2000). E ciò a prescindere dal fatto che il liber o corpus alariciano fosse destinato o 
alle sole genti romane (da applicarsi nel forum del comes Timoteo), secondo un noto 
e tralatizio insegnamento (cf., sui re barbari legislatori per le ‘genti’ e non per il 
‘territorio’, Licandro 2015, 36‑7), o a tutti i sudditi, secondo quell’opposta convinzione 
che, valorizzando il tratto ut iuxta eius seriem universa causarum sopiatur intentio 
della clausola finale del commonitorium, propende a ritenere l’esercizio del potere su 
Goti e Romani unitario, la vita giuridica comune, il diritto romano punto di contatto e 
comune denominatore (cf., per tutti, Cortese 2000, 44‑8, che discorre di una sorta di ius 
commune ante litteram volto a risolvere controversie sorte nei rapporti inter-individuali 
tra Romani e non Romani).

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 269
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

quale aspetto particolare di civilitas, un nobile e imprescindibile fine 
da perseguire e inverare nella realtà ostrogota).63

Dall’altro ancora, Venanzio Fortunato immortala una realtà, quella 
Franca, di coesistenza sintetica e ricca di elementi tra loro diversi 
(la Fede cristiana, la Romanità, la Barbaries), e tendenzialmente 
paritetici e complementari, nonché ugualmente diretti a dar 
vita a un risultato finale di perfezionamento e di completamento 
rispetto alle singole componenti prese individualmente. In questo 
contesto, Venanzio Fortunato – che non esitava a professarsi un 
Orfeo tra i barbari, nonché a esplicitare la sua preferenza per la lira 
romana rispetto all’arpa barbara64 – non si cela dietro falsificanti 
omologazioni e mette in chiaro la distinzione tra la sua cultura e 
quella del suo pubblico, anche se, nella sua produzione, barbarus o i 
segni linguistici correlati non implicano altro che una discendenza 
o un’appartenenza, senza nessuna connotazione negativa intrinseca 
(laddove la fusione tra le due componenti viene presentata in termini 
di nobilitazione della Barbaries e, dunque, perfezionamento della 
Romania).65 La figura del re Cariberto, nova progenies che congiunge 
i due mondi, si staglia a modello di sintetica conciliazione, in chiave 
barbara, tra numerose virtù di somma romanità (la giustizia, la 
gravità, la fede, la moderazione, la pazienza, la mansuetudine, la 
bontà); allo stesso modo, la giovanissima Vilithuta, nata barbara ma 
per studium romana, è esaltata dal poeta per aver gloriosamente 
tratto un carattere gentile da un popolo di indole feroce.66 

Poche righe ancora, per una chiosa. Un saggio recente di M. 
Bettini (Hai sbagliato foresta) deriva il suo titolo da alcuni versi di G. 
Caproni (Cabaletta dello stregone benevolo) e si sofferma sull’attuale 
‘furore identitario’. Scrive così – e bene – Bettini: «sembriamo 
ormai solo preoccupati di stabilire chi appartiene alla tribù e chi 
no, sempre ansiosi di dire a qualcun altro ‘che ha sbagliato foresta’, 

63  Basti pensare che l’etnonimo Francus passò a identificare coloro che, a prescindere 
dalle origini, si riconoscevano nei re merovingi (cf. Pohl 1998); mentre Gothus conobbe 
uno slittamento semantico di tipo ‘funzionale’, andando a indicare chi rivestiva una 
carica militare, mentre chi era civis (ossia senza funzioni militari) era Romanus (Amory 
1997; Gasparri 2008). Ciò ben si spiega come esito linguistico della politica ‘separatista, 
ma egualitaria’ di Teoderico tesa alla sola convivenza e non alla fusione; cf. Cavanna 
2007, secondo cui «il cinquantennio ostrogoto appare […] come un’inconfondibile 
esperienza bipolare, tutta giocata sull’impossibile binomio romanità-barbarie», ossia 
«far convivere paritariamente e positivamente i valori del diritto e dello Stato e i valori 
dell’eroismo e della forza», così da «mantenere anziché sciogliere in unità l’antitesi fra 
tali elementi» (come si trova scritto alle pagine 521, 524, 535); cf., altresì, Vismara 1996, 
23; Arcuri 2011; Porena 2012, 27‑33; Licandro 2012, 98‑9; 2018.
64  Ven. Fort. carm. praef. 4‑5, 7.8.31.
65  Ven. Fort. carm. 4.26.14, 6.5.52, 7.8.63, 7.18.19, 9.1.27, app. 1.31, 2.83, Mart. 1.480, 
3.497.
66  Ven. Fort. carm. 4.26.13‑16 (con Buchberger 2016); Ven. Fort. carm. 6.2 (con George 
1992, 34‑8).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 270
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

con il logico corollario che deve smetterla di accampare pretese su 
un territorio – il ‘nostro’ – che non gli appartiene».67 Il mondo che, 
almeno dai vivaci bozzetti impressionistici che l’esule Venanzio ha 
lasciato, si delinea, pare muovere verso altri orizzonti. La Romania e 
la Barbaries convivono e dialogano all’insegna dell’essere Francus68 
e, apparentemente, protese alla continua ricerca di un grado ulteriore 
di fusione. È l’esito di un lungo, tutt’altro che semplice, percorso 
disseminato nei secoli tanto di interazioni e di osmosi, quanto di 
scontri e di reiezioni. Ed è un esito, in definitiva, possibile solo perché 
con lenta progressione e salda sedimentazione la Romania è divenuta 
più Barbaries e la Barbaries più Romania. O, per tornare all’evocazione 
archetipica dell’inizio di questo scritto, la linea di demarcazione tra 
lo spazio valoriale di URU e quello di BAR è sfumata ed esitata in un 
nuovo sistema-mondo: sbocco, ancorché non definitivo, di quell’iter 
storico-giuridico che si è tracciato a partire dalla concessione 
generale della cittadinanza prevista nell’edictum de civitate, che ha 
indugiato sulle forme di inclusione e di integrazione romane degli 
stranieri (sovente senza assimilazione diretta e immediata nella 
civitas), nonché sul ruolo di questi ultimi, anche apicale, nella milizia 
e nell’amministrazione, così come nel ripopolamento degli agri 
dell’impero, che ha fatto emergere l’impiego – tra utilità per Roma e 
permanenza delle diversità originarie – della θία δωρεά69 sia quale 
suggello e moltiplicatore di fedeltà, sia quale segno di condivisione, 
nella cornice del κοινὸν ἄστυ, di una unica Weltanschauung.

67  Bettini 2020, 10.
68  V’è da segnalare che, analogamente all’idea di Romanus sotto Giustiniano, i 
Franchi di Childerico e i Franchi di Sigeberto e Chilperico (tra V e VI secolo) hanno in 
comune solo il nome, data la diversità tra caratteristiche biologiche, sociali e culturali 
e atteso che Francus era divenuto segno linguistico teso a identificare coloro che, a 
prescindere da origini ed etnia, si riconoscevano nei re merovingi e ne accettavano la 
supremazia politica (cf. Pohl 1998).
69  Cf. BGU ΙΙ 655.5‑8.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 271
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Bibliografia

Amory, P. (1993). «The Meaning and Purpose of Ethnic Terminology in the Burgundian 
laws». Early Medieval Europe, 2, 1‑28.

Amory, P. (1997). People and Identity in Ostrogothic Italy. Cambridge: CUP.
Ando, C. (2021). «Local Citizenship and Civic Participation in the Western Provinces of 

the Roman Empire». Brélaz, C.; Rose, E. (eds), Civic Identity and Civic Participation 
in Late Antiquity and the Early Middle Ages. Turnout: Brepols, 39‑64.

Arcuri, R. (2011). «Romanitas e barbaritas nell’Italia ostrogota: aspetti culturali e 
socioeconomici». Mediterraneo Antico: economie, società, culture, 14, 477‑98.

Arcuri, R. (2013). «Etnogenesi, ‘entelechia barbarica’ e attuali orientamenti 
storiografici sulla Völkerwanderungszeit». Koinonia, 37, 107‑41.

Barbero, A. (2006). Barbari. Immigrati, profughi, deportati nell’impero romano. Roma-
Bari: Laterza. 

Barnwell, P.S. (2000). «Emperors, Jurists and Kings: Law and Custom in the Late 
Roman and Early Medieval West». Past & Present, 168, 6‑29.

Bassanelli Sommariva, G. (a cura di) (2024). ‘Lex Romana Visigothorum’. Contenuti, 
struttura, tradizione. Santarcangelo di Romagna: Maggioli.

Bastien, P. (1989). «Le médaillon de plomb de Lyon». Le monnayage de l’atelier de Lyon 
(274‑413). Wetteren: Numismatique Romaine.

Bayart, J.F. (2009). L’illusione identitaria. A cura di G. Foglio. Troina: Città Aperta.
Beaud, O. (2013). «Que peut apprendre un juriste de droit public en lisant Yan 

Thomas?». Napoli, P. (éd.), Aux origines cultures juridiques européennes. Yan 
Thomas entre droit et sciences sociales. Rome: École française de Rome, 117‑49.

Besson, A. (2020). Constitutio Antoniniana. L’universalisation de la citoyenneté romaine 
au 3e siècle. Basel: Schwabe Verlag.

Bettini, M. (2019). Homo sum. Essere ‘umani’ nel mondo antico. Torino: Einaudi.
Bettini, M. (2020). Hai sbagliato foresta. Il furore dell’identità. Bologna: il Mulino.
Borca, F. (2004). Confrontarsi con l’Altro: i Romani e la Germania. Milano: Lampi di 

Stampa.
Buchberger, E. (2016). «Romans, Barbarians, and Franks in the Writings of Venantius 

Fortunatus». Early Medieval Europe, 24, 293‑307.
Buraselis, K. (2007). ‘Theía Doreá’. Das göttlichkaiserliche Geschenk. Studien zur Politik 

der Severer und zur ‘Constitutio Antininiana’. Wien: Verlag der österreichischen 
Akademie der Wissenschaften.

Calore, A. (2016). «La romanistica italiana dal 1945 al 1970». Birocchi, I.; Brutti, M. 
(a cura di), Storia del diritto e identità disciplinari: tradizioni e prospettive. Torino: 
Giappichelli, 123‑7.

Calore, A. (2018). Cittadinanze nell’antica Roma. Vol. 1, In età regia. Torino: Giuffrè.
Capogrossi Colognesi, L. (2021). Storia di Roma tra diritto e potere. Bologna: il Mulino.
Carile, A. (1984). «Impero romano e Romania». La nozione di ‘romano’ tra cittadinanza 

e universalità = Atti del II seminario internazionale di studi storici ‘Da Roma alla terza 
Roma’ (Roma, 21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche Italiane, 247‑61.

Castagnino, F. (2022). I ‘diplomata militaria’. Una ricognizione giuridica. Milano: Giuffrè. 
Cavanna, A. (2007). «Diritto e società nei regni Ostrogoto e Longobardo». Scritti 

(1962‑2002). Napoli: Jovene, 513‑44.
Cesa, M. (1984). «Überlegungen zur Foederatenfrage». Mitteilungen des Instituts für 

Österreichische Geschichtsforschung, 92, 307‑16.
Chantraine, P. (1968). Dictionnaire étymologique de la langue grecque, vol. 1. Paris: 

Klincksieck.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 272
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Chauvot, A. (1998). Opinions romaines face aux Barbares au IVe siècle après J.-C. Paris: 
De Boccard.

Chauvot, A. (2008). «Approche juridique de la notion barbare». Rouche, M.; Dumézil, B. 
(éds), Le Bréviaire d’Alaric. Aux origines du Code civil. Paris: Presses de l’Université 
Paris-Sorbonne, 27‑40.

Chauvot, A. (2016). Les ‘barbares’ des Romains: représentations et confrontations. 
Études réunies par A. Becker et H. Huntzinger, avec le concours de C. Freu et O. Huck. 
Metz: Centre de Recherche Universitaire Lorrain d’Histoire.

Chiusi, T.J. (2007). «Der Fremde als Rechtsgenosse. Zur rechtlichen Stellung der 
Ausländer im römischen Recht». Müller-Dietz, H. et al. (Hrsgg), Festschrift für Heike 
Jung zum 65. Geburtstag. Baden-Baden: Nomos Verlag, 63‑76. 

Chrysos, E. (1997). «De Foederatis iterum». Pohl, W. (ed.), Kingdoms of the Empire. 
Leiden: Brill, 185‑206.

Cirino, I. (1934). L’idea di Roma negli scrittori latini particolarmente in Rutilio Namaziano. 
Napoli: Luigi Loffredo.

Corbo, C. (2013). Constitutio Antoniniana. Ius Philosophia Religio. Napoli: Satura.
Cortese, E. (2000). Le grandi linee della storia giuridica medievale. Roma: Il cigno 

Galileo Galilei.
Dauge, Y.A. (1981). Le Barbare. Recherches sur la conception romaine de la barbarie et 

de la civilisation. Bruxelles: Latomus.
De Jaeghere, M. (2016). Gli ultimi giorni dell’impero romano. Trad. di A. Molica Franco, 

Gorizia: LEG Edizioni. Trad. di: Les Derniers Jours. La fin de l’empire romain 
d’Occident. Paris: Les belles lettres, 2014.

De Sanctis, G. (2022). «Mistione del sangue e vocazione all’impero». Bettini, M. (a cura 
di), Romolo. La città, la legge, l’inclusione. Bologna: il Mulino, 25‑62.

De Simone, M. (2024). Forme di appartenenza alla comunità politica romana. Dalla 
nascita di Roma alla fine del Principato. Palermo: Palermo University Press.

Demougeot, É. (1981). «Restrictions à l’expansion du droit de cité dans la seconde 
moitié du IVe siècle». Ktema, 6, 381‑93.

Demougeot, É. (1983). «Le conubium dans les lois barbares du VIe siècle». Recueil de 
memoires et travaux publié par la Société d’Histoire du Droit et des Institutions des 
Anciens Pays de Droit Ecrit, 12, 69‑82.

Demougeot, É. (1984). «Le conubium et la citoyenneté conférée aux soldats barbares 
du Bas-Empire». ‘Sodalitas’. Scritti in onore di Antonio Guarino, vol. 4. Naples: 
Jovene, 1633‑43.

Deremetz, A. (1995). «Entre Grecs et Barbares. Les Romains et la pensée de leur 
identité». Annales du C.E.S.E.R.E., 10, 56‑8.

Di Paola, L. (2016). «I Barbari nel tardoantico. Modalità e forme di assimilazione 
reciproca con i Romani». Lorenzi, C.; Navarra, M. (a cura di), Frontiere della romanità 
nel mondo tardo antico: appartenenza, contiguità, alterità, trasformazione e prassi 
= Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana. Napoli: Edizioni Scientifiche 
Italiane, 65‑80.

Dubuisson, M. (1984). «Le latin est-il une langue barbare?». Ktèma, 9, 56‑65.
Dubuisson, M. (1985). «La vision romaine de l’étranger: stéréotypes, idéologie et 

mentalités». Cahiers de Clio, 81, 87‑8.
Dubuisson, M. (2001). «Barbares et barbarie dans le monde gréco-romain: du concept 

au slogan». AC, 70, 1‑8.
Dumont, J.-Chr. (1984). «Plaute, barbare et heureux de l’être». Ktèma, 9, 69‑77.
Fascione, L. (2017). «Cittadinanza romana e barbari d’Occidente». Ravenna Capitale. 

Dopo il Teodosiano. Il diritto pubblico in Occidente nei secoli V-VIII. In memoria di 
Giovanna Mancini. Santarcangelo di Romagna: Maggioli, 59‑78.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 273
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Frare, M. (2019). L’‘humanitas romana’. Un criterio politico normativo. Napoli: Jovene.
Fuchs, H. (1942). «Zur Verherrlichung Roms und der Romer in dem Gedichte des 

Rutilius Namatianus». Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 42, 
37‑58.

Galimberti, A. (2019). Caracalla. Roma: Salerno Editrice.
Garnsey, P. (2004). «Roman Citizenship and Roman Law in the Late Empire». Swain, 

S.; Edwards, M. (eds), Approaching Late Antiquity. The Transformation from Early 
to Late Empire. Oxford: OUP, 133‑55.

Garofalo, L. (2015). «L’humanitas tra diritto romano e totalitarismo hitleriano». Teoria 
e storia del diritto privato, 8, 1‑48.

Gasparri, S. (1997). Prima delle nazioni. Popoli, etnie e regni fra Antichità e Medioevo. 
Roma: Carocci.

Gasparri, S. (2008). «Identità etnica e identità politica nei regni postromani: il 
problema delle fonti». Tristano, C.; Allegria, G. (a cura di), ‘Civis/civitas’. Cittadinanza 
politico-istituzionale e identità socio-culturale da Roma alla prima età moderna. 
Montepulciano: Thesan & Turan, 193‑204.

Gasparri, S.; La Rocca, C. (2012). Tempi barbarici. L’Europa occidentale tra antichità e 
medioevo. Roma: Carocci.

Gaudemet, J. (1984). «Les romains et les ‘autres’». La nozione di ‘romano’ tra 
cittadinanza e universalità = Atti del II seminario internazionale di studi storici ‘Da 
Roma alla terza Roma’ (Roma, 21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche 
Italiane, 301‑32.

Geary, P.J. (1988). Before France and Germany: The Creation and Transformation of the 
Merovingian World. New York: OUP.

Geary, P.J. (2001). «Barbarians and Ethnicity». Bowersock, G.W.; Brown, P.; Grabar, 
O. (eds), Interpreting Late Antiquity: A Guide to the Postclassical World. Cambridge 
(MA): Belknap Press, 107‑29.

Geary, P.J. (2002). The Myth of Nations. The Medieval Origins of Europe. Princeton: PUP.
Genovese, M. (2010). «Duarum civitatum civis noster esse iure civili nemo potest (Balb. 

11, 28): visione ciceroniana e sua rispondenza al contesto storico-giuridico della 
tarda repubblica». Studi in onore di Luigi Arcidiacono, vol. 4. Torino: Giappichelli, 
1591‑637.

George, J.W. (1992). Venantius Fortunatus. A Poet in Merovingian Gaul. Oxford: OUP.
Godman, P. (1987). Poets and Emperors: Frankish Politics and Carolingian Poetry. 

Oxford: OUP.
Goffart, W. (1980). Barbarians and Romans A.D. 418‑584. The Techniques of 

Accommodation. Princeton: PUP. 
Goffart, W. (1982). «Foreigners in the Histories of Gregory of Tours». Florilegium, 4, 

80‑99.
Goffart, W. (1988). The Narrators of Barbarian History. Jordanes, Gregory of Tours, Bede 

and Paul the Deacon. Princeton: PUP.
Goffart, W. (2008). «Rome’s Final Conquest: The Barbarians». History Compass, 6(3), 

855‑83.
Goria, F. (1984). «Romani, cittadinanza ed estensione della legislazione imperiale nelle 

costituzioni di Giustiniano». La nozione di ‘romano’ tra cittadinanza e universalità = 
Atti del II seminario internazionale di studi storici ‘Da Roma alla terza Roma’ (Roma, 
21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche Italiane, 277‑342.

Greatrex, G. (2000). «Roman Identity in the Sixth Century». Mitchell, S.; Greatrex, G. 
(eds), Ethnicity and Culture in Late Antiquity. London: Duckworth, 267‑92.

Green, P.H. (1991). The Works of Ausonius. Oxford: OUP.
Grillo, P. (2019). Storia Medievale. Milano: Pearson.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 274
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Guidetti, M. (2008). Vivere tra i Barbari. Vivere con i Romani. Germani e Arabi nella 
società tardoantica. IV-VI secolo. Milano: Jaca Book.

Halsall, G. (1999). «Movers and Shakers: the Barbarians and the Fall of Rome». Early 
Medieval Europe, 8, 132‑45.

Halsall, G. (2007). Barbarian Migrations and the Roman West. Cambridge: CUP.
Harries, J.D. (2000). «Legal Culture and Identity in the Fifth-Century West». Mitchell, 

S.; Greatrex, G. (eds), Ethnicity and Culture in Late Antiquity. London: Duckworth, 
45‑57.

Harries, J.D. (1996). «Sidonius Apollinaris and the Frontiers of Romanitas». Mathisen, 
R.W.; Sivan, H.S. (eds), Shifting Frontiers in Late Antiquity. Oxford: OUP, 31‑44.

Heather, P. (1991). Goths and Romans, 332‑489. Oxford: OUP.
Heather, P. (1992). «The Emergence of the Visigothic Kingdom». Drinkwater, J.; Elton, 

H. (eds), Fifth-Century Gaul: A Crisis of Identity. Cambridge: CUP, 84‑94.
Heather, P. (1996). The Goths. Oxford: OUP.
Heather, P. (1997). «Foedera and Foederati of the Fourth Century». Pohl, W. (ed.), 

Kingdoms of the Empire. The Integration of Barbarian in Late Antiquity. Leiden; 
New York; Köln: Brill, 57‑74.

Heather, P. (2003). «Gens and Regnum among the Ostrogoths». Goetz, H.W.; Jarnut, 
J.; Pohl, W. (eds), ‘Regna et Gentes’. The Relationship between Late Antiquity and 
Early Medieval Peoples and Kingdoms in the Transformation of the Roman World. 
Leiden; Boston: Brill, 85‑133.

Heather, P. (2006). The Fall of the Roman Empire: A New History of Rome and the 
Barbarians. London: Pan.

Heidegger, M. (1995). Lettera sull’‘umanismo’. Trad. di F. Volpi. Milano: Adelphi. Trad. 
di: Brief über den Humanismus (1946), in F.-W. von Herrmann (Hrsg.), Wegmarken 
(1919‑1961), in Gesamtausgabe, Bd. 9, Frankfurt a.M.: Klostermann, 1976.

Imrie, A. (2018). The Antonine Constitution. An Edict for the Caracallan Empire. Leiden; 
Boston: Brill.

Inglebert, H. (2005). Histoire de la civilisation romaine. Paris: PUF.
Isaac, B. (1988). «The Meaning of the Terms limes and limitanei». The Journal of Roman 

Studies, 78, 125‑47.
James, E. (2009). Europe’s Barbarians, AD 200‑600. Harlow: Pearson Education.
Keenan, J.G. (1973). «The Names Flavius and Aurelius as Status Designations in Later 

Roman Egypt». Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 11, 33‑63.
Keenan, J.G. (1974). «The Names Flavius and Aurelius as Status Designations in Later 

Roman Egypt». Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 13, 283‑304.
Kerneis, S. (1996). «Les numeri ethniques de l’armée romaine au IIe et IIIe siècles». 

Rivista Storica dell’Antichità, 26, 69‑94.
Kerneis, S. (1999). «La Bretagne rhénane. Note sur les établissements bretons dans 

les Champs Décumates». Latomus, 58, 353‑90.
Kerneis, S. (2003). «Guerre et droit á Rome. De la discipline des camps au droit pénal 

militaire». Droit et Culture, 45(1), 141‑58.
Kerneis, S. (2005). «Garants et compensations: Romanité ou barbarie dans la tres 

ancienne loi des Bretons d’Armorique». Dubreucq, A. (éd.), ‘Traditio iuris’. 
Permanence et/ou discontinuité du droit romain durant le haut Moyen Âge. Lyon: 
Université Jean Moulin, Centre d’histoire médiévale, 77‑92.

Kerneis, S. (2009). «Francus ciuis, miles Romanus: les barbares de l’Empire dans le Code 
Théodosien». Auert, J.J.; Blanchard, Ph. (éds), Droit, religion et société dans le Code 
Théodosien. Troisièmes Journées d’Étude sur le Code Théodosien (Neuchâtel, 15‑17 
février 2007). Genève: Droz, 377‑99.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 275
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Kerneis, S. (2014). «Dans une école de Gaule. La leçon du maître d’Autun». Lauranson-
Rosaz, Chr.; Deroussin, D. (éds), Mélanges en l’honneur du professeur Nicole Dockès. 
Paris: La Mémoire du droit, 397‑416.

Kuhlmann, P. (2011). «Papyrologie - Philologie - Alte Geschichte am Beispiel des 
Papyrus Gissensis 40». Egelhaaf Gaiser, U.; Pausch, D.; Rühl, M. (Hrsgg), Kultur der 
Antike. Transdisziplinäres Arbeiten in den Altertumswissenschaften. Berlin: Verlag 
der Antike, 257‑77.

Kuhlmann, P.; Barnes, T. (2012). «Die Constitutio Antoniniana: der Bürgerrechtserlass 
von 212». B. Pferdehirt, B.; Scholz, M. (Hrsgg), Bürgerrecht und Krise. Die Constitutio 
Antoniniana 212 n. Chr. und ihre innenpolitischen Folgen. Mainz: Schnell und Steiner, 
45‑50.

La Rocca, C. (2002). «Venanzio Fortunato e la società del VI secolo». Venanzio Fortunato 
e il suo tempo. Convegno internazionale di studio (29 novembre-1 dicembre 2001). 
Treviso: Fondazione Cassamarca, 15‑36.

La Rocca, C. (2004). «La cristianizzazione dei Barbari e la nascita dell’Europa». Reti 
Medievali Rivista, 5, 1‑39.

Labarre, S. (2012). «Venance Fortunat (VIe s.) et l’affirmation d’une identité culturelle 
romaine et chrétienne au royaume des Francs». Langenbacher-Liebgott, J.; Avon, 
D. (éds), Facteurs d’identité / Faktoren der Identität. S.l.: Peter Lang, 89‑106.

Labruna, L. (2009). «Diritti umani e umanità del diritto. Percorsi di una ricerca». Studi 
in onore di Remo Martini, vol. 2. Milano: Giuffrè, 425‑38.

Ladner, G.B. (1976). «On Roman Attitudes toward Barbarians in Late Antiquity». Viator, 
7, 1‑25.

Lafferty, S. (2013). Law and Society in the Age of Theoderic the Great: A Study of the 
‘Edictum Theoderici’. Cambridge: CUP.

Le Bohec, Y. (1991). «La genèse du limes». Revue Historique de Droit Français et 
Etranger, 69, 303‑30.

Le Roux, P. (1986). «Les diplômes militaires et l’évolution de l’armée romaine de 
Claude à Septime Sévère: ‘auxilia’, ‘numeri’ et ‘nationes’». Eck, W.; Wolff, H. (Hrsgg), 
Heer und Integrationspolitik. Die römischen Militärdiplome als historische Quelle. 
Köln; Wien: Böhlau, 347‑74.

Licandro, O. (2010‑11). «Dalla reggenza imperiale al protettorato goto. L’esperienza 
costituzionale di Teoderico tra continuità e fine della pars Occidentis dell’impero 
romano». Annali del seminario giuridico dell’Università di Palermo, 54, 95‑180. 

Licandro, O. (2012). L’Occidente senza imperatori. Vicende politiche e costituzionali 
nell’ultimo secolo dell’impero romano d’Occidente (455‑565 d.C.). Roma: L’Erma di 
Bretschneider.

Licandro, O. (2014). «Odoacre e Teoderico. Dalla reggenza della pars Occidentis al 
protettorato gotico». Giglio, S. (a cura di), Roma e barbari nella Tarda Antichità = 
Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana. Roma: Aracne, 221‑84.

Licandro, O. (2015). L’irruzione del legislatore romano-germanico. Legge, consuetudine 
e giuristi nella crisi dell’Occidente imperiale (V-VI sec. d.C.). Napoli: Jovene.

Licandro, O. (2018). «L’urbanitas tra Romanitas e Barbaritas e l’eccezione della 
diversità gotica». Giuffrida, C.; Cassia, M.; Arena, G. (a cura di), Roma e i ‘diversi’. 
Confini geografici, barriere culturali, distinzioni di genere nelle fonti letterarie ed 
epigrafiche fra età repubblicana e Tarda Antichità. Firenze: Le Monnier, 242‑56.

Licandro, O. (2019). «Doppio domicilio e doppia cittadinanza. Strumenti di governo ed 
egemonia politica tra leges e prudentes nell’età tardorepubblicana». Miglietta, M.; 
Biavaschi, P. (a cura di), L’applicazione del diritto romano nelle realtà locali (Trento 
- 30 settembre 2017 - in occasione del LXXV anniversario della nascita del Professor 
Giorgio Luraschi). Bari: Cacucci, 51‑111.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 276
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Licandro, O. (2020). «La Constitutio Antoniniana del 212 d.C. e il paradigma urbano. 
Una ‘diversa’ lettura di P Giessen 40.I». ASAtene, 98, 467‑94.

Licandro, O. (2021). Un impero di città e un papiro. Caracalla, i ‘dediticii’ e il paradigma 
urbano (P. Giessen 40.I). Roma: Società Editoriale Dante Alighieri.

Liebeschütz, J.H.W.G. (1998). «Citizen Status and Law in the Roman Empire and the 
Visigothic Kingdom». Pohl, W.; Reimitz, H. (eds), Strategies of Distinction: The 
Construction of Ethnic Communities, 300‑800. Leiden: Brill, 131‑52.

Liebeschütz, J.H.W.G. (2006). Decline and Change in Late Antiquity: Religion, Barbarians 
and their Historiography. Aldershot: Ashgate Publishing Co.

Liebeschütz, J.H.W.G. (2012). «Habitus barbarus: Did Barbarians Look Different 
from Romans?». Porena, P.; Rivière, Y. (éds), Expropriation et confiscations dans 
les royaumes barbares. Une approche régionale. Rome: École française de Rome, 
13‑28.

Loyen, A. (1956). «Sidoine Apollinaire et les derniers éclats de la culture classique dans 
la Gaule». I Goti in Occidente. Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’Alto 
Medioevo. Spoleto: Il Centro, 265‑84.

Mancini, G. (2014). «Integrazione ed esclusione nell’esperienza giuridica romana. Dalle 
politiche di integrazione dello straniero alla generalizzazione della condizione 
di ‘straniero in patria’: le norme su capacità matrimoniale e filiazione come 
strumenti della frammentazione degli status in età tardo antica». Rimoli, F. (a 
cura di), Immigrazione e integrazione dalla prospettiva globale alle realtà locali, 
vol. 1. Napoli: Editoriale Scientifica, 345‑81.

Marcone, A. (2003). «I regni romano-barbarici: dall’insediamento all’organizzazione 
statale». Bearzot, C.; Landucci, F.; Zecchini G. (a cura di), Gli stati territoriali nel 
mondo antico. Milano: V & P Università, 135‑55.

Marotta, V. (2009). La cittadinanza romana in età imperiale (secoli I-III d.C.). Una sintesi. 
Torino: Giappichelli. 

Marotta, V. (2014). «Egizi e cittadinanza romana». Cultura Giuridica e Diritto Vivente, 
1, 1‑21.

Marotta, V. (2015). «Il problema dei laeti. Fonti e storiografia». Botta, F.; Loschiavo, L. (a 
cura di), ‘Civitas, Arma, Iura’. Organizzazioni militari, istituzioni giuridiche e strutture 
sociali alle origini dell’Europa (secc. III-VIII). Cavallino: Grifo, 117‑57.

Marotta, V. (2016a). «Doppia cittadinanza e pluralità degli ordinamenti. La tabula 
Banasitana e il Papiro di Giessen 40 col. I.». Archivio Giuridico Filippo Serafini, 236, 
461‑91.

Marotta, V. (2016b). Esercizio e trasmissione del potere imperiale (I-IV secolo). Studi di 
diritto pubblico. Torino: Giappichelli.

Marotta, V. (2017). «Egyptians and Citizenship from the First Century AD to the 
Constitutio Antoniniana». Cecchet, L.; Busetto, A. (eds), Citizens in the Graeco-
Roman World. Aspects of Citizenship from the Archaic Period to AD 212. Leiden; 
Boston: Brill, 172‑98.

Marotta, V. (2018). «Inclusione o esclusione? La Constitutio Antoniniana e i limiti del 
cosmo-politismo universale romano». Cerrina, G.; Federico V. (a cura di), Strumenti, 
percorsi e strategie dell’integrazione nelle società multiculturali. Napoli: Edizioni 
Scientifiche Italiane, 143‑63.

Marotta, V. (2020). «Una breve nota sulla civitas Romana dopo la Constitutio 
Antoniniana». Koinonia, 44(2), 1003‑19.

Marotta, V. (2021). «Ideali universalistici o fiscalismo imperiale? Decima hereditatium 
e Constitutio Antoniniana de civitate». Specula Iuris, 1(1), 111‑31.

Marotta, V. (2022). «Barbari e civitas Romana. Dal 212 alle soglie del V secolo: una 
ricognizione delle fonti». Quaderni lupiensi di storia e diritto, 12, 337‑67.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 277
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Marotta, V. (2023). ‘Ius sanguinis’. La storia e le sue mistificazioni. Napoli: Satura.
Mathisen, R.W. (2006). «Peregrini, Barbari, and cives Romani: Concepts of Citizenship 

and the Legal Identity of Barbarians in the Later Roman Empire». American 
Historical Review, 111(4), 1024‑8.

Mathisen, R.W. (2012). «Concepts of Citizenship». Johnson, S.F. (ed.), The Oxford 
Handbook of Late Antiquity. Oxford: OUP, 744‑63.

Mathisen, R.W. (2013). «Becoming Roman, Becoming Barbarian: Roman Citizenship 
and the Assimilation of Barbarians into the Late Roman World». Bosma, U.; Kessler, 
G.; Lucassen, L. (eds), Migration and Membership Regimes in Global and Historical 
Perspective. Leiden: Brill, 191‑218.

Mathisen, R.W. (2014). «Natio, Gens, Provincialis, and Civis: Geographical Terminology 
and Personal Identity in Late Antiquity». Greatrex, G.; Elton, H. (eds), Shifting 
Genres in Late Antiquity. Ashgate: Routledge, 277‑89.

Mathisen, R.W. (2018). «Roman Identity in Late Antiquity, with Special Attention 
to Gaul». Pohl, W.; Gantner, C.; Grifoni, C.; Pollheimer-Mohaupt, M. (eds), 
Transformations of Romanness: Early Medieval Regions and Identities. Berlin: De 
Gruyter, 255‑74.

Mathisen, R.W. (2021). «Personal Identity in the Later Roman Empire». Brélaz, C.; Rose, 
E. (eds), Civic Identity and Civic Participation in Late Antiquity and the Early Middle 
Ages. Turnout: Brepols, 215‑48.

Matthews, J. (1975). Western Aristocracies and Imperial Court, AD 364‑425. Oxford: OUP.
Matthews, J. (2000). «Roman Law and Barbarian Identity in the Late Roman West». 

Mitchell, S.; Greatrex, G. (eds), Ethnicity and Culture in Late Antiquity. London: 
Duckworth, 31‑44.

Mattiangeli, D. (2010). «La Constitutio Antoniniana e la sua problematica. Una nuova 
analisi ‘evoluzionista’ di tale provvedimento». Studia Prawnoustrojowe, 12, 133‑49.

Mattiangeli, D. (2021). «Gli effetti della cittadinanza romana erga omnes sul sistema 
sociale ed economico romano dopo Caracalla». Höbenreich, E.; Rainer, M.; Rizzelli 
G. (a cura di), Liber amicarum et amicorum. Festschrift für / Scritti in onore di Leo 
Peppe. Lecce: Grifo, 429‑53.

Mazzoli, G. (2005‑06). «Sidonio, Orazio e la lex saturae». Incontri triestini di filologia 
classica, 5, 171‑84.

Mirkovic, M. (1997). The Later Roman Colonate and Freedom. Philadelphia: American 
Philosophical Society.

Moatti, C. (2003). «Mobilità nel Mediterraneo: un progetto di ricerca». Storica, 27, 
107‑29.

Modéran, Y. (2004). «L’établissement de Barbares sur le territoire romain à l’époque 
impériale (Ier-IVeme siècle)». Moatti, C. (éd.), La mobilité des personnes en 
Méditerranée de l’Antiquité à l’époque moderne. Procédures de contrôle et 
documents d’identification. Rome: École française de Rome, 337‑97.

Moggi, M. (1996). «Lingua e identità culturale nel mondo antico». ‘Ethnos’ e comunità 
linguistica: un confronto metodologico interdisciplinare = Atti del Convegno 
Internazionale (Udine, 5‑7 dicembre 1996). Udine: Forum, 97‑122.

Ndiaye, E. (2003). Un nom de l’étranger: ‘barbarus’. Étude lexico-sémantique, en latin, 
des origines à Juvénal. Villeneuve d’Ascq: Presses Universitaires du Septentrion.

Ndiaye, E. (2005). «L’étranger ‘barbare’ à Rome: essai d’analyse sémique». L’Antiquité 
Classique, 74, 119‑35.

Neri, V. (2001). «Cives e peregrini nella Roma tardoantica: l’esaltazione dell’origo 
romana». Barzanò, A.; Bearzot, C.S.; Landucci, F.; Prandi, L.; Zecchini, G. (a cura 
di), Identità e valori, fattori di aggregazione e fattori di crisi nell’esperienza politica 
antica. Roma: L’Erma di Bretschneider, 257‑81.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 278
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Oliver, J.H. (1972). «Text of the Tabula Banasitana A.D. 177». The American Journal of 
Philosophy, 93, 336‑40.

Oliver, J.H. (1989). Greek Constitutions of Early Roman Emperors from Inscriptions and 
Papyri. Philadelphia: American Philosophical Society. 

Palazzi, M. (2004). «Alarico e i foedera fra IV e V secolo. Aspetti delle relazioni 
internazionali fra impero romano e barbari in epoca tardoantica». Giorcelli 
Bersani, G. (a cura di), Romani e barbari. Incontro e scontro di culture = Atti del 
convegno (Bra, 11‑13 aprile 2003). Torino: CELID, 187‑208.

Palazzi, M. (2014). ‘Foedus cum natione’. I trattati alle radici dell’Europa. Aspetti delle 
relazioni fra Impero romano e popolazioni barbariche fra II e V secolo. Gallarate: 
Libreria Fernandez.

Palma, A. (1992). ‘Humanior Interpretatio’. ‘Humanitas’ nell’interpretazione e nella 
formazione da Adriano ai Severi. Torino: Giappichelli.

Palma, A. (2020). ‘Civitas Romana, civitas mundi’. Saggio sulla cittadinanza romana. 
Torino: Giappichelli.

Pejenaute Rubio, F. (2001). «En los confines de la Romanidad: Venancio Fortunato, 
un escritor de frontera». Archivum: Revista de la Facultad de Filosofía y Letras, 51, 
383‑427.

Peppe, L. (2023). «Riflessioni intorno al topos della cittadinanza. L’esperienza giuridica 
romana». Annali del seminario giuridico dell’Università di Palermo, 66, 293‑336.

Pietri, L. (1992). «Venance Fortunat et ses commanditaires: un poète italien dans 
la société gallo-franque». Committenti e produzione artistico-letteraria nell’alto 
Medioevo occidentale, vol. 2. Spoleto: Fondazione CISAM, 729‑54.

Pilara, G. (2006‑09). «Aspetti di politica legislativa giustinianea in Italia: proposta 
di riesame della Pragmatica Sanctio pro petitione Vigilii». Romanobarbarica, 19, 
137‑56.

Pizzani, U. (1993). «La cultura in Italia e in Gallia nel sesto secolo». Pavan, M. et al. (a 
cura di), Venanzio Fortunato tra Italia e Francia = Atti del convegno internazionale 
di studi (Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 18‑19 maggio 1990). Treviso: 
Provincia, 63‑79.

Pohl, W. (1993). «I Goti d’Italia e le tradizioni delle steppe». Teoderico il Grande e i Goti 
d’Italia = Atti del XIII Congresso internazionale di studi sull’alto medioevo. Spoleto: 
Il Centro, 227‑51.

Pohl, W. (1998). «Alemannen und Franken. Schlußbetrachtungen aus historischer 
Sicht». Geuenich, D. (Hrsg.), Die Franken und die Alemannen bis zur ‘Schlacht bei 
Zülpich’ (496‑497). Berlin; New York: De Gruyter, 636‑51.

Pohl, W. (2000). Le origini etniche dell’Europa. Barbari e Romani tra Antichità e 
Medioevo. Roma: Viella.

Pohl, W. (2002). «Ethnicity, Theory and Tradition: A Response». Gillet, A. (ed.), On 
Barbarian Identity. Critical Approaches to Ethnicity in the Early Middle Ages. 
Turnhout: Brepols, 221‑39.

Pohl, W. (2013). «Introduction – Strategies of Identification: A Methodological Profile». 
Pohl, W.; Heydemann, G. (eds), Strategies of Identification. Ethnicity and Religion in 
Early Medieval Europe. Turnhout: Brepols, 1‑64.

Poli, D. (2010). «La percezione dell’Eden nella cultura del Medio Evo irlandese». 
Chiusaroli, F.; Salvatori, F. (a cura di), Luoghi e lingue dell’Eden. Roma: Viella, 155‑76.

Poly, J.-P. (1993). «La corde au cou. Les Francs, la France et la loi salique». Genèse 
de l’État moderne en Méditerranée. Approches historique et anthropologique des 
pratiques et des représentations = Actes des tables rondes internationales tenues à 
Paris (24‑26 septembre 1987 et 18‑19 mars 1988). Rome: École française de Rome, 
287‑320.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 279
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Poly, J.-P. (2006). «Le premier roi des Francs. La loi salique et le pouvoir royal à la fin 
de l’Empire». Constable, G.; Rouche, M. (éds), ‘Auctoritas’. Mélanges offerts au 
professeur Olivier. Paris: Presses universitaires de la Sorbonne, 97‑123.

Poly, J.-P. (2015). «Sous les chênes de Salaheim. La loi salique, l’armée romaine et 
le bilan de la barbarie». Botta, F.; Loschiavo, L. (a cura di), ‘Civitas, Arma, Iura’. 
Organizzazioni militari, istituzioni giuridiche e strutture sociali alle origini dell’Europa 
(secc. III-VIII). Lecce: Grifo, 193‑215.

Porena, P. (2012). L’insediamento degli ostrogoti in Italia. Roma: L’Erma di Bretschneider.
Prosdocimi, L. (1984). «Roma communis patria nella tradizione giuridica della 

cristianità medievale». La nozione di ‘romano’ tra cittadinanza e universalità = Atti 
del II seminario internazionale di studi storici ‘Da Roma alla terza Roma’ (Roma, 
21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche Italiane, 43‑8.

Purpura, G. (2012a). «Tabula Banasitana de viritana civitate (180/181 d.C.)». Purpura, G. 
(a cura di), Revisione ed integrazione dei ‘Fontes Iuris Romani Anteiustiniani’ (FIRA). 
Studi preparatori. Vol. 1, Leges. Torino: Giappichelli, 625‑41.

Purpura, G. (2012b). «Constitutio Antoniniana de civitate (212 d.C.). (P.Giss. 40 I = FIRA I, 
88) (p. 215 d.C.)». Purpura, G. (a cura di), Revisione ed integrazione dei ‘Fontes Iuris 
Romani Anteiustiniani’ (FIRA). Studi preparatori. Vol. 1, Leges. Torino: Giappichelli, 
695‑715.

Queneau, R. (1967). I fiori blu. Trad. di I. Calvino. Torino: Einaudi. Trad. di: Les fleurs 
bleues. Paris: Gallimard, 1965.

Rigsby, K.J. (1999). «Two Danubian Epitaphs». Zeitschrift für Papyrologie und 
Epigraphik, 126, 175‑6. 

Roberts, M. (2009). The Humblest Sparrow: The Poetry of Venantius Fortunatus. Ann 
Arbor: Michigan Press.

Rocco, M. (2010). «The Reasons Behind the Constitutio Antoniniana and its Effects 
on the Roman Military». Acta Classica Universitatis Scientiarum Debreceniensis, 
46, 131‑55.

Rocco, M. (2011). «La percezione delle identità etniche barbariche tra antico e 
tardoantico». Rivista storica dell’antichità, 41, 235‑68.

Rousseau, A. (1995). «Le mot Barbare dans le vocabulaire indo-européen». Annales 
du C.E.S.E.R.E., 10, 15‑26.

Sartor, G. (2011). «L’empire et les groupes francs et alamans en Gaule septentrionale de 
la in du IIIe siècle au début du Ve siècle. Pour une approche plurielle du phénomène 
des foederati». Kasprzyk, M.; Kuhnle, G.; Burgevin, A. (éds), L’Antiquité Tardive dans 
l’Est de la Gaule, I. La vallée du Rhin supérieur et les provinces gauloises limitrophes: 
actualité de la recherche = Actes du colloque de Strasbourg (20‑21 novembre 2008). 
Dijon: Artehis Éditions, 247‑304.

Sasse, Chr. (1958). Die ‘Constitutio Antoniniana’. Eine Untersuchung über den 
Umfang des Bürgerrechtsverleihung auf Grund des Papyrus Giss. 40 I. Wiesbaden: 
Harrassowitz.

Schulz, R. (1993). Die Entwicklung des römischen Völkerrechts im vierten und fünften 
Jahrhundert n. Chr. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Sherwin-White, A.N. (1967). Racial Prejudice in Imperial Rome. Cambridge: CUP.
Sherwin-White, A.N. (1973). The Roman Citizenship. Oxford: Clarendon Press. 
Silvestri, D. (1999). «Identità, Varietà, Alterità Linguistiche nel Mondo Antico». Cipriano, 

P.; D’Avino, R.; Di Giovine, P. (a cura di), Linguistica Storica e Sociolinguistica = Atti 
del Convegno della Società Italiana di Glottologia (Roma, 22‑24 ottobre 1998). 
Roma: Il Calamo, 79‑122.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 280
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Siniscalco, P. (1986). «Il termine Romanus e suoi significati in scrittori cristiani del 
V secolo». Calderone, S. (a cura di), ‘Hestíasis’. Studi di tarda antichità offerti a 
Salvatore Calderone. Messina: Sicaria, 195‑221.

Sivan, H. (1987). «On Foederati, Hospitalitas, and the Settlement of the Goths in A.D. 
418». The American Journal of Philosophy, 108(4), 759‑72.

Sivan, H. (1993). Ausonius of Bordeaux, Genesis of a Gallic Aristocracy. London; New 
York: Routledge.

Spagnuolo Vigorita, T. (1993). «Cittadini e sudditi tra II e III secolo». Carandini, A.; 
Cracco Ruggini, L.; Giardina, A. (a cura di), Storia di Roma. Vol. 3, L’Età tardoantica. 
Tomo 1, Crisi e trasformazioni. Torino: Einaudi, 5‑50.

Stevens, E. (1933). Sidonius Apollinaris. Oxford: Clarendon Press.
Stroumsa, G.G. (1999). Barbarian Philosophy. The Religious Revolution of Early 

Christianity. Tübingen: Mohr Siebeck.
Szövérffy, J. (1968). «The World of Late Latin Poetry». Classical Folia, 22, 65‑84.
Szövérffy, J. (1971). «A la source de l’humanisme Chrétien Médiéval: Romanus et 

Barbarus chez Vénance Fortunat». Aevum, 45, 77‑86.
Talamanca, M. (1971). «Su alcuni passi di Menandro di Laodicea relativi agli effetti 

della Constitutio Antoniniana». Studi in onore di Edoardo Volterra, vol. 5. Milano: 
Giuffrè, 433‑560.

Talamanca, M. (1976). «Gli ordinamenti provinciali nella prospettiva dei giuristi 
tardoclassici». Archi, G.G. (a cura di), Istituzioni giuridiche e realtà politiche nel tardo 
impero (III-V sec. d.C.) = Atti di un incontro tra storici e giuristi (Firenze, 2‑4 maggio 
1974). Milano: Giuffrè, 95‑246.

Tardi, D. (1927). Fortunat: étude sur un dernier représentant de la poésie latine dans la 
Gaule mérovingienne. Paris: Boivin.

Tate, G. (2006). Giustiniano. Il tentativo di rifondazione dell’impero. Roma: Salerno.
Teall, L. (1965). «The Barbarians in Justinian’s Armies». Speculum, 40, 294‑322.
Thollard, P. (1996). «Au-delà du limes: le barbare». Jessenne, J.-P. (éd.), L’image 

de l’autre dans l’Europe du Nord-Ouest à travers l’histoire. Lille: Publications de 
l’Institut de recherches historiques du Septentrion, 11‑22.

Thomas, Y. (1996). Origine et commune patrie. Étude de droit public romain (89 av. 
J.-C.-212 ap. J.-C.). Rome: École française de Rome.

Torrent, A. (2012). La ‘Constitutio Antoniniana’. Reflexiones sobre el Papiro Giessen 40 
I. Madrid: Edisofer.

Traina, G. (2020). La storia speciale. Perché non possiamo fare a meno degli antichi 
Romani. Roma-Bari: Laterza.

Traina, G. (2023). I Greci e i Romani ci salveranno dalla barbarie. Roma-Bari: Laterza.
Valditara, G. (2015). L’immigrazione nell’antica Roma: una questione attuale. Soveria 

Mannelli: Rubbettino.
Valditara, G. (2018). Civis Romanus sum. Torino: Giappichelli.
van Acker, L. (1965). «Barbarus und seine Abletungen im Mittellatein». Archiv für 

Kulturgeschichte, 47, 125‑40.
van Minnen, P. (2016). «Three Edicts of Caracalla? A New Reading of P.Giss. 40». Chiron, 

46, 205‑21.
Veyne, P. (2009). «Humanitas: romani e no». Giardina, A. (a cura di), L’uomo romano. 

Roma-Bari: Laterza, 387‑415.
Vincenti, U. (2019). «Inclusione. La contemporaneità dentro il diritto romano». Frare, 

M.; Vincenti, U.; Zanon, G. (a cura di), Inclusione. La contemporaneità dentro il diritto 
romano. Napoli: Jovene, 1‑11.

Vismara, G. (1996). «Il diritto nel regno dei Goti in Italia». Scritti di storia giuridica. 
Vol. 8, Ricerche incontri letture. Milano: Giuffrè, 21‑58.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 281
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Vitiello, M. (2009). «Per il bene di Roma. I privilegi imperiali di Teoderico: da Cassiodoro 
alla Constitutio Pragmatica». Latomus, 68, 146‑63.

Vogt, J. (1967). Kulturwelt und Barbaren. Zum Menschheitsbild der Spätantike 
Gesellschaft. Mainz; Wiesbaden: Verlag der Akademie der Wissenschaften und der 
Literatur.

von Rummel, P. (2007). ‘Habitus barbarus’. Kleidung und Repräsentation spätantiker 
Eliten im 4. und 5. Jahrhundert. Berlin; New York: De Gruyter.

Walde, A.; Hofmann, J.B. (1965). Lateinisches etymologisches Wörterbuch, Bd. 1. 
Heidelberg: Winter.

Wallace-Hadrill, J.M. (1962). The Long-Haired Kings, and Other Studies in Frankish 
History. London: Methuen & Co.

Ward-Perkins, B. (2005). The Fall of Rome and the End of Civilization. Oxford: OUP.
Weidner, E. (1913). «Barbaros». Glotta, 4, 303‑4.
Whittaker, D. (2004). «The Use and Abuse of Immigrants in the Later Roman Empire». 

Moatti, C. (éd.), La mobilité des personnes en Méditerranée de l’Antiquité à l’époque 
moderne. Procédures de contrôle et documents d’identification. Rome: École 
française de Rome, 127‑53.

Wickham, C. (2005). Framing the Early Middle Ages: Europe and the Mediterranean. 
Oxford: OUP. 

Wilcken, U. (1912). Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde. Bd. 1, Historischer 
Teil. Hälfte 1, Grundzüge. Leipzig: Olms.

Wirth, G. (1997). «Rome and its Germanic Partners in the Fourth Century». Pohl, W. 
(ed.), Kingdoms of the Empire. The Integration of Barbarian in Late Antiquity. Leiden; 
New York; Köln: Brill, 13‑55.

Wolfram, H. (1983). «Zur Ansiedlung reichsangehöriger Föderaten». Mitteilungen des 
Instituts für Österreichische Geschichtsforschung, 91, 5‑35.

Wolfram, H. (1985). Storia dei Goti. Trad. di M. Cesa. Roma: Salerno. Trad. di Geschichte 
der Goten. Von den Anfängen bis zur Mitte des sechsten Jahrhunderts. München: 
Beck, 1979.

Wolfram, H.; Pohl, W. (Hrsgg) (1990). Typen der Ethnogenese unter besondere 
Berücksichtigung der Bayern. Wien: Verlag der österreichischen Akademie der 
Wissenschaften.

Wood, I.N. (1990). «Ethnicity and the Ethnogenesis of the Burgundians». Wolfram, 
H.; Pohl, W. (Hrsgg), Typen der Ethnogenese unter besondere Berücksichtigung der 
Bayern, Bde. 1. Vienna: Verlag der österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
53‑69.

Wood, I.N. (1995). «Defining the Franks: Frankish Origins in Early Medieval 
Historiography». Forde, S.; Johnson, L.; Murray, A.V. (eds), Concepts of National 
Identity in the Middle Ages. Leeds: University of Leeds, 47‑58.

Wood, I.N. (2003). «Gentes, Kings and Kingdoms – the Emergence of States: the 
Kingdom of the Burgundians». Goetz, H.-W.; Jarnut, J.; Pohl, W. (Hrsgg), ‘Regna’ 
and ‘Gentes’: The Relationship Between Late Antique and Early Medieval Peoples and 
Kingdoms in the Transformation of the Roman World. Leiden: Brill, 243‑69.

Wood, I.N. (2004). «Latin Culture of Gundobad and Sigismund». Hägermann, D. et al. 
(Hrsgg), Akkulturation. Probleme einer germanisch-romanischen Kultursynthese in 
Spätantike und frühem Mittelalter. Berlin; New York: De Gruyter, 367‑80.

Wood, I.N. (2011). «The Term barbarus in Fifth-, Sixth-, and Seventh-Century Gaul». 
Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik, 164, 39‑50.

Wood, I.N. (2016). «The Legislation of magistri militum: the Laws of Gundobad 
and Sigismund». Clio@Themis, 10. https://journals.openedition.org/
cliothemis/1191.

https://journals.openedition.org/cliothemis/1191
https://journals.openedition.org/cliothemis/1191


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 282
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Wood, I.N. (2017). «Burgundian Law-Making, 451‑534». Italian Review of Legal History, 
3, 1‑27. 

Wood, I.N. (2018). «Byzantine Commonwealth, 476‑533». Pohl, W. et al. (Hrsgg), Neue 
Wege der Frühmittelalterforschung. Bilanz und Perspektiven. Wien: Verlag der 
österreichischen Akademie der Wissenschaften, 65‑74.

Wood, I.N. (2022). «The Making of the Burgundian Kingdom». Reti Medievali Rivista, 
22(2), 111‑40.

Zanon, G. (2019). «Il dono dell’accoglienza. La ricomposizione dell’‘estraneo’ in 
‘simile’». Frare, M.; Vincenti, U.; Zanon, G. (a cura di), Inclusione. La contemporaneità 
dentro il diritto romano. Napoli: Jovene, 47‑110.

Zanon, G. (2021). «La patria ‘immaginata’. Cives e barbari tra IV e V secolo». Vincenti, U. 
(a cura di), Cittadinanza, identità, confini. Visioni di contemporaneità attraversando 
il diritto romano. Napoli: Jovene, 167‑83.

Zecchini, G. (2005). «La formazione degli stati federali romano-barbarici». Zecchini, 
G. (a cura di), Il federalismo nel mondo antico. Milano: V & P Università, 129‑36.

Zuccotti, F. (2014). «Il razzismo nella Tarda Antichità e le sue ragioni scientifiche». 
Giglio, S. (a cura di), Roma e barbari nella Tarda Antichità. Atti dell’Accademia 
Romanistica Costantiniana. Roma: Aracne, 59‑98.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Open access 283
Submitted 2025-11-21  |  Published 2026-01-21
© 2026 Ferrarini  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/016

Bibliografia generale

Opere di Venanzio Fortunato: edizioni, traduzioni e commenti

Brouwer, C. (ed.) (1617). Venantii Honorii Clementiani Fortunati presbyteri Italici 
episcopi Pictaviensis Carminum, epistolarum, expositionum libri XI […]. Moguntiae: 
Bernardus Gualtherius.

Di Brazzano, S. (a cura di) (2001). Venanzio Fortunato. Opere/1. Carmi, Spiegazione 
della preghiera del Signore, Spiegazione del Simbolo, Appendice ai carmi. Roma: 
Città Nuova. Corpus Scriptorum Ecclesiae Aquileiensis VIII/1.

Favreau, R. (éd.) (1995). La vie de sainte Radegonde par Fortunat: Poitiers, Bibliothèque 
municipale, manuscrit 250 (136). Paris: Seuil.

George, J.W. (ed.) (1995). Venantius Fortunatus. Personal and Political Poems. 
Liverpool: Liverpool University Press. Translated Texts for Historians 23.

Kay, N.M. (ed.) (2020). Venantius Fortunatus. Vita sancti Martini. Prologue and Books 
I-II. Cambridge: Cambridge University Press. Cambridge Classical Texts and 
Commentaries 59.

Krusch, B. (ed.) (1885). Venanti Honori Clementiani Fortunati presbyteri Italici Opera 
pedestria. MGH, Auctores antiquissimi IV/2. Berolini: apud Weidmannos.

Krusch, B. (ed.) (1888). De vita sanctae Radegundis libri duo. MGH, Scriptores rerum 
Merovingicarum II. Hannoverae: impensis bibliopolii Hahniani, 358-95.

Leo, F. (ed.) (1881). Venanti Honori Clementiani Fortunati presbyteri Italici Opera 
poetica. MGH, Auctores antiquissimi IV/1. Berolini: apud Weidmannos.

Levison, W. (ed.) (1920). «Vita Severini episcopi Burdegalensis auctore Venantio 
Fortunato». Krusch, B.; Levison, W. (edd.), Passiones vitaeque sanctorum aevi 

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/016&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 284
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Merovingici. MGH, Scriptores rerum Merovingicarum VII. Hannoverae; Lipsiae: 
impensis bibliopolii Hahniani, 205-24.

Luchi, M.A. (ed.) (1786). Venantii Honorii Clementiani Fortunati presbyteri Italici deinde 
episcopi Pictaviensis Opera omnia quae extant vel quae ejus nomine circumferuntur 
[...]. Pars I. Complectens Browerianam editionem cum additamentis. Romae: 
Antonius Fulgonius.

Nisard, C. (éd.) (1887). Venance Fortunat. Poésies mêlées, traduites en français pour la 
premiére fois. Paris: Firmin-Didot.

Palermo, G. (a cura di) (1985). Venanzio Fortunato. Vita di san Martino di Tours. Roma: 
Città Nuova. Collana di testi patristici 52.

Palermo, G. (a cura di) (1989). Venanzio Fortunato. Vite dei santi Ilario e Radegonda di 
Poitiers. Roma: Città Nuova. Collana di testi patristici 81.

Pucci, J. (ed.) (2010). Poems to Friends. Venantius Fortunatus. Indianapolis: Hackett 
Publishing.

Quesnel, S. (éd.) (1996). Venance Fortunat. Œuvres. Tome 4, Vie de saint Martin. Paris: 
Les Belles Lettres. Collection des Universités de France. Série latine 336.

Reydellet, M. (éd.) (1994). Venance Fortunat. Poèmes. Tome 1, Livres I-IV. Paris: Les 
Belles Lettres. Collection des Universités de France. Série latine 315.

Reydellet, M. (éd.) (1998). Venance Fortunat. Poèmes. Tome 2, Livres V-VIII. Paris: Les 
Belles Lettres. Collection des Universités de France. Série latine 346.

Reydellet, M. (éd.) (2004). Venance Fortunat. Poèmes. Tome 3, Livres IX-XI; Appendice 
– In laudem sanctae Mariae. Paris: Les Belles Lettres. Collection des Universités 
de France. Série latine 374.

Roberts, M. (ed.) (2017a). Poems. Venantius Fortunatus. Cambridge; London: Harvard 
University Press. Dumbarton Oaks Medieval Library 46.

Santorelli, P. (a cura di) (1994). Venanzio Fortunato. Epitaphium Vilithutae (IV 26). 
Napoli: Liguori.

Santorelli, P. (a cura di) (2015). Venanzio Fortunato. Vite dei santi Paterno e Marcello. 
Napoli: Paolo Loffredo. Studi latini n.s. 88.

Tamburri, S. (a cura di) (1991). Venanzio Fortunato. La Vita di S. Martino di Tours. Napoli: 
M. D’Auria.

Riferimenti bibliografici

Amore, A. (1962). s.v. «Artemio, Candida e Paolina». Bibliotheca sanctorum, vol. 2. 
Roma: Istituto Giovanni XXIII della Pontificia Università Lateranense, 490.

Amore, A. (1964). s.v. «Eusebio, Marcello, Ippolito, Massimo, Adria, Paolina, Neone, 
Maria, Martana e Aurelia». Bibliotheca sanctorum, vol. 5. Roma: Istituto Giovanni 
XXIII della Pontificia Università Lateranense, 272-4.

Arnold, J.J.; Shane Bjornlie, M.; Sessa, K. (eds) (2016). A Companion to Ostrogothic 
Italy. Leiden; Boston: Brill.

Balmelle, C. (2001). Les demeures aristocratiques d’Aquitaine. Société et culture de 
l’Antiquité tardive dans le Sud-Ouest de la Gaule. Bordeaux; Paris: Ausonius. 
Aquitania, Supplément 10.

Barcellona, R. (2012). Una società allo specchio. La Gallia tardoantica nei suoi concili. 
Soveria Mannelli: Rubbettino.

Barcellona, R. (2020). L’eredità di una regina. Radegonda e lo scandalo di Poitiers 
(588‑589). Soveria Mannelli: Rubbettino.

Bibliografia generale



Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 285
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Barcellona, R. (2023). «Alterità, identità, poteri nei concili merovingi del VI secolo». 
I Franchi = Atti della LXIX Settimana di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto 
Medioevo (Spoleto, 21-27 aprile 2022). Spoleto: Fondazione Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo, 841-88.

Bartolini, L. et al. (2014). «Un humaniste italien incarcéré à Neuchâtel, 1415. Benedetto 
da Piglio et son Libellus poenarum». Traverse. Zeitschrift für Geschichte/Revue 
d’histoire, 21(3), 147-54.

Berchin, W.; Blume, D. (2001). «Dinamius Patricius von Marseille und Venantius 
Fortunatus». Körkel, B.; Licht, T.; Wiendlocha, J. (Hrsgg.), Mentis amore ligati. 
Lateinische Freundschaftsdichtung und Dichterfreundschaft in Mittelalter und 
Neuzeit. Festgabe für Reinhard Düchting zum 65. Geburtstag. Heidelberg: Mattes, 
19-40.

Berger, J.-D. (2021). «L’Histoire littéraire des grandes invasions germaniques, ouvrage 
d’actualité». RecAug, 39, 51-66.

Bertini, F. (1988). Letteratura latina medievale in Italia (secoli V-XIII). Busto Arsizio: 
Bramante.

Bertoldi, M.E. (1962). «Ricerche sulla decorazione architettonica del Foro Traiano». 
Num. monogr., Studi miscellanei. Seminario di archeologia e storia dell’arte greca 
e romana della Università di Roma, 3.

Bethmann, L.; Waitz, G. (edd.) (1878). Pauli Historia Langobardorum. MGH, Scriptores 
rerum Langobardicarum et Italicarum. Hannoverae: impensis bibliopolii Hahniani, 
12-187.

Bisanti, A. (2009). «“For absent friends”. Il motivo dell’assenza in Venanzio Fortunato». 
Maia, 61, 626-58.

Bischoff, B. (1967). «Ursprung und Geschichte eines Kreuzsegens». Bischoff, 
B., Mittelalterliche Studien. Ausgewählte Aufsätze zur Schriftkunde und 
Literaturgeschichte, vol. 2. Stuttgart: Hiersemann, 275-84.

Bischoff, B. (2014). Katalog der festländischen Handschriften des neunten Jahrhunderts 
(mit Ausnahme der wisigotischen). Vol. 3, Padua-Zwickau. Herausgegeben von B. 
Ebersperger. Wiesbaden: Harrassowitz.

Blomgren, S. (1933). Studia Fortunatiana. Commentatio academica. Uppsala: A.-B. 
Lundequistska Bokhandeln.

Blomgren, S. (1950). «De P. Papinii Statii apud Venantium Fortunatum vestigiis». 
Eranos, 48, 57-65.

Boesch Gajano, S. (1999). La santità. Roma-Bari: Laterza.
Boesch Gajano, S. (2003). «L’agiografia di Venanzio Fortunato». Venanzio Fortunato e 

il suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di 
S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 103-16.

Boesch Gajano, S. (2020). Un’agiografia per la storia. Roma: Viella.
Bottiglieri, C. (2009). «Le Pandette di Matteo Silvatico dalla corte di Roberto d’Angiò 

alla prima edizione (Napoli 1474)». Farmacopea antica e medievale. Atti del 
convegno internazionale (Salerno, 20 novembre-2 dicembre 2006). Salerno: Ordine 
dei Medici della Provincia di Salerno, 251-68.

Bottiglieri, C. (2013). «Il testo e le fonti del Liber pandectarum medicinae di Matteo 
Silvatico. Osservazioni e rilevamenti da una ricerca in corso». Kentron, 29, 109‑34. 
https://doi.org/10.4000/kentron.680.

Bottiglieri, C. (2024). «Il medico-editore: Angelo Catone a Napoli (1465-1474)». 
Bottiglieri, C.; Dall’Oco, S. (a cura di), Benessere e cure tra Medioevo e Rinascimento. 
Storie e intrecci di medici e di testi. Lecce: Milella, 131-44.

Brennan, B. (1985). «The Career of Venantius Fortunatus». Traditio, 41, 49-78.

https://doi.org/10.4000/kentron.680


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 286
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Brennan, B. (1995). «Venantius Fortunatus: Byzantine Agent?». Byzantion, 65(1), 7-16.
Brennan, B. (2019). «Weaving with Words: Venantius Fortunatus’s Figurative Acrostics 

on the Holy Cross». Traditio, 74, 27-53.
Brennan, B. (2022). «Episcopal Politics in Sixth-Century Bordeaux: Fortunatus’s 

Hymnus de Leontio episcopo». The Journal of Medieval Latin, 32, 1-20.
Brugisser, P. (2006). «Nobilis-nobilior. De la noblesse sociale à la noblesse spirituelle. 

À propos de la Passion des martyrs d’Agaune d’Aucher de Lyon». RSLR, 42, 147-50.
Bruno, E. (2006). «La poesia odeporica di Venanzio Fortunato». BStudLat, 36, 539-59.
Burchi, P. (1964). s.v. «Donata, Paolina, Rogata, Dominanda, Serotina, Saturnina e 

Ilaria». Bibliotheca sanctorum, vol. 4. Roma: Istituto Giovanni XXIII della Pontificia 
Università Lateranense, 772.

Butcher, J. (2016). «Mira varietate: per una casistica del De tumulis di Giovanni 
Pontano». Critica letteraria, 44(1), 81-92.

Calvino, I. (1979). Se una notte d’inverno un viaggiatore. Torino: Einaudi.
Campanale, M.I. (2011). «Una laudatio secondo i ‘canoni’: il c. 1, 15 di Venanzio 

Fortunato». InvLuc, 33, 23-53.
Campi, P.M. (1651). Dell’Historia Ecclesiastica di Piacenza. Piacenza: Giovanni Bazachi.
Cannavale, E. (1895). Lo Studio di Napoli nel Rinascimento. Napoli: Aurelio Tocco.
Cappelli, G. (2010). «Prolegomeni al De obedientia di Pontano. Saggio interpretativo». 

Rinascimento meridionale, 1, 47-70.
Cappelli, G. (2014). s.v. «Pandone, Porcelio». Dizionario biografico degli italiani, vol. 80. 

Roma: Istituto dell’Enciclopedia italiana, 736-40.
Casanova-Robin, H. (éd.) (2018). Giovanni Pontano. L’Éridan/Eridanus. Paris: Les Belles 

Lettres. Les classiques de l’humanisme 49.
Cassingena-Trévedy, F. (2012). «Son et lumière, la ‘matière’ liturgique des carmina 

de Venance Fortunat: entre l’Adventus de la croix et l’icône de Martin de Tours», 
in «Présence et visages de Venance Fortunat, XIVe centenaire (Abbaye Saint-
Martin de Ligugé, 11-12 décembre 2009)», num. monogr., Camenae, 11. https://
www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/
camenae-n11-avril-2012.

Castelnuovo, E. (2015). «Il pulvis et umbra oraziano in alcuni poeti latini tardoantichi». 
Acme, 1, 179-212. https://doi.org/10.13130/2282-0035/5141.

Cerno, M. (2021). Recensione di S. Boesch Gajano 2020. StudMed, 62(2), 910-13.
Chappuis Sandoz, L. (2013). «Les épigrammes gourmandes de Venance Fortunat». 

Guipponi-Gineste, M.F.; Urlacher-Becht, C. (éds), La renaissance de l’épigramme 
dans la latinité tardive. Actes du colloque de Mulhouse (Mulhouse, 6-7 octobre 2011). 
Paris: De Boccard, 345-60.

Chappuis Sandoz, L. (2017). «Horarum splendor: dépassement du temps dans 
quelques carmina de Venance Fortunat». Bourgain, P.; Tilliette, J.-Y. (éds), Le Sens 
du Temps. Actes du VIIe Congrès du Comité International de Latin Médiéval / The 
Sense of Time. Proceedings of the 7th Congress of the International Medieval Latin 
Committee (Lyon, 10-13.09.2014). Genève: Librairie Droz, 683-700.

Charlet, J.-L. (2008). «Tendances esthétiques de la poésie latine tardive (325-470)». 
AntTard, 16, 159-167.

Cherchi, P. (1989). «Un nuovo (vecchio) inventario della Biblioteca Aragonese». Studi 
di filologia italiana, 47, 255-9.

Cherchi, P.; De Robertis, T. (1990). «Un inventario della biblioteca aragonese». IMU, 
33, 109-347.

Cioran, E. (1937). Lacrimi şi Sfinţi. Bucuresti: Humanitas. Trad. fr.: Des larmes et de 
saints. Trad. et postfacé de S. Stolojan. Paris: L’Herne, 1986. Trad. it.: Lacrime e 
santi. A cura di S. Stolojan; trad. di D. Grange Fiori. Milano: Adelphi, 2002.

Bibliografia generale

https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://doi.org/10.13130/2282-0035/5141


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 287
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Citroni, M. (1986). «Le raccomandazioni del poeta: apostrofe al libro e contatto col 
destinatario». Maia, 38, 111-46.

Clerici, E. (1970). «Note sulla lingua di Venanzio Fortunato». RIL, 104, 219-51.
Collins, R. (1981). «Observations on the Form, Language and Public of the Prose 

Biographies of Venantius Fortunatus in the Hagiography of Merovingian Gaul». 
Clarke, H.B.; Brennan, M. (eds), Columbanus and Merovingian Monasticism. Oxford: 
B.A.R., 105-131.

Condorelli, S. (2008). Il poeta doctus nel V secolo d.C. Aspetti della poetica di Sidonio 
Apollinare. Napoli: Loffredo.

Condorelli, S. (2020a). «Sulle tracce del liber catulliano tra età tardoantica e alto 
medioevo: Venanzio Fortunato». Paideia, 75, 527-50.

Condorelli, S. (2020b). «Sidonio e Venanzio Fortunato». Onorato, M.; Di Stefano, A. 
(a cura di), Lo specchio del modello. Orizzonti intertestuali e Fortleben di Sidonio 
Apollinare. Napoli: Paolo Loffredo, 361-406.

Condorelli, S. (2025). «Ego Fortunatus amore: autorappresentazione di Venanzio 
Fortunato, poeta elegiaco cristiano». Giannotti, F.; Di Rienzo, D. (a cura di), In 
aula ingenti memoriae meae. Forme di autobiografia nella letteratura tardolatina. 
Firenze: Firenze University Press; Siena: USiena Press, 169-90. https://doi.
org/10.36253/979-12-215-0676-1.

Congedo, F. (2019). «I carmina sacra di Antonio Galateo». Dall’Oco, S.; Ruggio, L. (a cura 
di), Antonio Galateo. Dalla Iapigia all’Europa = Atti del Convegno Internazionale di 
Studi nel V Centenario della morte di Antonio Galateo (Galatone-Nardò-Gallipoli-
Lecce, 15-18 novembre 2017). Lecce: Milella, 179-202.

Consolino, F.E. (1977). «Amor spiritualis e linguaggio elegiaco nei Carmina di Venanzio 
Fortunato». ASNP, 7, 1351-68.

Consolino, F.E. (1993). «L’elegia amorosa nel De excidio Thoringiae di Venanzio 
Fortunato». Catanzaro, G.; Santucci, F. (a cura di), La poesia cristiana latina in 
distici elegiaci = Atti del Convegno internazionale (Assisi 20-22 marzo 1992). Assisi: 
Accademia properziana del Subasio, 241-54.

Consolino, F.E. (2003). «Venanzio poeta ai suoi lettori». Venanzio Fortunato e il suo 
tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di S. 
Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 231-68.

Corvisieri, C. (1878). «Il trionfo romano di Eleonora d’Aragona nel giugno del 1473». 
Archivio della Società romana di storia patria, 1, 475-91.

Corvisieri, C. (1887). «Il trionfo romano di Eleonora d’Aragona nel giugno del 1473». 
Archivio della Società romana di storia patria, 10, 629-687.

Courcelle, P. (1948). Histoire littéraire des grandes invasions germaniques. Paris: 
Hachette.

Cristiani, M. (2003). «Venanzio Fortunato e Radegonda. I margini oscuri di un’amicizia 
spirituale». Venanzio Fortunato e il suo tempo = Atti del Convegno internazionale 
di studio (Valdobbiadene, Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; 
Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 dicembre 2001). Treviso: Fondazione 
Cassamarca, 117-32.

Croce, B. (1902). Estetica come scienza dell’espressione e linguistica generale. Palermo: 
Sandron.

Croce, B. (1936a). «Il personaggio che esortò Commynes a scrivere i Mémoires: Angelo 
Catone». Croce, B., Vite di avventure, fede e di passione. Bari: Laterza, 161-78.

Croce, B. (1936b). La poesia. Introduzione alla critica e storia della poesia e della 
letteratura. Bari: Laterza.

https://doi.org/10.36253/979-12-215-0676-1
https://doi.org/10.36253/979-12-215-0676-1


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 288
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Croce, B. (1942). «Intorno ad Angelo Catone». Croce, B., Aneddoti di varia letteratura. 
Bari: Laterza, 114-5.

Curtius, E.R. (1992). Letteratura europea e Medio Evo latino. Firenze: La Nuova Italia. 
Trad. di: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter. Bern: A. Francke, 1948.

D’Amanti, E.R. (2016). «Iustitia ed eloquentia dei dignitari laici della corte austrasiana 
nel VII libro dei Carmina dei Venanzio Fortunato». Manzoli, D. (a cura di), Musa 
medievale. Saggi su temi della poesia di Venanzio Fortunato. Roma: Viella, 39-57.

D’Angelo, F. (2019). «Le parole del pianto nella poesia di Venanzio Fortunato». 
Euphrosyne, 47, 119-60.

D’Angelo, F. (2022). «I modelli classici e tardo-antichi nei carmi odeporici di Venanzio 
Fortunato». Euphrosyne, 50, 61-100.

D’Evelyn, S. (2009). «Gift and the Personal Poetry of Venantius Fortunatus». Literature 
and Theology, 21, 1-10.

Dagianti, F. (1921). Studio sintattico delle Opera poetica di Venanzio Fortunato (VI sec. 
d.C.). Veroli: Tipografia Reali.

Dainotti, P. (2008). «Ancora sulla cosiddetta “nominis commutatio riflessiva”». MD, 
60, 225-36.

Daneloni, A. (2013). «Angelo Poliziano». Bausi, F. et al. (a cura di), Autografi dei letterati 
italiani. Il Quattrocento. Roma: Salerno, 293-329.

De Angelis, A. (2003). «Le “dita separate”: un’ipotesi lessicale e una sintattica per 
l’Indovinello veronese». ZRPh, 119(1), 107-33.

De Divitiis, B. (ed.) (2023). A Companion to the Renaissance in Southern Italy (1350‑1600). 
Leiden; Boston: Brill.

De Ferrari, A. (1979). s.v. «Catone, Angelo». Dizionario biografico degli italiani, vol. 22. 
Roma: Istituto dell’Enciclopedia italiana, 396-9.

De Franceschini, M. (1998). Le ville romane della X Regio (Venetia et Histria). Catalogo 
e carta acheologica dell’insediamento romano nel territorio, dall’età republicana al 
tardo impero. Roma: L’Erma di Bretschneider.

de Frede, C. (1955). «Nota sulla vita dello Studio di Napoli durante il Rinascimento». 
Archivio storico per le province napoletane, 73, 135-46.

de Marinis, T. (1947-52). La biblioteca napoletana dei re d’Aragona. 4 voll. Milano: 
Hoepli.

de Marinis, T. (1952). «Nota su Angelo Catone di Benevento». Pintor, F.; Saitta Revignàs, 
A. (a cura di), Miscellanea di scritti di bibliografia ed erudizione in memoria di Luigi 
Ferreri. Firenze: Leo S. Olschki, 227-31.

de Nicastro, G. (1720). Beneventana Pinacotheca. Beneventi: ex archiepiscopali 
typographia.

de Nichilo, M. (2009). «Per la biblioteca del Pontano». Corfiati, C.; de Nichilo, M. (a 
cura di), Biblioteche nel Regno fra Tre e Cinquecento = Atti del convegno (Bari, 6-7 
febbraio 2008). Lecce: Pensa, 151-69.

De Prisco, A. (2000). Gregorio di Tours agiografo. Tra ricerca e didattica. Padova: 
Imprimitur.

Degl’Innocenti, A. (2007). «L’opera agiografica di Venanzio Fortunato». Degl’Innocenti, 
A.; De Prisco, A.; Paoli, E. (a cura di), Gregorio Magno e l’agiografia fra IV e VII secolo 
= Atti dell’incontro di studio delle Università degli Studi di Verona e Trento (Verona, 
10-11 dicembre 2004). Firenze: SISMEL-Edizioni del Galluzzo, 137-53.

Delbey, É. (2005). «Du locus amoenus au paradis de Venance Fortunat: la grâce et le 
sublime dans la tradition élégiaque». Poignault, R. (éd.), Présence de Catulle et des 
élégiaques latins = Actes du colloque tenu à Tours (Tours, 28-30 novembre 2002). 
Clermont-Ferrand: Centre de recherches André Piganiol – Présence de l’Antiquité, 
225-34.

Bibliografia generale



Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 289
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Delbey, É. (2009). Venance Fortunat ou l’enchantement du monde. Rennes: Presses 
universitaires de Rennes.

Della Corte, F. (1993). «Venanzio Fortunato, il poeta dei fiumi». Venanzio Fortunato 
tra Italia e Francia = Atti del Convegno internazionale di studi (Valdobbiadene, 17 
maggio 1990; Treviso, 18-19 maggio 1990). Treviso: Provincia di Treviso, 137-47.

Derrida, J. (1981). «Les morts de Roland Barthes». Poétique, 47, 269-92.
Di Bonaventura, E. (2016). «Munus e munificenza nei carmi di Venanzio Fortunato: doni 

e obblighi di un Italus in terra di Francia». Manzoli, D. (a cura di), Musa medievale. 
Saggi su temi della poesia di Venanzio Fortunato. Roma: Viella, 59-79.

Di Brazzano, S. (2003). «Profilo biografico di Venanzio Fortunato». Venanzio Fortunato 
e il suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di 
S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 37-72.

Di Brazzano, S. (2020). s.v. «Venanzio Fortunato». Dizionario biografico degli italiani, 
vol. 98. Roma: Istituto dell’Enciclopedia italiana, 509-12.

Di Giovine, C. (ed.) (1988). Flori Carmina. Bologna: Pàtron. Testi e manuali per 
l’insegnamento universitario del latino 24.

Di Meo, A. (2014). «Un poco noto componimento di Porcelio de’ Pandoni e la 
celebrazione del cardinale Pietro Riario nel contesto letterario della Roma 
quattrocentesca». Studi rinascimentali, 12, 25-43.

Di Meo, A. (2015). «La silloge Poemata et epigrammata di Porcelio de’ Pandoni nei 
codici che la tramandano (ms. Urb. Lat. 707 e ms. Vat. Lat. 2856)». Spolia. Journal 
of Medieval Studies, 11, n.s. 1, 1-30.

Di Meo, A. (2017). «Alle soglie di un canzoniere umanistico per il cardinale Pietro Riario: 
l’esordio dei Poemata et epigrammata di Porcelio de’ Pandoni e il suo rapporto 
con la precettistica retorica classica». Studi rinascimentali, 15, 23-7.

Di Pierro, C. (1910). «Zibaldoni autografi di Angelo Poliziano inediti e sconosciuti nella 
R. Biblioteca di Monaco». Giornale storico della letteratura italiana, 55, 1-32.

Di Salvo, L. (2005). Felicis munera mali. Profilo di una dietetica tardoanticanella poesia 
di età romanobarbarica. Roma: Carocci.

Dräger, P. (1999). «Zwei Moselfahrten des Venantius Fortunatus (carmina 6, 8 und 10, 9)». 
KurtrJb, 39, 67-88.

Dufossé, C. (2016). «Théories et vocabulaire de la vision dans les mondes grec 
et latin du IVe au XIIe siècle». ALMA, 74, 21-36. https://doi.org/10.3406/
alma.2016.1194.

Dumézil, B. (2009). «Le patrice Dynamius et son réseau: culture aristocratique et 
transformation des pouvoirs autour des Lérins dans la seconde moitié du VIe 
siècle». Codou, Y.; Lauwers, M. (éds), Lérins, une île sainte de l’Antiquité au Moyen 
Âge. Turnhout: Brepols, 167-94.

Dunsch, B. (2013). «Describe nunc tempestatem. Sea Storm and Shipwreck Type Scenes 
in Ancient Literature». Thompson, C. (ed.), Shipwreck in Art and Literature. Images 
and Interpretations from Antiquity to the Present Day. New York; London: Routledge, 
42-59.

Duval, Y.-M. (2003). «La Vie d’Hilaire de Fortunat de Poitiers: du docteur au 
thaumaturge». Venanzio Fortunato e il suo tempo = Atti del Convegno internazionale 
di studio (Valdobbiadene, Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; 
Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 dicembre 2001). Treviso: Fondazione 
Cassamarca, 133-51.

Eco, U. (2009). Vertigine della lista. Milano: Bompiani.

https://doi.org/10.3406/alma.2016.1194
https://doi.org/10.3406/alma.2016.1194


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 290
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Ehlen, O. (2011). Venantius-Interpretationen. Rhetorische und generische Transgressionen 
beim “neuen Orpheus”. Stuttgart: Steiner. Altertumswissenschaftliches Kolloquium 
22.

Ernst, U. (1991). Carmen figuratum. Geschichte des Figurengedichts von den antiken 
Ursprüngen bis zum Ausgang des Mittelalters. Köln; Weimar; Wien: Böhlau.

Fabi, A. (2025). «Paradigmi eroici nella cosiddetta Ilias Latina». AOQU, 6 (1), 9-40. 
https://doi.org/10.54103/2724-3346/29239.

Fabricius, G. (ed.) (1564). Poetarum veterum ecclesiasticorum opera Christiana, & 
operum reliquiae atque fragmenta: thesaurus catholicae et ortodoxae ecclesiae, & 
antiquitatis religiosae [...] collectus, emendatus, digestus, & commentario quoque 
expositus, diligentia & studio Georgii Fabricii Chemnicensis. Basileae: per Ioannem 
Oporinum.

Favreau, R. (1993). «Fortunat et l’epigraphie». Venanzio Fortunato tra Italia e Francia = 
Atti del Convegno internazionale di studi (Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 
18-19 maggio 1990). Treviso: Provincia di Treviso, 161-73.

Ferrarini, E. (2010). «Gemelli cultores: coppie agiografiche nella letteratura latina del 
VI secolo». Reti Medievali-Rivista, 11(1), 131-47.

Ferrarini, E. (2020). «Troppi agiografi per un santo? Il ‘dossier’ di Medardo di Noyon 
e la questione attributiva di BHL 5864». Alberto, P.F.; Chiesa, P.; Goullet, M. (eds), 
Understanding Hagiography. Studies in the Textual Transmission of Early Medieval 
Saints’ Lives. Florence: SISMEL-Edizioni del Galluzzo, 239‑53.

Ferroni, G. (1983). «Frammenti di discorsi sul comico». Ferroni, G. (a cura di), Ambiguità 
del comico. Palermo: Sellerio, 15-79.

Février, P.-A. (1989). Topographie chrétienne des cités de la Gaule: des origines au milieu 
du VIIIe siècle. Vol. 7, Province ecclésiastique de Narbonne (Narbonensis prima). 
Paris: De Boccard.

Fialon, S. (2018). Mens immobilis. Recherches sur le corpus latin des actes et des 
passions d’Afrique romaine (IIe-VIe siècles). Paris: Institut d’Études Augustiniennes. 
Collection des Études Augustiniennes. Série Antiquité 203.

Fielding, I. (2017). Transformations of Ovid in Late Antiquity. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Figliuolo, B. (1997). «Angelo Catone». Figliuolo, B., La cultura a Napoli nel secondo 
Quattrocento. Udine: Forum, 270-407.

Filangieri, G. (1885). Documenti per la storia, le arti e le industrie delle provincie 
napoletane, vol. 3. Napoli: Tipografia dell’Accademia Reale delle Scienze.

Filosini, S. (2015). «Tra poesia e teologia: gli Inni alla Croce di Venanzio Fortunato». 
Gasti, F.; Cutino, M. (a cura di), Poesia e teologia nella produzione latina dei secoli 
IV-V = Atti della X Giornata Ghisleriana di Filologia classica (Pavia, 16 maggio 2013). 
Pavia: Pavia University Press, 107-32.

Filosini, S. (2020). «Tra elegia lieta ed elegia triste: una rilettura del De excidio 
Thoringiae». BStudLat, 50, 105-26.

Fiocco, D. (2003). «L’immagine del vescovo nelle biografie in prosa di Venanzio 
Fortunato». Venanzio Fortunato e il suo tempo = Atti del Convegno internazionale 
di studio (Valdobbiadene, Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; 
Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 dicembre 2001). Treviso: Fondazione 
Cassamarca, 153-70.

Fo, A. (a cura di) (2018). Gaio Valerio Catullo. Le poesie. Torino: Einaudi.
Fontaine, J. (éd.) (2004). Sulpice Sévère. Vie de saint Martin. 3 vols. 2a éd. Paris: Les 

Éditions du Cerf. Sources Chrétiennes 133-5.
Fontaine, J. (éd.) (2006). Sulpice Sévère. Gallus. Dialogues sur les “vertus” de saint 

Martin. Paris: Les Éditions du Cerf. Sources Chrétiennes 510.

Bibliografia generale

https://doi.org/10.54103/2724-3346/29239


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 291
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Formenti, C. (2020). «Riassunti delle odi nei commenti oraziani di Porfirione e Pseudo-
Acrone». Boehm, I.; Vallat, D. (éds), «Epitome». Abréger les textes antiques. Lyon: 
Maison de l’Orient et de la Méditerranée. https://doi.org/10.4000/books.
momeditions.10687.

Freudenburg, K. (ed.) (2021). Horace. Satires. Book II. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Friedrich, E. (2020). Das Christliche Weltgewebe des Venantius Fortunatus. 
Welktbeziehungen und die Carmina [PhD Dissertation]. Graz: Universität Graz. 
https://unipub.uni-graz.at/obvugrhs/content/titleinfo/5581234.

Fuoco, O. (2019). «Intertestualità ‘diffusa’ in due carmi di Venanzio Fortunato». 
Κοινωνία, 43, 299-312.

Fuoco, O. (2022). «Novus Orpheus lyricus… Venanzio Fortunato e la lirica». FAM, 32, 
n.s. 4, 181-201.

Fuoco, O. (2024). «Aspetti della rappresentazione della natura nei carmina di Venanzio 
Fortunato». Latomus, 83 (2), 271-95.

Furstenberg-Levi, S. (2016). The Academia Pontaniana. A Model of a Humanist Network. 
Leiden; Boston: Brill.

Galli Milić, L. (2011). «L’éloge de la villa et ses variations dans trois élégies de Venance 
Fortunat (carm. 1, 18-20)». Chappuis Sandoz, L. (éd.), Au-delà de l’élégie d’amour. 
Métamorphoses et renouvellements d’un genre latin dans l’Antiquité et à la 
Renaissance. Paris: Classiques Garnier, 171-84.

Garbini, P. (2010). «Ombre del Medioevo latino». Garbini, P. (a cura di), Ombra. Saggi di 
letteratura, arte e musica. Roma: Viella, 97-112.

Garbugino, G. (2014). «Historia Apollonii Regis Tyri». Cueva, E.P.; Byrne, S.N. (eds), 
A Companion to the Ancient Novel. Malden; Oxford; Chichester: Wiley Blackwell, 
133-45.

Garrigues, M.-O. (1968). s.v. «Saturnino vescovo di Tolosa». Bibliotheca sanctorum, 
vol. 11. Roma: Istituto Giovanni XXIII della Pontificia Università Lateranense, 
673-80.

Gasparri, S. (2006). «Tardoantico e alto Medioevo: metodologie di ricerca e modelli 
interpretativi». Carocci, S. (a cura di), Il Medioevo (secoli V-XV). Vol. 8, Popoli, poteri, 
dinamiche. Roma: Salerno, 27-61.

Gasparri, S.; La Rocca, C. (2012). Tempi barbarici. L’Europa occidentale tra antichità e 
medioevo (330-900). Roma: Carocci.

Gasti, F. (a cura di) (2020). Magno Felice Ennodio. La piena del Po (carm. 1,5 H.). Milano: 
La Vita Felice.

Geary, P.J. (1988). Before France and Germany. The Creation and Transformation of the 
Merovingian World. New York; Oxford: Oxford University Press.

Genette, G. (2004). Métalepse. De la figure à la fiction. Paris: Seuil.
George, J.W. (1992). Venantius Fortunatus. A Latin Poet in Merovingian Gaul. Oxford: 

Clarendon Press.
Germano, G. (2005). Il De aspiratione di Giovanni Pontano e la cultura del suo tempo. 

Napoli: Loffredo.
Germano, G. (in corso di stampa). «Tre inni mariani nel De laudibus divinis dell’umanista 

Giovanni Pontano». La Vergine Maria tra devozioni e culture dei secoli XIV e XV = Atti 
dell’VIII incontro di studio di mariologia medievale «Clelia Piastra» (Firenze, 24-25 
maggio 2023). Firenze: Edizioni del Galluzzo per la Fondazione Ezio Franceschini.

Gilles-Raynal, A.-V. (2006). «Le dossier hagiographique de saint Saturnin de Toulouse». 
Goullet, M.; Heinzelmann, M. (éds), Miracles, vies et réécritures dans l’Occident 
médiéval. Ostfildern: J. Thorbecke, 341-405.

https://doi.org/10.4000/books.momeditions.10687
https://doi.org/10.4000/books.momeditions.10687
https://unipub.uni-graz.at/obvugrhs/content/titleinfo/5581234


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 292
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Gioanni, S. (2012). «La culture profane des dictatores chrétiens dans le chancelleries 
franques: l’élégie sur Galesvinthe de Venance Fortunat (Carmen VI, 5)». Biville, F.; 
Lhommé, M.-K.; Vallat, D. (éds), Latin vulgaire – latin tardif IX = Actes du IXe colloque 
international sur le latin vulgaire et tardif (Lyon, 2-6 septembre 2009). Lyon: Maison 
de l’Orient et de la Méditerranée, 933-45.

Godman, P. (1981). «The Anglo-Latin Opus geminatum, from Aldhelm to Alcuin». MAev, 
50, 215‑29.

Godman, P. (1987). Poets and Emperors. Frankish Politics and Carolingian Poetry. 
Oxford: Clarendon Press.

Godman, P. (1995). «Il periodo carolingio». Cavallo, G.; Leonardi, C.; Menestò, E. (a 
cura di), Lo spazio letterario del Medioevo. I. Il Medioevo latino. Vol. 3, La ricezione 
del testo. Roma: Salerno, 339-73.

Goffart, W. (1988). The Narrators of Barbarian History (A.D. 550-800). Jordanes, Gregory 
of Tours, Bede and Paul the Deacon. Princeton: Princeton University Press.

Goldlust, B. (éd.) (2015). Corippe. Un poète latin entre deux mondes. Lyon: Centre 
d’études et de recherches sur l’Occident romain; Paris: De Boccard.

Gordini, G.D. (1964). s.v. «Eugenia, Filippo, Claudia, Sergio, Abdon, Proto e Giacinto». 
Bibliotheca sanctorum, vol. 5. Roma: Istituto Giovanni XXIII della Pontificia 
Università Lateranense, 181-3.

Gottschall, D. (1997). «Teoderico il Grande: rex philosophus». Silvestre, M.L.; Squillante, 
M. (a cura di), Mutatio rerum. Letteratura Filosofia Scienza tra tardo antico e 
altomedioevo = Atti del Convegno di Studi (Napoli, 25-26 novembre 1996). Napoli: 
La Città del Sole, 251‒72.

Graver, M. (1993). «Quaelibet audendi: Fortunatus and the Acrostic». TAPhA, 123, 
219-45.

Grévin, B. (2016). «Un palimpseste sonore. Les rimes cachées de Venance Fortunat». 
Giraud C.; Poirel, D. (éds), La rigueur et la passion. Mélanges en l’honneur de Pascale 
Bourgain. Turnhout: Brepols, 31-44.

Grossi, A. (2003). «Un carmen figuratum di fine XII secolo, lo schema planimetrico della 
basilica di Sant’Ambrogio in Milano e i primi n numeri dispari». Aevum, 77, 299-326.

Guérin, C. (2015). La Voix de la vérité. Témoin et témoignage dans les tribunaux romains 
du Ier siècle av. J.-C. Paris: Les Belles Lettres.

Harrison, S.; Speriani, S. (eds) (2024). Polytropos Ajax. Roots, Evolution, and Reception 
of a Multifaceted Hero. Berlin; Boston: De Gruyter.

Heinzelmann, M. (2003). «La réécriture hagiographique dans l’œuvre de Grégoire 
de Tours». Goullet, M.; Heinzelmann, M. (éds), La réécriture hagiographique dans 
l’Occident médiéval. Transformations formelles et idéologiques. Ostfildern: J. 
Thorbecke, 15-70.

Heinzelmann, M. (2007). «Grégoire de Tours et l’hagiographie mérovingienne». 
Degl’Innocenti, A.; De Prisco, A.; Paoli, E. (a cura di), Gregorio Magno e l’agiografia 
fra IV e VII secolo = Atti dell’incontro di studio delle Università degli Studi di Verona 
e Trento (Verona, 10-11 dicembre 2004). Firenze: SISMEL-Edizioni del Galluzzo, 
155-92.

Heinzelmann, M. (2010). «L’hagiographie mérovingienne: panorama des documents 
potentiels». Goullet, M.; Heinzelmann, M.; Veyrard-Cosme, C. (éds), L’hagiographie 
mérovingienne à travers ses réécritures. Ostfildern: J. Thorbecke, 27-82.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2011a). «Venance Fortunat et la représentation 
littéraire du décor des uillae après Sidoine Apollinaire». Balmelle, C.; Eristov, H.; 
Monier, F. (éds), Décor et architecture en Gaule entre l’Antiquité et le haut Moyen 
Âge = Actes du colloque international, Université de Toulouse II-Le Mirail (Toulouse, 

Bibliografia generale



Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 293
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

9-12 octobre 2008). Bordeaux: Fédération Aquitania, 2011, 391-401. Aquitania, 
Supplément 20.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2011b). «Venance Fortunat et l’esthétique de 
l’ekphrasis dans les Carmina: l’exemple des villas de Léonce de Bordeaux». REL, 
88 (2010), 218-37.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2012). «Le discours sur les édifices religieux 
dans les carmina de Venance Fortunat: entre création poétique originale et 
héritage de Paulin de Nole», in «Présence et visages de Venance Fortunat, 
XIVe centenaire (Abbaye Saint-Martin de Ligugé, 11-12 décembre 2009)», num. 
monogr., Camenae, 11. https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/
revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2013). «Présence de l’édifice chrétien dans les 
épigrammes sur les monuments religieux de Venance Fortunat: intertextualité, 
enjeux poétiques et spirituels». Guiponi-Gineste, M.-F.; Urlacher-Becht, C. (éds), La 
Renaissance de l’épigramme dans la latinité tardive = Actes du colloque de Mulhouse 
(Mulhouse, 6-7 octobre 2011). Paris: De Boccard, 329-44.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2014). «Venance Fortunat et la description du 
castellum de Nizier de Trèves (carm. 3. 12): une retractatio de la description du 
burgus de Pontius Leontius par Sidoine Apollinaire (carm. 22)». Poignault, R.; 
Stoehr-Monjou, A. (éds), Présence de Sidoine Apollinaire. Clermont-Ferrand: Centre 
de recherches André Piganiol – Présence de l’Antiquité, 465-85.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2016). «La thématique du voyage et la figure du 
poète voyageur dans l’œuvre de Venance Fortunat: entre rhétorique, poétique et 
construction de soi». AntTard, 24, 219-30.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2021). «Les lieux de l’épigramme, les lieux dans 
l’épigramme: quelques remarques sur la poétique de Venance Fortunat», in «Les 
“lieux” de l’épigramme latine tardive: vers un élargissement du genre», suppl. 
8, Revue des études tardo-antiques, 9, 225-45. https://www.revue-etudes-
tardo-antiques.fr/ret-supplement-8.

Herbert de la Portbarré-Viard, G. (2023). Naissance du discours sur les édifices chrétiens 
dans la littérature latine occidentale. D’Ambroise de Milan à Grégoire de Tours. 
Turnhout: Brepols. Bibliothèque de l’Antiquité Tardive 41.

Horster, M. (ed.) (2023). Carmina Latina Epigraphica – Developments, Dynamics, 
Preferences. Berlin; Boston: De Gruyter. Corpus inscriptionum Latinarum. 
Auctarium n.s. 7.

Hüttner, T. (2020). Pietas und virtus – spätantike Aeneisimitation in der Iohannis des 
Goripp. Hamburg: Dr. Kovač.

Iacono, A. (1999). Le fonti del Parthenopeus sive Amorum libri II di G. Pontano. Napoli: 
Istituto di Filologia Classica ‘Francesco Arnaldi’ – Università degli Studi di Napoli 
Federico II.

Iacono, A. (2017). Porcelio de’ Pandoni: l’umanista e i suoi mecenati. Momenti di storia 
e di poesia. Con un’Appendice di testi. Napoli: Paolo Loffredo.

Iacono, A. (ed.) (2023). Porcelio de’ Pandoni. Triumphus Alfonsi regis devicta Neapoli. 
Firenze: SISMEL-Edizioni del Galluzzo. Edizione nazionale dei testi della storiografia 
umanistica 15.

Iacono, A. (in corso di stampa). «Un papa e un poeta alla crociata: Pio II e Porcelio de’ 
Pandoni». Cesura.

Jeffrey, J.E. (2002). «Radegund and the Letter of Foundation». Churchill, L.J.; Brown, 
P.R.; Jeffrey J.E. (eds), Women Writing Latin. Vol. 2, Medieval Modern Women Writing 
Latin. New York; London: Routledge, 11-23.

https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://www.revue-etudes-tardo-antiques.fr/ret-supplement-8
https://www.revue-etudes-tardo-antiques.fr/ret-supplement-8


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 294
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Josi, E. (1963). s.v. «Cecilia». Bibliotheca sanctorum, vol. 3. Roma: Istituto Giovanni 
XXIII della Pontificia Università Lateranense, 1064-81.

Kaeppeli, T. (1966). «Antiche biblioteche domenicane». Archivum fratrum 
praedicatorum, 36, 48-50.

Knight, G. (2018). «A New Edition of Venantius Fortunatus: The Art of Translation». 
ExClass, 22, 129-37.

Koebner, R. (1915). Venantius Fortunatus. Seine Persönlichkeit und seine Stellung in der 
geistigen Kultur des Merowinger-Reiches. Leipzig; Berlin: Teubner.

Koet, B.J.; Murphy, E.; Ryökäs, E. (eds) (2024). Deacons and Diakonia in Late Antiquity. 
The Third Century Onwards. Tübingen: Mohr Siebeck.

Krusch, B. (ed.) (1969). Gregorii episcopi Turonensis Miracula et opera minora. MGH, 
Scriptores rerum Merovingicarum I/2. Hannoverae: impensis bibliopolii Hahniani.

Krusch, B.; Levison, W. (edd.) (1951). Gregorii episcopi Turonensis Libri historiarum 
X. MGH, Scriptores rerum Merovingicarum I/1. Hannoverae: impensis bibliopolii 
Hahniani.

La Penna, A. (1993). «Il “lusus” poetico nella tarda antichità. Il caso di Ausonio». 
Momigliano, A.; Schiavone, A. (a cura di), Storia di Roma. Vol. 3/2, L’età tardoantica. 
I luoghi e le culture. Torino: Einaudi, 731-51.

La Penna, A. (1995). «Gli svaghi letterari della nobiltà gallica nella tarda antichità: il 
caso di Sidonio Apollinare». Maia, 47, 3-34.

La Rocca, C. (2003). «Venanzio Fortunato e la società del VI secolo». Venanzio Fortunato 
e il suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di 
S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 15-36.

La Rocca, C. (2005). «Venanzio Fortunato e la società del VI secolo». Gasparri, S. (a 
cura di), Alto medioevo mediterraneo. Firenze: Firenze University Press, 145-67.

Labarre, S. (1998). Le manteau partagé. Deux métamorphoses poétiques de la Vie de 
saint Martin chez Paulin de Périgueux (Ve siècle) et Venance Fortunat (VIe siècle). 
Paris: Institut d’Études Augustiniennes. Collection des Études Augustiniennes. 
Série Antiquité 158.

Labarre, S. (2001). «La poésie visuelle de Venance Fortunat (Poèmes, I-IV) et les 
mosaïques de Ravenne». La littérature et les arts figurés de l’Antiquité à nos jours = 
Actes du XIVe congrès de l’Association Guillaume Budé (Limoges, 25-28 août 1998). 
Paris: Les Belles Lettres, 369-77.

Labarre, S. (2012a). «Images de la spiritualité dans la poésie de Venance Fortunat: 
pasteur, brebis et toison», in «Présence et visages de Venance Fortunat, XIVe 
centenaire (Abbaye Saint-Martin de Ligugé, 11-12 décembre 2009)», num. 
monogr., Camenae, 11. https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/
revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012.

Labarre, S. (2012b). «L’écriture du miracle dans la poésie élégiaque de Venance 
Fortunat (VIe s.)». Biaggini, O.; Milland-Bove, B. (éds), Miracles d’un autre genre. 
Récritures médiévales en dehors de l’hagiographie. Madrid: Casa de Velázquez, 
191-206.

Labarre, S. (2012c). «Venance Fortunat (VIe s.) et l’affirmation d’une identité culturelle 
romaine et chrétienne au royaume des Francs». Langenbacher-Liebgott, J.; Avon, 
D. (éds), Facteurs d’Identité/Faktoren der Identität. Lausanne: Peter Lang, 89-106.

Labarre, S. (éd.) (2016). Paulin de Périgueux. Vie de Saint Martin. Prologue. Livres I-III. 
Paris: Les Éditions du Cerf. Sources Chrétiennes 581.

Labarre, S. (2017). «Réflexion sur la représentation de l’espace chez Venance Fortunat». 
Gerzaguet, C.; Delmulle, J.; Bernard-Valette, C. (éds), Nihil veritas erubescit. 

Bibliografia generale

https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 295
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Mélanges offerts à Paul Mattei par ses élèves, collègues et amis. Turnhout: Brepols, 
591-605.

Labarre, S. (2019). «La figure de saint Martin chez Grégoire de Tours». Judic, B. et al. 
(éds), Un Nouveau Martin. Essor et renouveaux de la figure de saint Martin IVe-XXIe 
siècle. Tours: Presses universitaires François-Rabelais, 205-15.

Labarre, S. (2025). «La réception du Peristephanon de Prudence par Venance 
Fortunat». Cutino, M.; Goldlust, B.; Zarini, V. (éds), La réception de Paulin de Nole 
et de Prudence dans la littérature latine tardive et médiévale. Turnhout: Brepols. 
Studi e testi tardoantichi 28.

Laurens, P. (2012). L’Abeille dans l’ambre. Célébration de l’epigramme de l’epoque 
alexandrine à la fin de la Renaissance. Paris: Les Belles Lettres.

Le Goff, J. (1977). Tempo della Chiesa e tempo del mercante. Saggi sul lavoro e la cultura 
nel Medioevo. Torino: Einaudi.

Lebecq, S. (2004). «Alcuin sur la route». ABPO, 111(3), 15-25. https://doi.
org/10.4000/abpo.1206.

Leclercq, J. (1972). San Pier Damiano. Eremita e uomo di Chiesa. Trad. di A. Pamio. 
Brescia: Morcelliana. Trad. di: Saint Pierre Damien, ermite et homme d’Eglise. Rome: 
Edizioni di Storia e Letteratura, 1960.

Lelli, E. (2004). Critica e polemiche letterarie nei Giambi di Callimaco. Alessandria: 
Edizioni dell’Orso.

Leonardi, C. (1993). «Agiografia». Cavallo, G.; Leonardi, C.; Menestò, E. (a cura di), Lo 
spazio letterario del Medioevo. I. Il Medioevo latino. Vol. 1/2, La produzione del testo. 
Roma: Salerno, 421-62.

Leonardi, C. (a cura di) (1998). Gli umanesimi medievali = Atti del II Congresso 
dell’Internationales Mittellateinerkomitee (Firenze, Certosa del Galluzzo, 11-15 
settembre 1993). Firenze: SISMEL-Edizioni del Galluzzo.

Licandro, O. (2012). L’Occidente senza imperatori. Vicende politiche e costituzionali 
nell’ultimo secolo dell’impero romano d’Occidente, 455-565 d.C. Roma: L’Erma di 
Bretschneider.

Livorsi, L. (2020). Recensione di Kay 2020. CR, 70(2), 406-8.
Livorsi, L. (2023). Venantius Fortunatus’s Life of St Martin. Verse Hagiography between 

Epic and Panegyric. Bari: Edipuglia. Quaderni di «Vetera Christianorum» 36.
Longobardi, C. (2010). «Strofe saffica e innologia: l’apprendimento dei metri nella 

scuola cristiana». Paideia, 65, 371-9.
Loriga, S.; Revel, J. (2022). Une histoire inquiète. Les historiens et le tournant linguistique. 

Paris: Gallimard; Seuil.
Luckhardt, C. (2013). «Gender and Connectivity: Facilitating Religious Travel in the 

Sixth and Seventh Centuries». Comitatus, 44, 29-53.
Maggioni, G.P. (2013). «Iacopo da Voragine tra storia, leggenda e predicazione. 

L’origine del legno della Croce e la vittoria di Eraclio». 1492. Rivista della Fondazione 
Piero della Francesca, 6, 5-30.

Maïer, I. (1965). Les manuscrits d’Ange Politien. Catalogue descriptif, avec dix-neuf 
documents inedits en appendice. Genève: Librairie Droz. Travaux d’Humanisme 
et Renaissance 70.

Malone, E.E. (1950). The Monk and the Martyr: The Monk as the Successor of the Martyr. 
Washington: Catholic University of America Press.

Manca, M. (2003). Fulgenzio. Le età del mondo e dell’uomo. Alessandria: Edizioni 
dell’Orso.

Manca, M. (2021). «Optazianismi. Elementi formulari di un poeta visuale». Manca, 
M.; Venuti, M. (a cura di), Paulo maiora canamus. Raccolta di studi per Paolo 

https://doi.org/10.4000/abpo.1206
https://doi.org/10.4000/abpo.1206


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 296
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Mastandrea. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 161-82. Antichistica 32. http://doi.
org/10.30687/978-88-6969-557-5/011.

Manfredi, M. (a cura di) (1938). Erasmo Percopo. Vita di Giovanni Pontano. Napoli: 
I.T.E.A.

Mantovani, A. (ed.) (2002). Giovanni Pontano. De sermone. Roma: Carocci.
Manzoli, D. (2015). «Il tema della madre nella poesia di Venanzio Fortunato». Spolia. 

Journal of Medieval Studies, 11, n.s. 1, 120-66.
Manzoli, D. (a cura di) (2016). Musa medievale. Saggi su temi della poesia di Venanzio 

Fortunato. Roma: Viella.
Manzoli, D. (2017a). «La processione delle parole. Il verso olonomastico in Venanzio 

Fortunato». Spolia. Journal of Medieval Studies, 13, n.s. 3, 44-89.
Manzoli, D. (2017b). «Tempus fugitivum in Venanzio Fortunato». Bourgain, P.; Tilliette, 

J.-Y. (éds), Le Sens du Temps = Actes du VIIe Congrès du Comité International de Latin 
Médiéval / The Sense of Time. Proceedings of the 7th Congress of the International 
Medieval Latin Committee (Lyon, 10-13.09.2014). Genève: Librairie Droz, 701-20.

Manzoli, D. (2018a). «L’implicazione del corpo nella mistica di Venanzio Fortunato». 
Hagiographica, 25, 1-36.

Manzoli, D. (2018b). «Le gemme di Agnese (Venanzio Fortunato, De virginitate, 
vv. 263‑278)». Cocco, C. et al. (a cura di), Itinerari del testo. Per Stefano Pittaluga. 
Genova: Dipartimento di Antichità, Filosofia e Storia (sezione D.AR.FI.CL.ET.), 
591-609.

Manzoli, D. (2019-20). «Petrarca lettore di Venanzio Fortunato?». Studi petrarcheschi, 
32-33, 99-128.

Manzoli, D. (2020a). «Per l’archeologia della rima cuore-amore». Manzoli, D.; 
Stoppacci, P. (a cura di), Schola cordis. Indagini sul cuore medievale: letteratura, 
teologia, codicologia, scienza. Firenze: Edizioni del Galluzzo per la Fondazione Ezio 
Franceschini, 49-74.

Manzoli, D. (2020b). «Catena d’amore. Valafrido Strabone (Ad amicum) e Venanzio 
Fortunato». Spolia. Journal of Medieval Studies, 16, n.s. 6, 260-79.

Manzoli, D. (2021). «Per il “dossier” agiografico di santa Radegonda». Hagiographica, 
28, 1-40.

March, G.M. (1935). «Alcuni inventari di casa d’Aragona compilati in Ferrara nel secolo 
XVI». Archivio storico per le province napoletane, 60, 287-333.

Marchiaro, M. (2013a). La biblioteca di Pietro Crinito. Manoscritti e libri a stampa della 
raccolta libraria di un umanista fiorentino. Porto: Fédération Internationale des 
Instituts d’Études Mediévales.

Marchiaro, M. (2013b). «Pietro Crinito (Pietro Del Riccio Baldi)». Bausi, F. et al. (a cura 
di), Autografi dei letterati italiani. Il Quattrocento. Roma: Salerno, 123-30.

Marrou, H.-I. (1932). «La vie intellectuelle au forum de Trajan et au forum d’Auguste». 
MEFR, 49, 93-110.

Masciadri, V. (2004). «Pange lingua: Überlegungen zu Text und Kontext». Aevum, 78, 
185-210.

Massaro, M. (2018). «Questioni di autenticità di iscrizioni metriche (o affettive)». Gallo, 
F.; Sartori, A. (a cura di), Spurii lapides. I falsi nell’epigrafia latina. Milano: Biblioteca 
Ambrosiana, 93-135.

Mastandrea, P. (2019). «Il Tardo-antico nel Post-moderno. Introduzione a “Il calamo 
della memoria” VIII». Veronesi, V. (a cura di), Il calamo della memoria. Riuso di testi 
e mestiere letterario nella tarda antichità. Vol. 8, Raccolta delle relazioni discusse 
nell’VIII incontro internazionale di Venezia (Venezia, Palazzo Malcanton Marcorà, 
24-26 ottobre 2018). Trieste: Edizioni Università di Trieste, 1-24.

Bibliografia generale

http://doi.org/10.30687/978-88-6969-557-5/011
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-557-5/011


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 297
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Mastandrea, P. (2022). «Punica rostra: epos marziale, parodia elegiaca». Borgna, A.; 
Lana, M. (a cura di), Epistulae a familiaribus. Per Raffaella Tabacco. Alessandria: 
Edizioni dell’Orso, 349-58.

Mastandrea, P. (2024). «Per l’analisi e l’emendazione del testo di Vespa (Iudicium 
coci et pistoris, AL 199 Riese = 190 S.B.)». Venuti, M. (a cura di), Il calamo della 
memoria. Riuso di testi e mestiere letterario nella tarda antichità. Vol. 10, Raccolta 
delle relazioni discusse nel X incontro internazionale di Venezia (Venezia, 17-18 
ottobre 2023). Trieste: Edizioni Università di Trieste, 159-92. https://doi.
org/10.13137/978-88-5511-549-0/36532.

Mastandrea, P.; Tessarolo, L. (2010). PoetriaNova 2. A CD-ROM of Latin Medieval Poetry 
(650-1250 A.D.). With a Gateway to Classical and Late Antiquity Texts. Florence: 
SISMEL-Edizioni del Galluzzo.

Mazzocato, G.D. (2011). Il vino e il miele. A tavola con Venanzio Fortunato. Biografia non 
autorizzata di un grande trevigiano. Treviso: Compiano.

Mazzoli, G. (2007-08). «Memoria dei poeti in Ven. Fort. carm. VII 12». IFilolClass, 7, 71-82.
Meier, J.P. (2001). Un ebreo marginale. Ripensare il Gesù storico. Vol. 1, Le radici del 

problema e della persona. Brescia: Queriniana. Trad. di: A Marginal Jew. Rethinking 
the Historical Jesus. Vol. 1, The Roots of the Problem and the Person. New York: 
Doubleday, 1991.

Memoli, A.F. (1952). Il ritmo prosaico in Venanzio Fortunato. Mercato San Severino: 
Tipografia Moriniello.

Memoli, A.F. (1957). «La sententia nelle prose di Venanzio Fortunato come espressione 
di vita e di stile». Nuovo Didaskaleion, 7, 25-42.

Meneghetti, A. (1917). La latinità di Venanzio Fortunato. Torino: Scuola tipografica 
salesiana.

Merrills, A. (2023). War, Rebellion and Epic in Byzantine North Africa. A Historical Study 
of Corippus’ Iohannis. Cambridge: Cambridge University Press.

Merzdorf, T. (ed.) (1855). Karolellus. Beitrag zum Karlssagenkreis. Aus dem einzigen 
Pariser Drucke herausgegeben. Oldenburg: G. Stalling.

Meyer, W. (1901). Der Gelegenheitsdichter Venantius Fortunatus. Berlin: Weidmann.
Mondin, L. (2021). «I consoli di Dio: un topos poetico cristiano». Manca, M.; 

Venuti, M. (a cura di), Paulo maiora canamus. Raccolta di studi per Paolo 
Mastandrea. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 325-50. Antichistica 32. http://doi.
org/10.30687/978-88-6969-557-5/022.

Mondin, L. (2025). «Libri e scrittura nella poesia di Venanzio Fortunato». Bucossi, A. 
et al. (a cura di), Philogrammatos. Studi offerti a Paolo Eleuteri. Venezia: Edizioni 
Ca’ Foscari, 167‑81. Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9. http://doi.
org/10.30687/978-88-6969-975-7/010.

Mondin, L.; Cristante, L. (2010). «Per la storia antica dell’Antologia Salmasiana». AL. 
Rivista di studi di Anthologia Latina, 1, 303-45.

Monti Sabia, L. (ed.) (1974). Iohannis Ioviani Pontani De tumulis. Napoli: Liguori.
Monti Sabia, L. (1989). «Per l’edizione critica del De laudibus divinis di Giovanni 

Pontano». InvLuc, 11, 361-409.
Monti Sabia, L. (2010). «Tre momenti nella poesia elegiaca del Pontano». Monti Sabia, 

L.; Monti, S., Studi su Giovanni Pontano. A cura di G. Germano. Messina: Centro 
interdipartimentale di studi umanistici, 653-727.

Morerod, J.-D.; Morerod, C.; Petoletti, M. (éds) (2020). Benedetto da Piglio. Libellus 
penarum. Traduit par L. Chappuis Sandoz et C. Morerod. Lausanne: Société 
d’histoire de la Suisse romande.

Murray, A.C. (ed.) (2016). A Companion to Gregory of Tours. Leiden; Boston: Brill.

https://doi.org/10.13137/978-88-5511-549-0/36532
https://doi.org/10.13137/978-88-5511-549-0/36532
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-557-5/022
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-557-5/022
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-975-7/010
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-975-7/010


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 298
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Murray, A.C. (2022). The Merovingians: Kingship, Institutions, Law, and History. New 
York; London: Routledge.

Navalesi, K.E. (2020). The Prose Lives of Venantius Fortunatus: Hagiography, Lay Piety 
and Pastoral Care in Sixth-Century Gaul [PhD Dissertation]. Urbana-Champaign: 
University of Illinois. https://hdl.handle.net/2142/109426.

Navarra, L. (1979). «A proposito del De navigio suo di Venanzio Fortunato in rapporto 
alla Mosella di Ausonio e agli “itinerari” di Ennodio». Studi storico-religiosi, 3, 
79-131.

Navarra, L. (1981). «Venanzio Fortunato: stato degli studi e proposte di ricerca». 
Simonetti, M.; Simonetti Abbolito, G.; Fo, A. (a cura di), La cultura in Italia fra 
tardo antico e alto medioevo = Atti del Convegno (Roma, Consiglio Nazionale delle 
Ricerche, 12-16 novembre 1979). 2 voll. Roma: Herder, 605-10.

Nazzaro, A.V. (1993). «Intertestualità biblico-patristica e classica in testi poetici di 
Venanzio Fortunato». Venanzio Fortunato tra Italia e Francia = Atti del Convegno 
internazionale di studi (Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 18-19 maggio 
1990). Treviso: Provincia di Treviso, 99-135.

Nazzaro, A.V. (1997). «L’agiografia martiniana di Sulpicio Severo e le parafrasi epiche di 
Paolino di Périgueux e Venanzio Fortunato». Silvestre, M.L.; Squillante, M. (a cura 
di), Mutatio rerum. Letteratura Filosofia Scienza tra tardo antico e altomedioevo 
= Atti del Convegno di Studi (Napoli, 25-26 novembre 1996). Napoli: La Città del 
Sole, 301-46.

Nazzaro, A.V. (2003). «La Vita Martini di Sulpicio Severo e la parafrasi esametrica 
di Venanzio Fortunato». Venanzio Fortunato e il suo tempo = Atti del Convegno 
internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 
2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 dicembre 2001). Treviso: 
Fondazione Cassamarca, 171-210.

Nocentini, A. (2024). «Se pareba boves: l’incipit dell’Indovinello veronese». AGI, 109(1), 
43-56.

Norden, E. (1913). Agnostos Theos. Untersuchungen zur Formengeschichte religiöser 
Rede. Leipzig; Berlin: Teubner.

Norelli, E. (2008). «Considerazioni di metodo sull’uso delle fonti per la ricostruzione 
della figura storica di Gesù». Prinzivalli, E. (a cura di), L’enigma Gesù. Fonti e metodi 
per la ricerca storica. Roma: Carocci, 19-67.

Oriani, L. (2024). La biblioteca di Alfonso d’Aragona e di Ippolita Maria Sforza, duchi di 
Calabria. Napoli: FedOA Press.

Origlia, G. (1753). Istoria dello Studio di Napoli, vol. 1. Napoli: nella Stamperia di 
Giovanni di Simone.

Orlandi, G. (1996). «Un dilemma editoriale: ortografia e morfologia nelle Historiae di 
Gregorio di Tours». Filologia mediolatina, 3, 35-71.

Otto, A. (1890). Die Sprichwörter und sprichwörtlichen Redensarten der Römer. 
Gesammelt und erklärt von A. Otto. Leipzig: Teubner.

Paolucci, P. (2002). Profilo di una dietetica tardoantica. Saggio sull’Epistula Anthimi 
de observatione ciborum ad Theodoricum regem Francorum. Napoli: Edizioni 
Scientifiche Italiane.

Parenti, G. (1985). Poeta Proteus alter. Forma e storia di tre libri di Pontano. Firenze: 
Leo S. Olschki.

Parenti, G. (1987). «L’invenzione di un genere, il Tumulus pontaniano». Interpres, 7, 
125-58.

Paris, G. (1865). De Pseudo-Turpino. Parisiis: apud A. Franck.
Pavan, M. (1993). «Venanzio Fortunato tra Venetia, Danubio e Gallia merovingica». 

Venanzio Fortunato tra Italia e Francia = Atti del Convegno internazionale di studi 

Bibliografia generale

https://hdl.handle.net/2142/109426


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 299
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

(Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 18-19 maggio 1990). Treviso: Provincia 
di Treviso, 11-23.

Pavoni, M. (2016). «Un nuovo ideale di donna. La dulcedo da Venanzio ai poeti della 
Loira». Manzoli, D. (a cura di), Musa medievale. Saggi su temi della poesia di Venanzio 
Fortunato. Roma: Viella, 107-25.

Pégolo, L. (2016). «Poesía, dogma y política en la Antigüedad Tardía: el caso de 
Venancio Fortunato y los Carmina Figurata». Anales de Historia Antigua, Medieval 
y Moderna, 50, 55-68.

Peršič, A. (2003). «Venanzio Fortunato e la tradizione teologica aquileiese». Venanzio 
Fortunato e il suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, 
Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 
novembre-1 dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 403-63.

Petrucci, A. (1988). «Biblioteca, libri, scritture nella Napoli aragonese». Cavallo, G. (a 
cura di), Le biblioteche nel mondo antico e medievale. Roma-Bari: Laterza, 187-202.

Piacentini, A. (2020). «L’intertextualité dans l’œuvre de Benedetto da Piglio: sondages 
préliminaires». Morerod, J.-D.; Morerod, C.; Petoletti, M. (éds), Benedetto da Piglio. 
Libellus penarum. Traduit par L. Chappuis Sandoz et C. Morerod. Lausanne: Société 
d’histoire de la Suisse romande, 209-45.

Pietri, C. (1976). Roma Christiana. Recherches sur l’Église de Rome, son organisation, sa 
politique, son idéologie de Miltiade à Sixte III (311-440). 2 vols. Rome: École française 
de Rome.

Pietri, L. (1983). La ville de Tours du IVe au VIe siècle. Naissance d’une cité chrétienne. 
Rome: École française de Rome.

Pietri, L. (1992). «Venance Fortunat et ses commanditaires: un poète italien dans 
la société gallo-franque». Committenti e produzione artistico-letteraria nell’Alto 
Medioevo occidentale = Atti della XXXIX Settimana di studio del Centro Italiano di 
Studi sull’Alto Medioevo (Spoleto, 4-10 aprile 1991). Spoleto: Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo, 729-54.

Pietri, L. (2001). «Vt pictura poesis: à propos de quelques poèmes de Venance 
Fortunat». Pallas, 56, 175-86.

Pietri, L. (2003). «Fortunat, chantre chrétien de la nature». Venanzio Fortunato e il suo 
tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di S. 
Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 317-30.

Pietri, L. (2012). «Autobiographie d’un poète chrétien: Venance Fortunat, un émigré 
en terre d’exil ou un immigré parfaitement intégré?», in «Présence et visages de 
Venance Fortunat, XIVe centenaire (Abbaye Saint-Martin de Ligugé, 11-12 décembre 
2009)», num. monogr., Camenae, 11. https://www.saprat.fr/instrumenta/
revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012.

Pietri, L. (éd.) (2020). Grégoire de Tours. La Gloire des martyrs. Paris: Les Belles Lettres. 
Classiques de l’histoire au Moyen Âge 57.

Pini, L. (2006). «Omero, Menandro e i “classici” latini negli Apophoreta di Marziale: 
criteri di selezione e ordinamento». RFIC, 135, 443-78.

Pipitone, G. (2011). «Tra Optaziano Porfirio e Venanzio Fortunato: nota intorno alla 
lettera a Siagrio». Revue des études tardo-antiques, 1, 119-27.

Pisacane, M. (2002). «Il carme Ad Iustinum et Sophiam Augustos di Venanzio Fortunato». 
VetChr, 39, 303-42.

Placanica, A. (2005). «Venantius Fortunatus. Carmina». Chiesa, P.; Castaldi, L. (a cura 
di), Te.Tra. 2. La trasmissione dei testi latini del Medioevo / Mediaeval Latin Texts and 
Their Transmission. Firenze: SISMEL-Edizioni del Galluzzo, 526‑38.

https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 300
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Polara, G. (1994). «Parole ed immagine nei carmi figurati di età carolina». Testo e 
immagine nell’Alto Medioevo = Atti della XLI Settimana di studio del Centro Italiano 
di Studi sull’Alto Medioevo (Spoleto, 15-21 aprile 1993). Spoleto: Centro Italiano di 
Studi sull’Alto Medioevo, 245-73.

Polara, G. (2003). «I carmina figurata di Venanzio Fortunato». Venanzio Fortunato e il 
suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di 
S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 211-29.

Pricoco, S. (1989). «Un esempio di agiografia regionale: la Sicilia». Santi e demoni 
nell’Alto Medioevo occidentale (secoli V-XI) = Atti della XXXVI Settimana di studio 
del Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo (Spoleto, 7-13 aprile 1988). Spoleto: 
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 319-80.

Pricoco, S. (1993). «Gli scritti agiografici in prosa di Venanzio Fortunato». Venanzio 
Fortunato tra Italia e Francia = Atti del Convegno internazionale di studi 
(Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 18-19 maggio 1990). Treviso: Provincia 
di Treviso, 175-93.

Princiotta, S. (2017). Il De laudibus divinis di Giovanni Gioviano Pontano. Studio storico 
e filologico, edizione critica e commento [tesi di dottorato]. Macerata: Università 
degli Studi di Macerata.

Princiotta, S. (ed.) (2020). Giovanni Pontano. Le lodi divine. Napoli: La scuola di 
Pitagora.

Prinzivalli, E. (2022). «Le molteplici forme della vita religiosa dal I al VI secolo. 
Dall’ascetismo domestico delle origini alla prima regola monastica scritta per 
donne». Lirosi, A.; Saggioro, A. (a cura di), Religioni e parità di genere. Percorsi 
accidentati. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 57-77.

Quacquarelli, A. (1984). «Poesia e retorica in Venanzio Fortunato». La poesia 
tardoantica: tra retorica, teologia e politica = Atti del V Corso della Scuola Superiore 
di Archeologia e Civiltà Medievali (Erice, 6-12 dicembre 1981). Messina: Centro di 
studi umanistici, 431-65.

Quesnel, S. (1976). Présentation, édition, traduction et commentaire de la Vita Martini 
de Venance Fortunat, livre I [thèse de doctorat]. Lille: Université Lille-III.

Raczynska, A. (2009). «Il motivo della metamorfosi nel Tumulus Ielseminae puellae in 
florem versae di Giovanni Pontano». Romanica Cracoviensia, 9, 81-91.

Rèal, I. (2007). «Discours multiples, pluralité des pratiques: séparations, divorces, 
répudiations, dans l’Europe chrétienne du haut Moyen Âge (VIè-IXè siècles) d’après 
les sources normatives et narratives». Santinelli, E. (éd.), Répudiation, séparation, 
divorce dans l’Occident médiéval = Actes du colloque (Valenciennes, 17-18 novembre 
2005). Valenciennes: Presses Universitaires de Valenciennes, 157-80.

Repullés, M. (ed.) (1875). Inventario de los libros de don Fernando de Aragón, Duque de 
Calabria. Madrid: Imprenta y Estereotipia de Aribau y Ca.

Reydellet, M. (1981). La royauté dans la littérature latine de Sidoine Apollinaire à Isidore 
de Séville. Rome: École française de Rome.

Reydellet, M. (1997). «Tours et Poitiers: les relations entre Grégoire et Fortunat». 
Gauthier, N.; Galinié, H. (éds), Grégoire de Tours et l’espace gaulois. Actes du Congrès 
international (Tours, 3-5 novembre 1994). Tours: Association Grégoire 94, 159-67.

Reydellet, M. (2012). «Fortunat et la fabrique du vers», in «Présence et visages de 
Venance Fortunat, XIVe centenaire (Abbaye Saint-Martin de Ligugé, 11-12 décembre 
2009)», num. monogr., Camenae, 11. https://www.saprat.fr/instrumenta/
revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012.

Ricciardi, R. (1990). s.v. «Del Riccio Baldi, Pietro». Dizionario biografico degli italiani, 
vol. 38. Roma: Istituto dell’Enciclopedia italiana, 265-8.

Bibliografia generale

https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012
https://www.saprat.fr/instrumenta/revues/revue-en-ligne-camenae/camenae-n11-avril-2012


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 301
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Rinaldi, M. (2007-08). «Per un nuovo inventario della biblioteca di Giovanni Pontano». 
SMU, 5-6, 163-97.

Roberto, U. (2012). Roma capta. Il Sacco della città dai Galli ai Lanzichenecchi. Roma-
Bari: Laterza.

Roberts, M. (1989). The Jeweled Style. Poetry and Poetics in Late Antiquity. Ithaca; 
London: Cornell University Press.

Roberts, M. (1993). Poetry and the Cult of Martyrs. The Liber Peristephanon of 
Prudentius. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Roberts, M. (1994). «The Description of Landscape in the Poetry of Venantius 
Fortunatus. The Moselle Poems». Traditio, 49, 1-22.

Roberts, M. (2001). «Venantius Fortunatus’ Elegy on the Death of Galswintha 
(Carm. 6.5)». Mathisen, R.W; Shanzer, D. (eds), Society and Culture in Late Antique 
Gaul. Revisiting the Sources. Aldershot: Ashgate, 298-312.

Roberts, M. (2006). «Bringing up the Rear. Continuity and Change in the Latin Poetry 
of Late Antiquity». Papy, J.; Verbaal, W.; Maes, Y. (eds), Latinitas Perennis. Vol. 1, 
The Continuity of Latin Literature. Leiden; Boston: Brill, 141-67.

Roberts, M. (2009a). «Venantius Fortunatus and the Uses of Travel in Late Latin Poetry». 
Harich-Schwarzbauer, H.; Schierl, P. (Hrsgg.), Lateinische Poesie der Spätantike. 
Internationale Tagung in Castelen bei Augst (Augst, 11.-13. Oktober 2007). Basel: 
Schwabe, 293-306. Schweizerische Beiträge zur Altertumswissenschaft 36.

Roberts, M. (2009b). The Humblest Sparrow. The Poetry of Venantius Fortunatus. Ann 
Arbor: University of Michigan Press.

Roberts, M. (2011-2012). «Light, Color, and Visual Illusion in the Poetry of Venantius 
Fortunatus». DOP, 65-66, 113-20.

Roberts, M. (2016a). «Stylistic Innovation and Variation in the Poetry of Venantius 
Fortunatus». Herbert de la Portbarré-Viard, G.; Stoehr-Monjou, A. (éds), Studium 
in libris. Mélanges en l’honneur de Jean-Louis Charlet. Paris: Institut d’Études 
Augustiniennes, 169-82. Collection des Études Augustiniennes. Série Antiquité 
201.

Roberts, M. (2016b). «Venantius Fortunatus and Gregory of Tours: Poetry and 
Patronage». Murray, A.C. (ed.), A Companion to Gregory of Tours. Leiden; Boston: 
Brill, 35-59.

Roberts, M. (2017b). «Venantius Fortunatus on Poetry and Song». MD, 78, 83-103.
Rollet, A. (1996). «L’Arcadie chrétienne de Venance Fortunat. Un projet culturel, 

spirituel et social dans la Gaule mérovingienne». Médiévales, 31, 109-27.
Rosada, G. (1993). «Il “viaggio” di Venanzio Fortunato ad Turones: il tratto da Ravenna 

ai Breonum loca e la strada per submontana castella». Venanzio Fortunato tra Italia 
e Francia = Atti del Convegno internazionale di studi (Valdobbiadene, 17 maggio 
1990 – Treviso, 18-19 maggio 1990). Treviso: Provincia di Treviso, 25-57.

Rosada, G. (2003). «Venanzio Fortunato e le vie della devozione». Venanzio Fortunato e 
il suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di 
S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 331-62.

Rouche, M. (2003). «Le mariage et le célibat consacré de sainte Radegonde». Rouche, 
M., Le choc des cultures. Romanité, Germanité, Chrétienté durant le Haut Moyen Âge. 
Lille: Presses universitaires du Septentrion, 283-98.

Sabbadini, R. (1914). Le scoperte dei codici latini e greci ne’ secoli XIV e XV, vol. 2. Firenze: 
Sansoni.

Santelia, S. (2016). «Sidonio Apollinare, carm. 23.101-66: una proposta paideutica?». 
Lexis, 34, 425-44.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 302
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Santelia, S. (ed.) (2023). Sidonio Apollinare. Carmina minora. Napoli: Paolo Loffredo. 
Studi latini n.s. 97.

Santorelli, P. (2003). «Le prefazioni alle vitae in prosa di Venanzio Fortunato». Venanzio 
Fortunato e il suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, 
Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 
novembre-1 dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 291-315.

Santorelli, P. (2007). «Confessioni di un vescovo goloso (Venanzio Fortunato, Carm. 
XI, 6.9.10.14.20.22a.23)». Mazzucco, C. (a cura di), Riso e comicità nel cristianesimo 
antico = Atti del convegno di Torino, 14-16 febbraio 2005, e altri studi. Alessandria: 
Edizioni dell’Orso, 737-55.

Santorelli, P. (2010). «Venanzio Fortunato e le Muse (praef. 4; carm. 7, 8, 23-30; 7, 12, 
11-32; 8, 18, 1-8; 9, 7, 17-20; 10, 9, 51-54; 11, 23, 6s; App. 12, 1-4)». Burini, C.; De 
Gaetano, M., La poesia tardoantica e medievale = Atti del IV Convegno internazionale 
di studi (Perugia, 15-17 novembre 2007). Alessandria: Edizioni dell’Orso, 293-308.

Sardella, T. (2013). «La fine del mondo antico e il problema storiografico della 
Tarda Antichità: il ruolo del cristianesimo». Chaos e Kosmos, 14. http://www.
chaosekosmos.it.

Sartor, I. (1993). «Venanzio Fortunato nell’erudizione, nella tradizione e nel culto 
in area veneta». Venanzio Fortunato tra Italia e Francia = Atti del Convegno 
internazionale di studi (Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 18-19 maggio 
1990). Treviso: Provincia di Treviso, 267-76.

Šašel, J. (1981). «Il viaggio di Venanzio Fortunato e la sua attività in ordine alla politica 
bizantina». Aquileia e l’Occidente = Atti dell’XI Settimana di studi aquileiesi (Aquileia, 
24-30 aprile 1980). Udine: Arti grafiche friulane, 359-75.

Scanzo, R. (2006). «Leggere l’immagine, vedere la poesia: carmina figurata 
dall’antichità a Optaziano e Rabano Mauro, al New Dada e oltre». Maia, 58, 249-94.

Schmidt, P.G. (ed.) (1996). Karolellus atque Pseudo-Turpini Historia Karoli Magni et 
Rotholandi. Stutgardiae; Lipsiae: in aedibus B.G. Teubneri. Bibliotheca scriptorum 
Graecorum et Romanorum Teubneriana.

Sfameni, C. (2006). Ville residenziali nell’Italia tardoantica. Bari: Edipuglia.
Shanzer, D. (2005). «Gregory of Tours and Poetry: Prose into Verse and Verse into 

Prose». PBA, 129, 303-19.
Shaw, R. (2016). «Chronology, Composition, and Authorial Conception in the Miracula». 

Murray, A.C. (ed.), A Companion to Gregory of Tours. Leiden; Boston: Brill, 102-40.
Simon, G. (1958). «Untersuchungen zur Topik der Widmungsbriefe mittelalterlicher 

Geschichtsschreiber bis zum Ende des 12. Jahrhunderts. Erster Teil». AfD, 4, 52-119.
Simonetti, M.; Prinzivalli, E. (2010). Storia della letteratura cristiana antica. Firenze: 

EDB.
Smolak, K. (2019). «“Accept a Roman Song with a Kindly Heart!”. Latin Poetry in 

Bizantium». Hörandner, W.; Rhoby, A.; Zagklas, N. (eds), A Companion to Byzantine 
Poetry. Leiden; Boston: Brill, 307-30.

Soler, J. (2005). Écritures du voyage. Héritages et inventions dans la littérature 
latine tardive. Paris: Institut d’Études Augustiniennes. Collection des Études 
Augustiniennes. Série Antiquité 177.

Soler, J. (2021). «Progression géographique et régression mémorielle dans le De 
reditu de Rutilius Namatianus». Galtier, F. (éd.), Voyage et mémoire dans l’Antiquité 
romaine. Les écrits latins sur le voyage et leurs enjeux mémoriels. https://doi.
org/10.52497/viatica2051.

Speriani, S. (2019). Aiace. Un eroe romano. Storie e metamorfosi di un mito greco a 
Roma [tesi di perfezionamento]. Pisa: Scuola Normale Superiore. https://hdl.
handle.net/11384/86180.

Bibliografia generale

http://www.chaosekosmos.it
http://www.chaosekosmos.it
https://doi.org/10.52497/viatica2051
https://doi.org/10.52497/viatica2051
https://hdl.handle.net/11384/86180
https://hdl.handle.net/11384/86180


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 303
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Spineto, N. (2025). «La storia delle religioni: prospettive, metodi, categorie». 
Barcellona, R.; Mursia, A.; Rotondo, A. (a cura di), Politeismi Cristianesimi 
Paganesimi. Strumenti e metodi per percorsi diacronici fra religioni. Soveria 
Mannelli: Rubbettino, 23-37.

Squire, M. (2017). «POP Art. The Optical Poetics of Publius Optatianus Porphyrius». 
Elsner, J.; Lobato, J.E. (eds), The Poetics of Late Latin Literature. Oxford: Oxford 
University Press, 25-99.

Stella, F. (2003). «Venanzio Fortunato nella poesia mediolatina». Venanzio Fortunato e 
il suo tempo = Atti del Convegno internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di 
S. Gregorio Magno, 29 novembre 2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 
dicembre 2001). Treviso: Fondazione Cassamarca, 269-90.

Stella, F. (2020). «Venantius Fortunatus in Medieval Latin Poetry and the Occurrences 
of dulcedo». Stella, F., Digital Philology and Quantitative Criticism of Medieval Latin 
Literature. Turnhout: Brepols, 11-36.

Stoehr-Monjou, A. (2021). «Enjeux mémoriels d’un récit de voyage de Lyon à Rome: 
Sidoine Apollinaire (Lettre I, 5)». Galtier, F. (éd.), Voyage et mémoire dans l’Antiquité 
romaine. Les écrits latins sur le voyage et leurs enjeux mémoriels. https://doi.
org/10.52497/viatica2059.

Szövérffy, J. (1966). «Venantius Fortunatus and the Earliest Hymns to the Holy Cross». 
Classical Folia, 20, 107-22.

Tafuri, G.B. (1744). Istoria degli scrittori nati nel Regno di Napoli, vol. 2/2. Napoli: nella 
stamperia del Mosca.

Tardi, D. (1927). Fortunat. Étude sur un dernier représentant de la poésie latine dans la 
Gaule Mérovingienne. Paris: Boivin & Cie.

Tarquinio, F. (2016). «Omnes una manet sors inreparabilis horae: il tema della morte 
nella poesia di Venanzio Fortunato». Manzoli, D. (a cura di), Musa medievale. Saggi 
su temi della poesia di Venanzio Fortunato. Roma: Viella, 127-66.

Tasca, L. (2023). «Il Linguistic turn in prospettiva. Su Une histoire inquiète di Sabina 
Loriga e Jacques Revel». Passato e presente, 119, 136-41.

Thierry, A. (1994). Storie dei Merovingi. Trad. di L. Michelini Tocci. Parma: Guanda. 
Trad. di: Récits des temps mérovingiens. Précédés de considérations sur l’histoire 
de France. 2 vols. 2a éd. Paris: Just Tessier, 1842.

Thorndike, L. (1934). A History of Magic and Experimental Science, vol. 4. New York: 
Columbia University Press.

Tilliette, J.-Y. (2018). «La réception de la poésie épique médiolatine, ses heurs et ses 
malheurs: quelques cas d’espèce». MLatJb, 53, 187-204.

Todorov, T. (1995). Poetica della prosa: le leggi del racconto. Trad. di E. Ceciarelli. 
Milano: Bompiani.

Toscano, G. (a cura di) (1998). La Biblioteca Reale di Napoli al tempo della dinastia 
aragonese = Catalogo della mostra (Napoli, Castel Nuovo, 30 settembre-15 
dicembre 1998). València: Generalitat Valenciana.

Toscano, G. (2010). «Le biblioteche dei sovrani aragonesi di Napoli». Arbizzoni, G.; 
Bianca, C.; Peruzzi, M. (a cura di), Principi e signori. Le Biblioteche nella seconda 
metà del Quattrocento = Atti del convegno (Urbino, 5-6 giugno 2008). Urbino: 
Accademia Raffaello, 163-216.

Toscano, G. (2023). «La librairie des rois aragonais de Naples de sa fondation à sa 
dispersion». Bulletin du bibliophile, 2, 205-46.

Treffort, C. (2013). «Tissage textuel et transcendance du signe: autour des poésies 
visuelles du haut Moyen Âge». Revista de poética medieval, 27, 45-59.

Tristano, C. (1989). La biblioteca di un umanista calabrese. Aulo Giano Parrasio. 
Manziana: Vecchiarelli.

https://doi.org/10.52497/viatica2059
https://doi.org/10.52497/viatica2059


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 304
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Tversky, A.; Kahneman, D. (1974). «Judgment under Uncertainty: Heuristics and 
Biases». Science, 185, 1124-31.

Tyrrell, V.A. (2019). Merovingian Letters and Letter Writers. Turnhout: Brepols.
Ughelli, F. (1717). Italia sacra, vol. 2. Venetiis: apud Sebastianum Coleti.
Usener, K. (2015). «Das Kreuz in der Literatur – Die Literatur im Kreuz». Haacker, K.; 

Michael, A.; Kreuzer, S. (Hrsgg), Kreuzestheologie. Beiträge zum Verständnis des 
Todes Jesu. Tübingen: Mohr Siebeck, 119-49.

Van Dam, R. (ed.) (1988). Gregory of Tours. Glory of the Martyrs. Liverpool: Liverpool 
University Press. Translated Texts for Historians 4.

Vannetti, M. (2024). «In ieiunorum pinguedine. Il ruolo dell’ascetismo alimentare in 
Santa Radegonda». I quaderni del m.æ.s. Journal of mediæ ætatis sodalicium, 22, 
82-108. https://doi.org/10.6092/issn.2533-2325/17227.

Vannini, G. (ed.) (2010). Petronii Arbitri Satyricon 100-115. Edizione critica e commento. 
Berlin; New York: De Gruyter.

Vecce, C. (1988). Iacopo Sannazaro in Francia. Scoperte di codici all’inizio del XVI secolo. 
Padova: Antenore.

Vecce, C. (1998). Gli zibaldoni di Iacopo Sannazaro. Messina: Centro interdipartimentale 
di studi umanistici.

Vecce, C. (2000). «In Actii Sinceri bibliotheca: appunti su libri di Sannazaro». Studi vari 
di Lingua e Letteratura italiana in onore di Giuseppe Velli. Milano: Cisalpino, 301-10.

Venanzio Fortunato (1993). Venanzio Fortunato tra Italia e Francia. Atti del Convegno 
internazionale di studi (Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 18-19 maggio 
1990). Treviso: Provincia di Treviso.

Venanzio Fortunato (2003). Venanzio Fortunato e il suo tempo = Atti del Convegno 
internazionale di studio (Valdobbiadene, Chiesa di S. Gregorio Magno, 29 novembre 
2001; Treviso, Casa dei Carraresi, 30 novembre-1 dicembre 2001). Treviso: 
Fondazione Cassamarca.

Venuti, M. (a cura di) (2025-). LaLaLexiT. Late Latin Lexicon in Transition. Glossario 
digitale. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari. https://doi.org/10.30687/
LLLXT/2375-1355. 

Verdon, J. (1989). Grégoire de Tours, “le père de l’histoire de France”. Le Coteau: 
Horvath.

Vielberg, M. (2006). Der Mönchsbischof von Tours im Martinellus. Zur Form des 
hagiographischen Dossiers und seines spätantiken Leitbilds. Berlin; New York: De 
Gruyter. Untersuchungen zur antiken Literatur und Geschichte 79.

Vinay, G. (1978). Alto Medioevo latino. Conversazioni e no. Napoli: Guida.
Vitiello, M. (2006). «“Nourished at the Breast of Rome”. The Queens of Ostrogothic 

Italy and the Education of the Roman Elite». RhM, 149, 398-412.
Vitiello, M. (2017a). Amalasuintha. The Transformation of Queenship in the Post-Roman 

World. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.
Vitiello, M. (2017b). Teodato. La caduta del regno ostrogoto d’Italia. Trad. di O. Coloru. 

Palermo: 21 editore. Trad. di: Theodahad. A Platonic King at the Collapse of 
Ostrogothic Italy. Toronto; Buffalo; London: University of Toronto Press, 2014.

Vogüé, A. de (2006). Histoire littéraire du mouvement monastique dans l’antiquité. 
Première partie: Le monachisme latin. Vol. 10, Grégoire de Tours et Fortunat. 
Grégoire le Grand et Colomban (autour de 600). Paris: Les Éditions du Cerf.

Walz, D. (2006). «Meus Flaccus. Venantius Fortunatus und Horaz». Jahrbuch für 
Internationale Germanistik, 38(1), 129-43.

Ward-Perkins, B. (2005). The Fall of Rome and the End of Civilization. Oxford: Oxford 
University Press. Trad. it.: La caduta di Roma e la fine della civiltà. Trad. di M. 
Carpitella. Roma; Bari: Laterza, 2010.

Bibliografia generale

https://doi.org/10.6092/issn.2533-2325/17227
https://doi.org/10.30687/LLLXT/2375-1355
https://doi.org/10.30687/LLLXT/2375-1355


Bibliografia generale

Lexis Supplementi | Supplements 21 305
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 283-306

Wasyl, A.M. (2015). «An Aggrieved Heroine in Merovingian Gaul. Venantius Fortunatus, 
Radegund’s Lament on the Distruction of Thuringia, and Echoing Ovid’s Heroides». 
BStudLat, 45, 64-75.

West, M.L. (1973). Textual Criticism and Editorial Technique (applicable to Greek and 
Latin texts). Stuttgart: Teubner. Trad. it: Critica del testo e tecnica dell’edizione. 
Trad. di G. Di Maria. Palermo: L’Epos, 1991.

Wheaton, B. (2022). Venantius Fortunatus and Gallic Christianity. Theology in the 
Writings of an Italian Émigré in Merovingian Gaul. Leiden; Boston: Brill.

White, H. (1978). Tropics of Discourse. Essays in Cultural Criticism. Baltimore: Johns 
Hopkins University Press.

Williard, H. (2022). Friendship in the Merovingian Kingdoms. Venantius Fortunatus and 
His Contemporaries. Leeds: Arc Humanities Press.

Wolff, E. (2005). «Quelques aspects du De reditu suo de Rutilius Namatianus». VL, 173, 
66-74.

Wolff, E. (2015). «Martial dans l’Antiquité tardive (IVe-VIe siècles)». Cristante, L.; 
Mazzoli, T. (a cura di), Il calamo della memoria. Riuso di testi e mestiere letterario 
nella tarda antichità. Vol. 6, Raccolta delle relazioni discusse nel VI incontro 
internazionale di Trieste (Trieste, Biblioteca statale, 25-27 settembre 2014). Trieste: 
Edizioni Università di Trieste, 81-100. http://hdl.handle.net/10077/11051.

Wood, I. (1994). The Merovingian Kingdoms 450-751. London; New York: Longman.
Zarini, V. (1986). «La Préface de la Johannide de Corippe: certitudes et hypothèses». 

REAug, 32, 74-91.
Zarini, V. (2003). Rhétorique, poétique, spiritualité: La technique épique de Corippe dans 

la Johannide. Turnhout: Brepols.
Zarini, V. (2021). «Valorisations et dévalorisations de l’ascèse dans la poésie latine de 

l’Antiquité tardive». Boulègue, L.; Perrin, M.J.-L.; Veyrard-Cosme, C. (éds), Ascèse et 
ascétisme de l’Antiquité tardive à la Renaissance. Paris: Classiques Garnier, 103-21.

Zazo, A. (1961). «Note sul feudo sofiano di Supino e su Angelo Catone». Samnium, 
34, 173-81.

Zembrino, M. (2015). «Rielaborazione della concezione aristotelica di phronesis nel 
libro quarto del De prudentia di Giovanni Pontano». Spolia. Journal of Medieval 
Studies, 11, n.s. 1, 287-309.

http://hdl.handle.net/10077/11051




Lexis Supplementi | Supplements

1.	 Deriu, Morena (2020). Nēsoi. L’immaginario insulare nell’Odissea. Studi di 
Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 1.

2.	 Burden-Strevens, Christopher; Madsen, Jesper Majbom; Pistellato, Antonio (eds) 
(2020). Cassius Dio and the Principate. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis 
Studies in Greek and Latin Literature 2.

3.	 Martínez Fernández, Iker (2021). El ejemplo y su antagonista. Arquitectura de 
la ‘imitatio’ en la filosofía de Cicerón. Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient 
Philosophy 1.

4.	 Andò, Valeria (2021). Euripide: Ifigenia in Aulide. Introduzione, testo critico, 
traduzione e commento. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and 
Commentaries 1.

5.	 Cattanei, Elisabetta; Maso, Stefano (a cura di) (2021). Paradeigmata voluntatis. 
All’origine della concezione moderna di volontà. Studi di Filosofia Antica | Lexis 
Ancient Philosophy 2.

6.	 Acciarino, Damiano (2022). Atlas of Renaissance Antiquarianism. Studi di 
Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 3.

7.	 Magnaldi, Giuseppina (2022). Illuminare i testi. La parola-segnale nelle tradizioni 
manoscritte di prosatori latini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies 
in Greek and Latin Literature 4.

8.	 Angioni, Maria Cecilia (2022). L’“Orestea” di Eschilo nelle parole di Pier Paolo 
Pasolini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin 
Literature 5.

9.	 Cassan, Melania (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Studi di 
Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 3.

10.	 Citti, Francesco; Iannucci, Alessandro; Ziosi, Antonio (a cura di) (2022). 
Agamennone classico e contemporaneo. Studi di Letteratura Greca e Latina | 
Lexis Studies in Greek and Latin Literature 6.

11.	 Rodighiero, Andrea; Scavello, Giacomo; Maganuco, Anna (a cura di) (2022). 
METra 1. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di Letteratura Greca e 
Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 7.

12.	 Carrara, Laura; Ferri, Rolando; Medda, Enrico (a cura di) (2023). Il mito degli 
Atridi dal teatro antico all’epoca contemporanea. Studi di Letteratura Greca e 
Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 8.



13.	 Ozbek, Leyla (a cura di) (2023). Sofocle, Niobe. Introduzione, testo critico, 
commento e traduzione. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and 
Commentaries 2.

14.	 Rodighiero, Andrea; Maganuco, Anna; Nimis, Margherita; Scavello, Giacomo 
(a cura di) (2023). METra 2. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di 
Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 9.

15.	 Pitotto, Elisabetta (2024). Stesicoro Ὁμηρικώτατος e i frammenti della 
“Gerioneide”. Testo, traduzione e note di commento. Fonti, testi e commenti | Lexis 
Sources, Texts and Commentaries 3.

16.	 Carrara, Laura (2024). Il nome e il genere. Il dramma satiresco e il ‘quarto dramma’ 
nel teatro greco. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and 
Latin Literature 10.

17.	 Cattanei, Elisabetta; Maso, Stefano (2025). Paradeigmata voluntatis 2. 
L’esperienza dell’Occidente. Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4.

18.	 Bentain, Klaas (edited by) (2025). Everyday Communication in Antiquity: Frames 
and Framings. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and 
Latin Literature 11.

19.	 Arrighini, Andrea (a cura di) (2025). “Querolus siue Aulularia”. Introduzione, testo 
critico, traduzione e commento. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and 
Commentaries 4.

20.	 Scavello, Andrea (2025). L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’“Aiace” e 
sulle “Trachinie”. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and 
Latin Literature 12.





Pellegrino della parola, il poeta e agiografo Venanzio Fortunato 
lascia la sua terra veneta per giungere nelle corti della Gallia 
merovingia, e lì diventa protagonista di una nuova stagione 
della poesia, sperimentata persino nella prosa agiografica. 
Questo volume raccoglie, riviste per la pubblicazione,  
le relazioni presentate al Convegno internazionale di studi 
Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, tenutosi a Treviso 
(Casa dei Carraresi), dal 16 al 18 maggio 2024: attraverso 
inedite indagini filologiche, letterarie e storiche, il convegno  
si è rivelato un’occasione preziosa per interrogarsi  
su un autore che attinse con originalità, rigore formale  
ed estro visionario alla cultura latina classica e tardoantica  
per farsi interprete di un mondo in cambiamento.

21

FE
R

R
A

R
IN

I, M
A

N
Z

O
LI, 

M
A

S
TA

N
D

R
E

A
, V

E
N

U
T

I
V

E
N

A
N

Z
IO

 FO
R

T
U

N
A

T
O

  
T

R
A

 IL P
IA

V
E

 E
 LA

 LO
IR

A


	Prefazione
	Nuove luci su Venanzio Fortunato e il suo tempo
	Luigi Garofalo

	Introduzione
	Venanzio Fortunato, pellegrino della parola
	Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli, Paolo Mastandrea, Martina Venuti

	Dal tramonto all’alba di una civiltà letteraria
	Paolo Mastandrea

	Eroi, filosofi, poeti: figure di Greci nella poesia di Venanzio Fortunato
	Martina Venuti

	Roma antica negli scritti di Venanzio Fortunato
	Stefano Di Brazzano

	Venanzio Fortunato: poesia e non poesia?
	Donatella Manzoli

	Venance Fortunat hagiographe
	Sylvie Labarre

	Fortunatus agricola? Una lettura dell’epistola di dedica della Vita Martini
	Edoardo Ferrarini

	Le propempticon ad libellum de la Vita sancti Martini : vers une nouvelle tradition de l’itinéraire ?
	Laure Chappuis Sandoz

	L’opera di Venanzio tra letteratura e storia
	Il caso di Radegonda e del suo monastero
	Rossana Barcellona

	Ut pictura poesis: strategie ‘intervisuali’ nei carmina figurata di Venanzio Fortunato
	Massimo Manca

	Venanzio Fortunato patriis vagus exul ab oris
	Tiziana Brolli

	Venanzio Fortunato e la rappresentazione di sé: tra modestia retorica e realismo comico
	Ornella Fuoco

	Architectures et paysages dans les Carmina de Venance Fortunat : quelques remarques sur la construction visuelle des images poétiques
	Gaëlle Herbert de la Portbarré-Viard

	Gli schemi degli epitafi poetici di Venanzio Fortunato come modello generativo
	Dai Carolingi all’epitafio del paladino Rolando
	Francesco Stella

	Venanzio Fortunato in Pontano?
	Antonietta Iacono

	Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato
	Carlo Pelloso

	Bibliografia generale



