
﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira
Atti del terzo Convegno internazionale di studi
a cura di Edoardo Ferrarini, Donatella Manzoli,  
Paolo Mastandrea, Martina Venuti

Lexis Supplementi | Supplements 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13
e-ISSN 2724-0142  |  ISSN 2724-377X
ISBN [ebook] 978-88-6969-985-6

Peer review  |  Open access 241
Submitted 2025-06-30  |  Accepted 2025-09-25  |  Published 2026-01-21
© 2026 Pelloso  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-985-6/015

Barbaries e Romania.  
Uno sguardo su cittadinanza  
e inclusione alle spalle  
di Venanzio Fortunato
Carlo Pelloso
Università degli Studi di Verona, Italia

﻿

Abstract  The paper explores the complex and fluid relationship between Barbaries 
and Romania in Late Antiquity, using Venantius Fortunatus as a model of cultural synergy 
rather than conflict and as a lens to examine the evolving concepts of citizenship, 
identity, and otherness. Tracing the ideological, legal, and cultural shifts from the 
Constitutio Antoniniana to the rise of Romano-barbarian kingdoms, the study highlights 
how Roman and barbarian elements, once opposed, progressively merged. Through 
literary, historical, and juridical analysis, the work illustrates how the binary opposition 
gave way to complementary dynamics, ultimately shaping new identities and cultural 
syntheses in post-Roman Europe.

Keywords  Barbarians. Citizenship. Constitutio Antoniniana. Roman Law. Strategies 
of inclusion. Venantius Fortunatus.

Sommario  1 Il barbaro come l’altro: dall’antitesi spaziale (BAR.BAR) a quella linguistico-
culturale (βάρβαρος). – 2 La Constitutio Antoniniana: lo spazio URU e l’assimilazione 
di BAR. – 3 Barbari e cives tra inclusione e assimilazione: alcuni limiti della riforma di 
Caracalla. – 4 Le ideologie dell’assimilazione. – 5 Le realtà dell’inclusione. – 6 Hinc cui 
Barbaries, illinc Romania plaudit (Ven. Fort. carm. 6.2.7).

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-985-6/015&domain=pdf&date_stamp=2026-01-21


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 242
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

1	 Il barbaro come l’altro: dall’antitesi spaziale  
(BAR.BAR) a quella linguistico-culturale (βάρβαρος)

È da ‘Adamo ed Eva’ che, con una tanto insolita quanto divisiva (ma 
spero efficace) captatio benevolentiae iniziale, intendo prendere le 
mosse al fine di introdurre il tema – labirintico e pantagruelico, 
intricato e complesso – del rapporto tra il polo della Barbaries e quello 
della Romania:1 e ciò a margine, o forse, più esattamente, a monte, 
della produzione letteraria e dell’esperienza biografica – entrambe 
di ‘passaggio’ e di ‘frontiera’ tra epoche e tra luoghi diversi – di 
Venanzio Fortunato.2 Lo sfondo, quello di un mondo nuovo, composito 
e contaminato, in cui «si disegnavano all’orizzonte le sagome sfatte 
di qualche diritto Romano, gran Saraceno, vecchio Franco, ignoto 
Vandalo»;3 in cui il sentimento che tendeva a identificare romanità 
e humanitas, anche una volta crollato silenziosamente l’impero 
d’Occidente, solo con grande difficoltà si andava attenuando, 
confuso e diffuso in una costellazione in cui la tradizione romana, 
i valori cristiani e i Realien barbari talora si giustapponevano l’uno 
rispetto all’altro dialogando e relazionandosi come ‘diversi’, talaltra 
si incrociavano e si mescolavano dando vita a ‘identità culturali’, 

1  Il tema è, ovviamente, interconnesso a quello, ancora più denso, esteso e ramificato, 
relativo ai percorsi storici che hanno condotto alla sintesi – scaturita da una per nulla 
lineare interazione reciproca – di tesi e antitesi (immigrazioni? irruzioni? invasioni? 
flussi di movimento? assimilazione? inclusione? contaminazione? osmosi?); nonché a 
quello, parimenti impegnativo, concernente le modalità di emersione dell’universo 
frastagliato e atomizzato cui l’etichetta data al secondo dei due poli, Barbaries o Barbaria 
o Barbaritas (declinazione ideale del concetto spaziale del barbaricum: cf. Chauvot 1998, 
213), rimanda in senso unitariamente coeso e in opposizione al neologismo del V e del 
VI secolo Romania (Ven. Fort. carm. 6.2.7; cf. Prud. c. Symm. 2.608‑10): etnogenesi 
ed entelechia dei barbari? barbari quale creazione ideale e materiale di Roma? 
diversità oggettiva tra le gentes barbare? negazione, tra i Realien, della barbarie? Cf., 
paradigmaticamente, Vogt 1967; Szövérffy 1968; Wolfram 1985; Geary 1988; 2001; 
2002; Wolfram, Pohl 1990; Wirth 1997; Halsall 1999; 2007; Pohl 2000; 2002; 2013; 
Moatti 2003; Borca 2004; Ward-Perkins 2005; Wickham 2005; Barbero 2006; Heather 
2006; Liebeschütz 2006; 2012; von Rummel 2007; Goffart 2008; Guidetti 2008; James 
2009; Arcuri 2011; 2013; Rocco 2011; Gasparri, La Rocca 2012; Zuccotti 2014; Valditara 
2015; Licandro 2015; Chauvot 2016; Fascione 2017; Zanon 2021; Marotta 2022.
2  Vedi, anzitutto, Buchberger 2016; nonché Szövérffy 1971; Godman 1987, 2‑5; cf. van 
Acker, 1965; Ladner 1976; Goffart 1982; 1988; Harries 1996. Come ha scritto, a mente 
di Szövérffy 1971, Labarre 2012, 106: «le poète mérovingien dépasse son expérience 
personnelle pour accompagner un tournant essentiel de l’histoire culturelle. Il est le 
premier à ‘unifier germanisme, culture latine et moralité chrétienne’. Il affirme un 
idéal culturel qui propose ‘l’amalgame du monde barbare, germanique avec l’héritage 
civilisateur de Rome’. Pour cette raison, il est considéré comme ‘le premier représentant 
de l’humanisme chrétien médiéval’». Cf. ex plurimis, Pietri 1992 (a mente di Tardi 1927); 
Pejenaute Rubio 2001; ma vedi, altresì, Roberts 2009, 3‑4. 
3  Così Queneau 1967, 3, nella traduzione di Italo Calvino. 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 243
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

individuali e collettive, così inedite e singolari per il passato, come 
anche matrici di nuove identità per il futuro dell’Europa.4 

Si tratta di un tema ineluttabilmente articolato e stratificato, oltre 
che esteso; di un apparato problematico che, nella consapevolezza 
delle rigidità implicate dal conflitto e dall’illusione identitaria,5 sarà 
qui considerato alla luce del dispositivo ‘oggettivo’ della cittadinanza 
(quale concetto incessantemente polimorfo, sfumabile e cangiante, 
pur nell’invariabilità dell’idea-base di ‘inclusione comunitaria 
dell’appartenente e di esclusione del non appartenente’)6 e sarà qui 
affrontato, più che con approccio empiricamente cronachistico, da 
una specola ideale e culturale (quale particolare declinazione di 
quel problema, perenne e mutevole, che sia si impianta nel campo 
delle diversità strategiche di inclusione o di esclusione, sia cede, 
quant’altri mai, alle tentazioni, «irresistibili quasi come le sirene 
di Ulisse», della retorica).7 Più esattamente, è saccheggiando dal 

4  Del resto, prendendo in considerazione, a cavaliere tra tardoantico e alto-medioevo, 
quelle aree geografiche che si imposero come espressioni paradigmatiche delle 
strette reti di rapporti tra le nuove realtà (politiche, istituzionali, religiose, sociali, 
etniche) con la tradizione della humanitas e della civilitas di Roma – l’Italia (ostrogota 
e bizantina) e la Gallia (gota, burgunda, franca) –, il secolo di Venanzio si rivela come 
un interessantissimo osservatorio per fenomeni che, in un florido e mobile groviglio o 
crocevia di idee, valori, forme di pensiero, modi di vivere, aspetti di cultura materiale, 
al contempo sono di emersione del nuovo così come di persistenze e trasformazioni 
dell’antico (Pizzani 1993; La Rocca 2002).
5  Bayart 2009, 9‑10.
6  Sulle metamorfosi – semantiche e istituzionali – di tale τόπος, cf. le recenti, 
penetranti e articolate considerazioni di Peppe 2023. Come si potrà constatare (in 
particolare dalla critica riservata alle posizioni di Mathisen e di Barbero), almeno sub 
specie iuris, sarà difficile concordare – pur nella consapevolezza dell’importanza delle 
tesi dell’etnogenesi, della profonda e continua integrazione tra Romania e Barbaries, 
dell’artificiosità della creazione della categoria unitaria dei Barbari e dei Germani, come 
della dipendenza dalla stessa cultura romana della formazione delle identità di singole 
genti barbare – con quel nutrito filone di pensiero che, in seno alla scuola di Vienna, o in 
dipendenza da questa, tanto nega che l’appartenenza a un dato gruppo sia determinata 
da criteri oggettivi, ritenendo essa un fatto prevalentemente soggettivo di sentimento 
e di riconoscimento, quanto assume che l’identità quale ‘costrutto situazionale’ non sia 
affatto una questione di cittadinanza, ma di adesione de facto a modelli.
7  Cf. Vincenti 2019, 1. Basti pensare a come Traina (2020, 46‑7; 2023, 82) proclami per 
l’esperienza di Roma antica il dato incontrovertibile del ‘concetto dell’integrazione’ in 
aperta polemica con la tesi ‘pragmatista’ di Valditara (2015, 33; 2018, 54): per Traina, 
una posizione – quella secondo cui l’utilitas «nazionale» di Roma si sarebbe sempre 
imposta come «stella polare» per ogni scelta di politica estera – degna, più che di uno 
storico, di chi sale sulla tribuna dell’opinionista contro le politiche delle ‘porte aperte’ 
e in sintonia con la immigration choisie del programma di Sarkozy. O basti pensare 
a come sia bollato quale «‘magnifico’ esempio di come la ricerca storiografica non 
debba essere condotta» (Licandro 2018, 241 nota 2) il suggestivo libro di De Jaeghere 
(2016), colpevole, tra le altre cose, di presentare Roma – rinsecchita dalla crisi 
demografica e trasfigurata dopo lo scontro con le ‘orde’ barbariche – come un monito 
per l’oggi: «possiamo stare tranquilli davanti allo spettacolo della nostra prosperità 
senza precedenti, delle nostre tecnologie sempre più sofisticate, di un mondo le cui 
connessioni virtuali danno l’illusione dell’onnipotenza. Possiamo persuaderci del 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 244
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

repertorio immaginifico e valoriale fornito dall’Eden prebiblico che 
credo interessante principiare il presente contributo. Un contributo 
che – preciso necessariamente sin d’ora – ad altro non aspira se non a 
presentarsi come limitato e primo approccio, storico-giuridico prima 
che letterario, a quegli ammassi incredibilmente compatti e densi 
di questioni che afferiscono tanto alla percezione dell’identità come 
forma di autoriconoscimento e, quindi, anche dell’alterità come realtà 
incommensurabile e inconciliabile, quanto alla creazione – costante 
nelle vicende che hanno interessato il divenire e l’essere di Occidente 
e di Oriente nell’età tardoantica – di nuove identità e di nuove alterità 
(«shifting cultural concepts»),8 frutto di fusioni e contaminazioni, di 
commistioni e scontri, di integrazioni e repulsioni, di separazioni e 
condivisioni che hanno interessato tanto elementi e aspetti particolari 
quanto totalità generali in un primo momento distinti e concepiti 
come tra loro inconciliabili.9

Ma ritorniamo ad Adamo ed Eva o, meglio, all’Eden. Come ha 
scritto recentemente D. Poli, è nella Mesopotamia sumerica che si è 
prodotta la prima interpretazione culturale dell’«‘esserci nel mondo’, 
del confrontarsi con l’alterità, del relazionare l’asse verticale del 
divenire nella storia con l’asse orizzontale della garanzia ontologica 

fatto che i sintomi che annunciavano la caduta dell’impero romano di Occidente si 
erano manifestati in modo chiaro ai loro contemporanei. Che le élites del V secolo (la 
generazione degli ultimi Romani che fu testimone del sacco di Roma e della perdita 
della sua potenza) avevano presagito che avrebbero vissuto grandi avvenimenti, che 
il destino li aveva scelti per assistere all’affondare del più grande impero mai esistito 
sotto il cielo. Che non soffriremo alcun male finché non noteremo nessuno dei segnali 
che avevano fatto intuire loro il disastro. Non è così, però. I contemporanei della fine 
dell’impero romano, infatti, rifiutarono di crederci per tutto il tempo in cui riuscirono 
ad afferrarsi alle loro chimere. Roma ci serve da avvertimento».
8  Whittaker 2004, 134.
9  Da una parte: come dimenticare la fotografia della dolosa barbaries simile a un’orda 
di belve latranti scattata in Anon. reb. bell. 6.1; o la riduzione ambrogina dei barbari 
a ‘nemico per antonomasia’ e a ‘segno profetico’ della perdita della fede (Ambr. in 
psalm. 118.24, fid. 2.16.137‑9); o i non pochi interventi imperiali tesi a limitare o 
reprimere la ‘barbarizzazione’ (C. 4.41.1, 9.47.25; CTh. 3.14.1, 14.10.2‑4; cf. Procop. 
arc. hist. 7.8.10)? Come non enfatizzare, di poi, che il Goto Teoderico, elevandosi a 
baluardo della Romanitas, esortava gli abitanti delle Gallie riconquistate a exuere 
barbariem e abicere mentium crudelitatem (Cassiod. var. 3.17.1), ma al contempo 
glorificava la barbara stirpe dei Goti come custode e protettrice della civilitas di 
Roma (Cassiod. var. 9.14.8)? Dall’altra: come non ricordare che la zecca di Ravenna 
dal 489 batteva monete, sostituendo all’effigie di Zenone quella dello sciro Odoacre, 
mentre nel regno dei Burgundi si coniavano aurei in nome dell’imperatore Giustino 
I; o il quadro costituzionale tardoantico che si interessava alle molte genti barbare 
che, attratte dalla felicitas Romana, avevano valicato i confini dell’impero per essere 
integrate nell’amministrazione delle terrae laeticae (CTh. 13.11.10)? Gli stessi approcci 
antichi al tema sono – è oltremodo evidente – polifonici e tutt’altro che espressione 
di un pensiero unico. Sul passaggio – impensabile in seno alla civiltà ellenica – dal 
dualismo antagonista di tipo Romania aut Barbaries al binomio sinergico Romania et 
Barbaries, sino all’inglobamento, non poco facilitato anche dalle logiche egualitarie del 
cristianesimo, del secondo polo nel primo, cf., ad esempio, Thollard 1996.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 245
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

dei fatti».10 Infatti, il sistema attestato dalla documentazione 
cuneiforme più risalente distinguerebbe tre dimensioni determinate 
essenzialmente in senso spaziale, più che linguistico o etnico: lo spazio 
del territorio civilizzato, curato negli aspetti dell’organizzazione 
civile e agricola, denominato URU, quale portato della rivoluzione 
tecnologica e culturale del neolitico; l’area delle steppe incolte e 
selvagge, ossia della marginalità dell’EDIN, espressione anche 
a livello cronologico della civiltà dei raccoglitori e dei cacciatori; 
i luoghi elevati e boschivi, immagine topica di una realtà aliena e 
ostile, definita KUR, in cui viene anche individuata la dimora dei 
morti. L’orientamento culturale dell’uomo, nella cornice della più 
antica civiltà della scrittura, parrebbe insomma fondato, in senso 
‘territoriale’ prima che ‘personale’,11 sul parametro dell’antitesi fra 
‘interno’ ed ‘esterno’. In questa cornice, il sumerico BAR fungerebbe 
da segno linguistico atto, sinteticamente e globalmente, a denotare la 
pluralità e la diversità di spazi ‘al di là’ dell’unitarietà e dell’unicità 
del ‘sistema-mondo’ rappresentato da URU (come, del resto, anche per 
Roma, barbarus sarà termine impiegato per designare chi appartiene 
alle gentes insediate al di là del limes, ma con una connotazione 
spregiativa dell’esteriorità o dell’alterità non meno intensa e diversa 
da quella che, in origine, era presente nel corrispondente βάρβαρoς, 
quale denominazione di ἀλλόγλωσσοι).12 Ed è proprio BAR, secondo 

10  Poli 2010, 155.
11  Non intendo certo, nell’impiego di questa terminologia leggere anacronisticamente 
e con retrodatazione di codici culturali seriori un passato così remoto, quale quello 
sumero, da suggerire la più profonda alienità: ricordo solo come, secondo Marotta 
(2023), la visione moderna e contemporanea dell’antitesi tra il ius soli e il ius 
sanguinis – ossia tra territorialità (per cui la nascita in un dato territorio, rimanendo 
irrilevante qualsivoglia considerazione circa la cittadinanza dei genitori, determina 
l’acquisto della cittadinanza) e discendenza (per cui è cittadino solo chi nasce, ancorché 
all’estero, da un padre e/o da una madre che abbia cittadinanza) – attenga a un piano 
altro anche rispetto all’esperienza giuridica romana di epoca repubblicana e imperiale. 
Vedi, sul punto, anche Thomas 1996; Beaud 2013; Calore 2016.
12  Cf., per tutti, Str. 14.2.28 (C661‑3). Barbaro è sostantivo greco che i Romani 
hanno ricalcato per indicare, anzitutto in senso spregiativo, lo straniero incapace 
di esprimersi in modo comprensibile (Halsall 2007, 45‑6; 55; Wood 2011, 39) e tale 
sarà l’accezione negativa indiscutibilmente primaria sino al V secolo d.C. (cf. Chauvot 
2008). Esso, però, finì storicamente a designare tutti coloro che vivevano fuori dal limes 
dell’impero (cf., sulla natura del confine, con visioni alquanto diverse, Isaac 1988; Le 
Bohec 1991), ossia i popoli semistanziali dell’Europa centrale, i nomadi delle pianure 
dell’Est, i sudditi dell’impero persiano, le tribù arabe e berbere. Il mondo romano 
veniva materialmente, spazialmente e idealmente separato dal barbaricum – ossia da 
un arcipelago variegatissimo di gentes (multitudo) dominato dal furor, dalla feritas e 
dalla vanitas (cf. Dauge 1981; Dubuisson 1985; 2001, 10; Ndiaye 2003, 19‑21; 59‑391; 
2005), grazie a muri (come il Vallo di Adriano), a corsi d’acqua fortificati e pattugliati 
(come il Reno e il Danubio) nonché a fortezze (come quelle che percorrevano la frontiera 
orientale in Asia Minore e quella meridionale in Africa). Tuttavia, se questa è l’immagine 
fornita dai testi ufficiali, l’archeologia pare smentirla, mostrando «intensi movimenti 
di persone e merci fra i due lati dei confini, tanto nell’Europa centrale, quanto in Asia 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 246
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Poli, che, con il superlativo formato mediante raddoppiamento, 
BAR.BAR, fornirebbe il radicale per il ben noto e appena ricordato 
sostantivo greco, così come per il sanscrito barbaraḥ. 

‘Barbaro’– scriveva, già prima di D. Poli, D. Silvestri – sarebbe 
una ‘marca logonimica’ cui ci si ostina ad attribuire, ma solo 
per resa paraetimologica e interpretatio facilior, il significato 
di ‘balbuziente’, ‘inetto (a parlare)’, e, quindi, una connotazione 
intrinsecamente negativa.13 Invece, barbaro sarebbe solo l’estremo, 

Minore e in Africa» (Grillo 2019, 34). L’antitesi tradizionalmente binaria Romani-Barbari 
(cf. Cic. Verr. 2.5.147) che riprende, in chiave romano-centrica, quella originaria elleno-
centrica, non è però, nello stesso mondo romano, univoca, potendo ampliarsi (con i 
Romani opposti a Greci e a barbari: cf. Cic. Lig. 11) oppure addirittura comprimersi 
(con i romani, inclusi tra i barbari, opposti ai Greci: cf. – pur con un ironico gioco di 
prospettiva, in cui Plauto dice ‘barbaro’ di sé stesso per designarsi come romano, come 
farebbe un greco – Plaut. Asin. 11, Trin. 19, Mil. 211; vedi inoltre Fest. [Lindsay 32, 
14‑19]): cf. Dubuisson 1984; Dumont 1984; Deremetz 1995.
13  Seguendo la particolare via etimologica greca – che da ‘linguistica’ si fa ‘valoriale’ 
e ‘culturale’ – piuttosto che quella sumera ‘spaziale e relazionale’, si comprende appieno 
la felice, quantunque divisiva, contrapposizione heideggeriana tra homo humanus e homo 
barbarus (una contrapposizione che, va subito precisato, per i secoli V e VI, ossia nel 
periodo in cui i barbari stabilirono un multiforme dominio politico sui territori dell’impero 
romano d’Occidente, certamente non può valere, così come per l’Oriente dovrebbe 
armonizzarsi all’ideologia giustinianea sulla cittadinanza romana). Humanitas – ricorda 
Heidegger dal 1947 con la sua Lettera sull’Umanismo – è un ideale complesso, fiorito e 
coltivato a Roma, un dispositivo capace di cogliere il valore singolare, unico e universale 
dell’uomo, un connotato proprio di chi sa formare pienamente la propria personalità sul 
piano culturale e morale, ma anche l’inclinazione a rispettare e favorire le personalità 
altrui, ossia l’altro, il prossimo. Sempre a voler seguire Heidegger nella traduzione di 
F. Volpi (1995), solo chi interiorizza ed esteriorizza i doveri compresi nella humanitas, 
oltre a chiamarsi e ad apparire uomo, è veramente tale; in contrapposizione a ciò, homo 
barbarus è colui che nega la nobiltà, la virtù, l’educazione del vero uomo, colui che 
balbetta e storpia la lingua della dignità e dell’umanità. La piena realizzazione della 
‘identità umana’ in senso culturale – ossia l’affermazione di una comunità di homines 
humani – annichilirebbe, ovviamente, ogni barbarie; l’universalità dell’homo (in una 
dimensione in cui il cosmo stesso diventa, metaforicamente, ‘città’ e quindi l’homo si 
fa sinonimo di cosmo-polita) non potrebbe avere come conseguenza, cioè, se non la 
disintegrazione di proclamate, ma irreali, alienità (cf., sulla indiscrezione tra gli uomini 
qua tales, le suggestive pagine di Bettini 2019). È un vagheggiamento, questo, che trova 
un primo fortunato incunabolo di teorizzazione già nel II secolo a.C. da parte di Terenzio 
(Haut. 77), e che nel II secolo d.C. viene ripetuto – sulla scorta di Epitteto – anche da 
Marco Aurelio, non solo come filosofo interessato a una ‘cittadinanza universale’ a livello 
spirituale e intellettuale, ma anche come imperatore, ossia rappresentante e portatore 
di una civiltà e di una civitas, quella di Roma, dalla vocazione fortemente universale 
e incarnante, grazie alla fusione di nobilitas e virtus con παιδεία, l’humanitas per 
eccellenza (Epict. 2.10.1, nonché 1.9.20; M. Aur. ad se ipsum 2.15, 3.11, 4.3‑4, 4.11, 4.23, 
10.15, 12.36). A valle di questo contesto ‘ideale’, mi pare si inserisca il processo storico 
di progressiva massimizzazione della civitas Romana in prosecuzione e a compimento 
della interconnessione tra civitas universale e homo humanus. Se sentirsi ed essere 
‘cittadino del mondo’ si delinea come aspirazione pressoché identica a sentirsi ed essere 
homo humanus ma limitata all’io, dar vita a un mondo-città in cui tutti si riconoscono 
nella ‘cultura umana’ e nello ‘stato di civiltà’ significa promuovere una dimensione 
umana tendenzialmente indifferente alle diversità etniche, aperta e diretta ad 
abbracciare – sono parole di Veyne 2009, 413 – «gli esseri umani che sono degni del nome 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 247
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

l’alieno, il sommamente diverso: non sarebbe colui che, in una para-
rappresentazione comica e irriverente, ma anche denigratoria e 
peggiorativa, non è in grado di articolare i suoni della lingua di 
elezione (anzitutto il greco, atteso che il latino prende in prestito 
βάρβαρος quando ormai il senso originario di balbuziente è stato 
ampliato in quello generale di straniero) e, dunque, non può che 
travisarne e falsificarne i valori deittici; barbaro sarebbe colui la 
cui alterità andrebbe in primis connotata etimologicamente in chiave 
spaziale-valoriale e non linguistico-razionale (come, del resto, è per 
molti altri sostantivi latini, pur autoctoni, a differenza del prestito 
barbarus, afferenti alla ‘non-cittadinanza Romana’,14 quali peregrinus, 
externus, alienigena, advena).15

di uomo perché non sono né barbari, né inumani, né incolti» (cf. Palma 1992; Labruna 
2009; Garofalo 2015; Frare 2019). San Paolo avrebbe professato questa indiscrezione 
interumana – insensibile a etnie, lingue, territori – nell’unità di Cristo; Giustiniano, 
invece, lo avrebbe fatto in termini di cittadinanza all’insegna della sudditanza e della 
fedeltà all’impero: per entrambi, dunque, l’homo humanus non è categoria destinata a 
includere – attualmente o potenzialmente – il barbarus.
14  Questa forma negativa non intende sterilizzare i rilevi e le prospettive 
metodologiche di chi ha sottolineato l’opportunità di discorrere, entro la realtà romana, 
di una pluralità di cittadinanze: cf., per tutti, Calore 2018, 88.
15  Cf. Silvestri 1999; vedi inoltre, Weidner 1913; Walde, Hoffman 1965, 94; 
Rousseau 1995. Secondo l’interpretazione tradizionale (vedi, paradigmaticamente, 
Chantraine 1968, 165), l’antitesi ‘greci-barbari’ sarebbe specchio di una tassonomia 
dicotomica linguistica e valoriale (più che etnica o religiosa) di cui, in conformità a 
una visione binaria chiaramente ellenocentrica, barbaro rappresenterebbe il termine 
negativo, il polo della irrilevanza, il mondo ferino e caotico da irridere e disprezzare, 
l’espressione di una subumanità e di una a-grecità (capace però retrospettivamente 
e per differentiam di rendere coesa la realtà, pur internamente variegata, del mondo 
ellenico) che la trasparente etimologia (ossia: raddoppiamento onomatopeico della 
sillaba bar) riconnetterebbe a una menomazione ‘fisica’, ‘culturale’, ‘intellettiva’: il 
segno qualificante della balbuzie renderebbe l’uomo non-greco più simile a un animale 
a-fono e guidato dagli istinti, quale – ad esempio – il pipistrello o la rondine (A. Ag. 
1050‑2; Soph. Tr. 1060; Ar. av. 199‑200), atteso che per i Greci (e poi per i Romani stessi) 
la ‘ragione’ (λόγος) non si poteva che esprimere nel totale dominio della concatenazione 
razionale delle ‘parole’ (λόγος): vedi Moggi 1996, 102; Dubuisson 2001. Per Ndiaye 
2005, 134 (che ha studiato semicamente il vocabolario latino dello straniero), «les 
désignations de l’étranger, par leur étymologie, situent toujours l’étranger par rapport 
à sa situation territoriale, comme étant un autre ‘situé ailleurs’ […] vu d’abord d’un 
point de vue spatial, comme appartenant à un espace différent du mien, en dehors du 
mien - espace que je peux ignorer ou craindre, que je peux mépriser mais qui existe»; 
di contro, «seul barbarus définit l’étranger comme étant exclu de ma sphère: il est 
«autre qui n’est ni grec ni romain», qui ne parle pas ma langue - son propre espace n’est 
pas pris en compte, il est nié». Se la tesi di Poli e Silvestri fosse da seguire, invece, il 
divario tra barbarus e gli altri termini latini indicanti lo straniero – almeno sul piano 
etimologico – potrebbe dirsi ridotto.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 248
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

2	 La Constitutio Antoniniana:  
lo spazio URU e l’assimilazione di BAR

A mente di tale apparato archetipico, il rapporto, inteso in senso 
dinamico, tra lo spazio URU e lo spazio BAR – ossia tra il dentro e il 
fuori, tra l’identità e l’alienità – può sia idealmente sia concretamente 
dispiegarsi secondo le più diverse traiettorie ed esitare nei più disparati 
scenari finali (ancorché sempre riconnettibili al generale modello 
dicotomico del «differenzialismo inglese» e dell’«universalismo 
romano»):16 1. l’espansione dello spazio URU con la conseguente 
riduzione di BAR; 1bis. la conservazione del confine tra URU e BAR; 
2. il respingimento e l’assoggettamento di chi valica il confine da 
BAR a URU; 3. l’accoglienza o la tolleranza (ossia l’inclusione senza 
assimilazione) dentro URU di chi viene da BAR; 4. l’assimilazione di 
chi, da BAR, si trova in URU; 4bis. l’assimilazione di chi da BAR entra 
in URU e vi si assoggetta o vi si conforma. 

Secondo non pochi e autorevoli studiosi, l’impero di Roma già a 
partire dal III secolo d.C. – al di qua del limes di separazione tra lo 
spazio URU e lo spazio BAR, ossia tra l’imperium e il barbaricum, 
quale esito concreto della realizzazione delle ipotesi nr. 1 e nr. 1bis 
del modello appena esposto – avrebbe attuato politiche di inclusione 
ispirate fondamentalmente alle ipotesi nr. 4 e nr. 4bis (ferma restando, 

16  Marotta 2009, 183. Ovviamente appartenenza, comunanza e condivisione di meri 
spazi tra gli uomini non significa creazione di una civitas o di una πόλις, ma esistenza 
di una comunità rilevante su un piano meramente materiale e naturale, e non di una 
organizzazione che si riconosce a livello fondativo, spirituale, teleologico (è un dato 
acquisito già da Omero là ove, nel nono libro dell’Odissea, contrappone implicitamente la 
comunità ciclopica agli elementi essenziali di un’autentica κoινωνία πολιτική). La stessa 
politica imperiale di concessioni viritane di cittadinanza – pregressa alla Costituzione 
Antoniniana del 212 d.C. – manifesta un atteggiamento sempre pragmatico, oculato, 
razionale e ragionevole che, anzitutto, non omologa oltremodo i diversi, così come non 
assimila formalmente se prima l’assimilazione non è sostanziale o non è garantita da 
indici significativi. Un esempio per tutti: la Tabula Banasitana, conservata nel Museo 
delle Antichità di Rabat, attesta – sotto Marco Aurelio e Lucio Vero – una donatio 
civitatis ad alcuni Zegrenses della Mauretania Tingitana (pur fatto salvo, come emerge 
dal descriptum et recognitum ex commentario civitate Romana donatorum, il loro ius 
gentis e pur sine diminutione tributorum et vectigalium populi et fisci: ll. 36‑8). Nel testo 
della prima epistula riprodotta corre un’importante precisazione: da un lato, il tratto 
etquamquam civitas Romana non nisi maximis meritis provocata indulgentia principali 
gentilibus istis dari solita sit mette in risalto la natura straordinaria – rispetto alla 
prassi – della concessione della cittadinanza a membri di gentes come quella degli 
Zegrenses; dall’altra, il richiedente, detto essere tra i primores dei suoi polulares, 
viene esaudito, in quanto, a giudizio imperiale, rebus prompto obsequio fidissimum. La 
concessione è un vero capolavoro di bilanciamenti tra istanze incrociate: fidelizzazione 
all’impero di principes della gens Zegrensium, come Iulianus padre e Iulianus figlio 
(oltre ai loro rispettivi famigliari); concessione, in via eccezionale, della cittadinanza 
a uomini facenti parte di organizzazioni tribali, pur nella persistenza dei pregressi 
doveri tributari e vettigali; valorizzazione dell’assetto giuridico particolare della gens 
Zegrensium e sua permanenza nei rapporti con i nuovi cittadini. Cf., tra i più recenti 
contributi, Purpura 2012a; Marotta 2016a; Palma 2020, 23‑31.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 249
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

se del caso, l’attuazione dell’ipotesi nr. 2, nonché rimanendo del tutto 
residuale l’ipotesi nr. 3). 

Presunta arché, a livello pratico-operativo e non più solo ideologico 
o ideale, di questo peculiare processo di apertura e romanizzazione 
finalisticamente irenistica,17 non di rado si è ritenuta – e talora accolta 
quasi in termini di una ‘rivoluzione copernicana’ nella ridefinizione dei 
rapporti tra chi è incluso ed escluso dalla cittadinanza (anche se sul filo 
di un ‘naturale sviluppo’ della storia romana dell’integrazione)18 – la 
celeberrima Constitutio Antoniniana del 212 d.C.19 Ancorché la 
‘civilizzazione’ formalmente ecumenica avrebbe operato in modo 
non assoluto e universale, alla luce dell’esclusione non solo degli 
schiavi stessi, ma anche, tra i liberi, di una massa eterogenea e 
dispersa di abitanti dell’impero, ben più ampia e composita dei soli 
peregrini cosiddetti dediticii (almeno secondo quegli orientamenti 
scientifici che, pur approdando a soluzioni diverse, risultano sempre 
più fondatamente protesi a destabilizzare la lettura tradizionale della 
l. 9 del Papiro Giessen 40.1).20 

Qualcuno, al netto delle ragioni utilitaristiche e di tipo economico-
militare, più che religioso o umanitario, che avrebbero ispirato 
Caracalla,21 è stato addirittura indotto a discorrere – ora più o meno 
solarmente, ora più o meno incidentalmente – di un passaggio, già in 

17  Cf. già FIRA, III2, nr. 69 (laudatio Turiae); Tac. ann. 11.24 e FIRA, I2, nr. 43 (Oratio 
Claudii).
18  Così Capogrossi Colognesi 2021, 23. L’importanza capitale da attribuire alla 
costituzione di Antonino Caracalla è stata ulteriormente enfatizzata nella storia 
recente: nel 2017, infatti, la Constitutio è stata addirittura inserita, insieme alla Magna 
Charta Libertatum e alla Déclaration des droits de l’homme et du citoyen, nel Memory of 
the World Register dell’UNESCO, accogliendosi la proposta dell’Università di Giessen: 
la concessione della cittadinanza romana avrebbe riguardato – ed ecco la ragione 
dell’inserimento – «all free inhabitants of the Roman Empire […] with the only exception 
of the small group of dediticii […] whose identity has still not been ascertained».
19  Cf. Sasse 1958; Inglebert 2005; Kuhlmann 2011; Kuhlmann, Barnes 2012; Torrent 
2012; Purpura 2012b; Marotta 2018; 2022; Imrie 2018; Besson 2020.
20  Nel senso tradizionale, cf. negli ultimi anni, Buraselis 2007, 6 nota 15; Mattiangeli 
2010, 141; Torrent 2012, 65; van Minnen 2016; Vincenti 2018, 132; Palma 2020, 14‑19; 
27‑32; per una prima rassegna, sul punto, cf. Purpura 2012b, 701‑2. Secondo una 
ulteriore lettura propensa, comunque, a mantenere l’integrazione tradizionale (ossia: 
[δε]δ̣ε̣ιτ̣ι̣κίων), sarebbe più probabile ritenere, data la struttura del testo greco, che 
«ai dediticii fosse sottratta l’applicazione della clausola di salvaguardia introdotta da 
[μ]ένοντος e che verosimilmente doveva salvaguardare l’uso dei diritti locali ovvero 
specifiche esenzioni e privilegi» (Valditara 2018, 52). Meritano attenta considerazione, 
tra i più recenti approfondimenti a critica della lettura già proposta dai primi editori 
di Pap. Giess. 40.1, Licandro 2021, 93‑4; Marotta 2022, 344‑5.
21  Cf. anzitutto, D.C. 78.9.4. L’edictum de civitate, in una con l’estensione della base 
imponibile della decima hereditatium, libertatis, manumissionum, avrebbe avuto come 
scopo (sotterraneo) quello di finanziare l’esercito e di estendere ai liberi dell’impero 
il bacino potenziale degli organici delle iustae legiones, atteso che era nelle truppe 
ausiliarie che i cives preferivano arruolarsi: cf. Mattiangeli 2010, 140; Rocco 2010; 
Galimberti 2019, 56‑7; Marotta 2021; Castagnino 2022, 77.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 250
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

seno all’impero degli inizi del III secolo d.C., a una sorta di ‘ius soli 
temporaneo’;22 laddove altri ha finanche ipotizzato che l’Editto di 
Caracalla de civitate fosse stato un atto immediatamente implicante 
(o comunque così interpretato), per il presente (lungo il III secolo) 
e per il futuro (da Costantino sino al VI secolo), l’acquisto ipso iure 
della civitas (all’insegna sia di un principio di ‘territorialità’ dalla 
potente valenza inclusiva-assimilante, sia di un principio di «dual 
identity», o «dual citizenship», che comporta la creazione in concreto 
di «multiple legal identities») per chi, barbaro, entrasse nei confini 
e volontariamente si riconoscesse nel, e altrettanto volontariamente 
facesse uso del, diritto romano dell’impero;23 mentre per altri ancora 
la concessione della cittadinanza del 212 d.C. avrebbe rappresentato, 
in via interpretativa – ma solo a partire dal V secolo – la causa stessa 
della dissoluzione territoriale dell’idea di peregrinitas, essendo riletta 
come fonte di integrazione nella civitas di qualsivoglia migrante, 
come singolo o come parte di una comunità, pronto a sottomettersi 
alla civilitas dell’impero.24 

22  Cf. seppur allusivamente circa il passaggio alla territorialità, Corbo 2013, 18; 191; 
più esplicitamente Mattiangeli 2021, 434; contra, cf. Marotta 2022, 337‑8; 357 (che 
argomenta persuasivamente come i criteri territoriali e spaziali non fossero affatto 
prevalsi nella trasmissione e nell’acquisto dello status civitatis su quelli imperniati su 
nascita e discendenza).
23  Cf. paradigmaticamente, Mathisen 2013, 211‑2: «there is no evidence of any 
peregrinus having been formally granted Roman citizenship after 212»; «when 
considering the question of whether barbarians were considered to have been Roman 
citizens, one must not assume that this happened as a consequence of some legal act»; 
«the Antonine Constitution was meant to be self-perpetuating. All free foreign peregrini 
who settled in the Roman Empire and took up the obligations and identity of cives of a 
municipality or a province were potential Roman citizens. Being a foreign barbarian 
did not exclude one from access to some, if not all, elements of Roman ius civile and 
from other citizen privileges. What counted was not ethnicity, but distinctions among 
slaves, freedmen and full citizens, who had different levels of access to ius civile. Indeed, 
the primary distinction in prevailing Roman law was not even between citizen and 
non-citizen, but between free and degrees of legal disability, as denoted by being a 
slave, freedman, colonus, dediticius or under a sentence of infamia» (cf. Mathisen 2006; 
2012; 2013; 2014; 2018; 2021); sulla stessa linea, vedi Barnwell 2000, 8‑9; Modéran 
2004, 374; Guidetti 2008, 51. Nel senso di una procedimentalizzazione dell’acquisto 
della cittadinanza dei barbari provenienti dall’esterno dei confini, vedi, comunque, pur 
con prospettive differenti, Sherwin-White 1973, 380; Demougeot 1981, 387; Heather 
1991, 164‑5; Liebeschütz 1998, 138; Fascione 2017, 68‑9; cf., inoltre, la lettura delle 
interpretazioni avanzate da Mathisen proposta da Marotta 2020, 1004: si tratta di una 
lettura che – mi pare – non riproduce in tutta la sua portata l’eversivo pensiero dello 
studioso americano, là ove ritiene che quest’ultimo avrebbe comunque ipotizzato, anche 
se in modo non esplicito e leggendosi tra le righe dei suoi scritti, una «procedura» tesa 
alla «naturalizzazione di tutti i nuovi immigrati» (come, ad esempio la adlectio).
24  Cf. Barbero 2006, 47; 67‑8, secondo cui a colmare l’abisso tra cives e peregrini 
residenti nei confini dell’impero avrebbero provveduto «meccanismi di assimilazione 
tacita, dal momento che con l’Editto di Caracalla e con l’assimilazione di un criterio 
spaziale, a integrazione di quello personale […] si era capovolto il rapporto fra 
cittadinanza e non cittadinanza: facendo della prima lo status per dir così normale e 
della seconda quello eccezionale, sicché in epoca più tarda l’editto verrà inteso come 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 251
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

3	 Barbari e cives tra inclusione e assimilazione:  
alcuni limiti della riforma di Caracalla

Le letture in tema di effetti dell’edictum de civitate di Caracalla cui 
nel precedente paragrafo si faceva cenno presentano non poche e 
non poco rilevanti ‘esagerazioni’, se non anche esasperazioni, sotto 
numerosi profili.25

Anzitutto, il mondo romano, dopo il 212 d.C., può dirsi sì modello 
unitario di ‘inclusione’ e di ‘uniformazione’ – con superamento, 
ma non annichilimento – dell’altro, come, del resto, prefigurano 
significativamente gli stessi dispositivi fondativi dell’asylum e 
della mescolanza di sangue e terra,26 e così come non pochi autori 
tardi enfatizzano, ora con tendenze di rimozione con riguardo al 
presente, ora con sguardo retrospettivo indirizzato a un passato 
idealizzato.27 Tuttavia, ciò non significa affatto implicare per il potere 

un’estensione della cittadinanza a chiunque venga a vivere nell’impero e si sottometta 
all’autorità imperiale». Sulla irrilevanza, per l’età tarda dell’opposizione tra cives e 
peregrini (sostituita da quella tra honestiores e humiliores), cf. anche Garnsey 2004, 138.
25  Cf. nel senso di una recezione tiepida o di una scarsa eco del provvedimento, 
oltre a D.C. 78[77].9.4‑5 (con una lettura occasionalista della volontà di Caracalla) e a 
Erodiano (che tace del tutto sul punto), Ulp. 22 ad ed. D. 1.5.17 (ove la concessione della 
civitas è attribuita a un imperatore Antonino, non meglio identificato); Aur. Vict. Caes. 
16.12 (che attribuisce la costituzione a Marco Aurelio); Iohann. Chrys. in acta apost. 
48.1 (che ascrive la riforma ad Adriano); SHA vita Sev. 1.1‑2 (che pare riferirsi a un 
momento successivo all’avvento di Settimio Severo); Rut. Nam. 1.66, oltre ad Aug. civ. 
5.17 (nonché in psalm. 58.1.2), e a Sidon. epist. 1.6.2 (che si limitano a qualche cenno); 
vedi, inoltre, BGU II 655; BGU VII 1652; Pap. Bodl. 1.42.
26  Liv. 1.8.4‑6, 1.9.3‑4, 1.13.5; Plut. Rom. 9.3; Dion. Hal. 2.7.2‑3, 2.35.6, 2.46.2; 
cf. Verg. Aen. 12.834‑7; Sall. Catil. 6; Flor. 2.6.1. Sul punto vedi Bettini 2019, 115; Zanon 
2021; De Sanctis 2022.
27  Nella seconda metà del IV secolo (quando sì Alarico non aveva ancora saccheggiato 
Roma, ma ad Adrianopoli Valente aveva ben trovato la morte), Ausonio – che preferisce 
chiudere gli occhi davanti alle minacce del presente, quasi i barbari non esistessero 
nel quotidiano, le frontiere romane non fossero attaccate, l’impiego di risorse straniere 
non fosse indispensabile per la stessa difesa militare di Roma (cf. in generale, Green 
1991; Sivan 1993) – si limita a considerare i barbari una sorta di esseri mitologici, 
distanti e senza importanza (tanto, per esempio, da trasformare nel poema Mosella la 
campagna militare contro gli Alamanni, tra 368 e 369, in un idillio). In questo contesto 
non suona né stravagante né contraddittoria la definizione che propone di sé stesso 
questo sommo cultore della lingua latina, nonché uomo di potere vicino a Valentiniano 
e Graziano (cf. Auson. grat. act. 11: quaestor sacri palatii, praefectus praetorio, consul): 
Haec [Burdigala] patria est: patrias sed Roma supervenit omnes. | Diligo Burdigalam, 
Romam colo. Civis in hac sum, | consul in ambabus: cunae hic, ibi sella curulis (Auson. ord. 
20.39‑41). Nel V secolo, Rutilio Namaziano scriveva – forse proprio alludendo all’effetto 
dell’editto di Caracalla (Szövérffy 1971, 80) – che grazie a Roma l’orbis diveniva urbs e 
le gentes, le più disparate, trovavano una patria unitaria e comune (Rut. Nam. 1.63‑6: 
Quantum vitalis natura tetendit in axes, | Tantum virtuti per via terra tuae. | Fecisti 
patriam diversis gentibus unam, | Profuit iniustis te dominante capi. | Dumque offers victis 
proprii consortia iuris, | Urbem fecisti, quod prius orbis erat), ancorché la diffidenza per 
uomini di origine barbara, come Stilicone, e il senso di smarrimento per la gravità di 
eventi, come il sacco di Roma del 410 d.C., fossero in questo poeta gallo-romano quanto 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 252
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

imperiale la volontà di una immediata assimilazione giuridica in 
termini di civitas. La stessa interpretazione letterale del testo della 
costituzione di Caracalla o delle sue descrizioni potrebbe condurre 
a un ridimensionamento delle ipotesi di apertura a ipotetici iura soli 
o a tipologie di inclusione giuridica per solum. Infatti, è – stando ad 
Ulpiano – a tutti coloro che, liberi ma non cives, si trovano entro i 
confini dell’impero al momento dell’emanazione del provvedimento 
(e non a chi entrerà o sarà nei confini dopo il 212 d.C.), che viene 
concessa la cittadinanza romana; ovvero – secondo Dione –, dandosi 
al tratto ‘ἐν τῇ ἀρχῇ αὐτοῦ’ valenza non solo territoriale ma anche 
temporale, sono, al più, solo coloro che si trovano sottoposti all’impero 
di Caracalla (e limitatamente al corso della sua vita) che acquistano 
la πολιτεία Ῥωμαίων.28

Di poi, con riguardo alla problematica clausola di salvaguardia e/o 
di esclusione che la Constitutio Antoniniana avrebbe previsto, non è 
da tacere che alcune recenti letture della l. 9 del Papiro Giessen 40.1 
portano a una compressione – e di non poco momento – della platea 
concretamente coperta dal beneficio.29 O, da un lato, tutti coloro 

mai forti (Rut. Nam. 2.46; cf. Hier. epist. 6.127; sul rapporto tra Namaziano e la cultura 
romana, ancora fondamentali sono Cirino 1934; Fuchs 1942). In un contesto, invece, 
di propaganda pro Stilichone (in cui i barbari sono sì una minaccia, seppur invocata 
per mostrare la necessità della missione del magister militum, di origine vandala, ma 
degno di divenire civis di Roma: vedi Claudian. de consulatu Stilichonis 3.180‑1 [Roma... 
gaudebat... quod te... meruisset... civem]; cf. Claudian. de consulatu Stilichonis 1.35‑9; 
Oros. hist. 7.38.1; Johan. Antioch. hist. chron. fr. 187 (Mueller); Hier. epist. 123.16; 
PLRE I 8533.180‑1), Claudiano – lontano dalla realtà e non poco imbevuto di pregiudizi 
verso i barbari non romanizzati – loda Roma come potenza dominatrice e assimilatrice 
capace di rendere cuncti una gens (Claudian. de consulatu Stilichonis. 3.152‑4; cf. Aug. 
in psalm. 58.1.21); vedi, inoltre, per una lettura tanto ispirata all’accettazione della 
barbaritas endo-romana, quale realtà comunitaria o di singoli individui cristianamente 
percepita con lati sia positivi sia negativi, quanto lontana da una idealizzazione assoluta 
di Roma, Oros. hist. 7.33.5, 7.37.9, 7.38.4, 7.39‑40, 7.40.4‑5, 7.41.2, 7.42.2.
28  Ulp. 22 ad ed. D. 1.5.17: In orbe Romano qui sunt ex constitutione imperatoris 
Antonini cives Romani effecti sunt; Pap. Giess. 40.1, ll. 7‑9: δίδωμι τοῖς συνάπα- [σιν 
-ca.?- κατὰ τ]ὴν οἰκουμένην π[ολειτ]είαν Ῥωμαίων; D.C. 77(78).9.5: οὗ ἕνεκα καὶ Ῥωμαίους 
πάντας τοὺς ἐν τῇ ἀρχῇ αὐτοῦ, λόγῳ μὲν τιμῶν, ἔργῳ δὲ ὅπως πλείω αὐτῷ καὶ ἐκ τοῦ 
τοιούτου προσίῃ διὰ τὸ τοὺς ξένους τὰ πολλὰ αὐτῶν μὴ συντελεῖν, ἀπέδειξεν.
29  Ad esempio, secondo Licandro 2021, 93‑4, la Constitutio Antoniniana – generale, ma non 
universale – avrebbe esteso la cittadinanza agli abitanti liberi dell’impero, fatta eccezione 
per gli ἀπολείτικιοι, variante di ἀπολίτικοι, ossia liberi ‘estranei a πόλεις o a πολιτεύματα’, 
di talché, secondo lo studioso, «certamente si trattò di una larghissima estensione della 
cittadinanza […] da cui però restarono fuori non tanto i dediticii, equivoco grave, quanto i 
peregrini nullius civitatis, in generale tutte quelle masse contadine o barbariche estranee 
ai modelli urbani largamente presenti nell’impero» (con accantonamento dell’integrazione 
tradizionale in quanto, per altro, se la clausola di esclusione avesse davvero fatto riferimento, 
come sostenuto da Wilcken 1912, 59‑60, alla sola popolazione egizia soggetta a λαογραφία, 
il testo greco avrebbe dovuto verisimilmente menzionare gli ὁμόλογοι); cf. Licandro 2018; 
2019; 2020. Secondo Marotta 2022, 344‑5 (che contesta l’integrazione di Licandro, non 
solo perché ἀπολείτικιοι non sarebbe traslitterazione greca del latino, ma per di più 
perché il termine rappresenterebbe un hapax di cui non si spiegherebbe la presenza in 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 253
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

che vivevano nell’ecumene imperiale, ma organizzati in comunità 
non politiche, sarebbero rimasti peregrini; o, dall’altro, ferma 
l’esclusione – aliunde emergente30 – di una gamma di persone libere 
ben più estesa delle comunità di dediticii in senso stretto (come gli 
apolidi, i Latini Iuniani e i peregrini Aeliani, le masse contadine della 
χώρα dell’Egitto, i λαοί della Syria), le plurime realtà locali disseminate 
nell’orbe non sarebbero state livellate sino all’indifferenziazione (né 
si sarebbe provveduto, invero, a una generale municipalizzazione di 
tutte le città provinciali),31 ma sarebbero state preservate nei loro 
originari statuti organizzativi, nonché nei loro diritti e nei loro doveri 
particolari verso i nuovi cittadini, così come questi ultimi avrebbero 
mantenuto intatti i loro privilegi e le loro esenzioni.32 In entrambi 

luogo del più comune ἀπόλιδες), «la clausola di salvaguardia [μ]ένοντος [τοῦ δικαίου τῶν 
πολιτευμ]άτων e le parole χωρ[ὶς] τῶν [ἀδ]δ̣ε̣ιτ̣ι̣κίων, coordinate insieme, si limiterebbero a 
riconoscere il ius, ossia lo status delle civitates e delle altre comunità dell’ecumene romana 
e a salvaguardarne, di conseguenza, le pretese nei confronti dei propri cittadini […] ma al 
contempo […] preservare anche gli addeitíkia, ossia quei regolamenti addizionali – talvolta 
più favorevoli – predisposti per certe categorie di individui» (andando così oltre la proposta 
di Oliver 1972; 1989, 496‑505, di integrare la lacuna della l. 9 di Pap. Giess. 40.1 a mente 
dell’espressione sine diminutione tributorum et vectigalium populi et fisci della già citata 
Tabula Banasitana, con riguardo, dunque, all’esclusione per i nuovi cittadini dei privilegi 
normalmente conseguenti all’acquisizione della civitas, ossia iura additicia, quali esenzioni 
tributarie e vettigali). Due rapide osservazioni interlocutorie: anzitutto, se è vero che 
ἀπολείτικιοι è un hapax, è anche vero che a Roma si distingueva tra peregrini sine civitate 
(ossia apolidi come i deportati e i condannati perpetuamente all’opus publicum: Ulp. 1 
fideicomm. D. 32.1.2; Marcian. 1 inst. D. 48.19.17.1) e peregrini nullius certae civitatis 
(ossia i dediticii in senso lato: Tit. Ulp. 20.14), di talché ἀπολείτικιοι più che sinonimo esatto 
di ἀπόλιδες potrebbe anche essere segno generale ricomprensivo sia degli ἀπόλιδες sia 
degli ὁμόλογοι/δεδειτίκιοι; di poi, intendere, in connessione alla clausola di salvaguardia, 
χωρ[ὶς] τῶν [ἀδ]δ̣ε̣ιτ̣ι̣κίων nel senso di una permanenza ‘anche’ di esenzioni e di privilegi per 
i nuovi cittadini, implica la difficoltà – ancorché, invero, non impossibilità papirologica – di 
tradurre χωρίς con ‘al netto’, ‘a parte’, ‘oltre’, ‘in aggiunta’, ossia di privarlo del suo valore 
normalmente escludente (‘eccetto’, ‘senza’, ‘fuorché’).
30  V’è infatti da ritenere che l’esclusione dalla concessione della cittadinanza per 
le masse tributarie contadine non civilizzate dell’Egitto sia un dato oggi difficilmente 
revocabile in dubbio, anche oltre il testo delle ll. 8‑9 di Pap. Giess. 40.1, così come 
quello della permanenza dopo il 212 d.C. della peregrinitas per i popoli di Asia minore 
e di Siria in quanto organizzati come ‘comunità’ ma non, al contempo, in forma di 
‘comunità urbana e civica’: cf. estesamente, Licandro 2018; 2021, nonché, per un sunto, 
2019, 107‑10; cf. Purpura 2012b, 705‑6; Marotta 2014; 2018; Valditara 2015, 55‑8; 2018, 
51‑7). Per l’Egitto, in particolare, è interessante ricordare, ad esempio: Pap. Giess. 40.2, 
ll. 16‑30 (ove si attesta l’espulsione di Egizi della χώρα da Alessandria nel 216); Pap. 
L. Batav. 19.14 e Pap. Oxy. 43.3114.15 (ove si attesta che, nel 248 e nel 267, chi non era 
Egizio Aurelio era soggetto, a differenza dei metropoliti, al tributo pro capite); SEG IX 
356 (ove si attesta un provvedimento di Anastasio presupponente la differenziazione 
di status fra Romani ed Egiziani non Aureli).
31  Ma vedi Talamanca 1971, 498‑501; 1976, 204.
32  E in questa cornice ben si comprende come Roma si sia sempre distinta da tutte le 
altre città dell’impero, così come i Romani originarii, cives Romani domo Roma rispetto 
a tutti gli altri cittadini con origo non nell’Urbe: cf. paradigmaticamente, Siniscalco 
1986; Neri 2001.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 254
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

i casi, si delinea un’immagine ancora molto lontana dalla visione 
totalmente omologante all’insegna della ‘sudditanza all’imperatore’ 
e della ‘territorialità nei confini dell’impero’ e, quindi, insensibile 
alla distinzione tra cives e peregrini. 

È, infatti, solo il VI secolo che ci ha consegnato, rispetto alle strategie 
antoniniane di III secolo, un quadro di più intensa ‘omologazione’ 
dell’altro all’insegna della romanità. La celebre Novella 78.5, infatti, 
consacra legislativamente una rilettura attualizzante, da parte della 
cancelleria giustinianea del 539 d.C., secondo cui il provvedimento del 
212 d.C. – per altro attribuito erroneamente ad Antonino Pio – avrebbe 
disposto universalmente anche per il futuro, così da rendere tutti 
coloro che fossero stati o giunti entro i confini imperiali degni della 
cittadinanza romana, in quanto assoggettati all’imperatore (senza 
più alcuna distinzione interna o esterna, quindi, tra cives, Latini 
e peregrini).33 Così, l’indifferenziazione sub specie iuris – sotto 
ogni profilo di particolare appartenenza politica, culturale, etnica, 
linguistica – quale conseguenza immediata della sudditanza a Roma 
avrebbe riplasmato in senso debolmente identitario e formalistico i 
contenuti della cittadinanza, ma al contempo la avrebbe corroborata, 
combinandola, in una cornice di interrelazioni oramai ineluttabili, 
con la vocazione e il fondamento dello stesso cristianesimo (meta-
etnocentrico e meta-glottocentrico), ormai pienamente accettato, 
riconosciuto e imposto dall’impero. La nuova religione di Roma, infatti, 
si proponeva sì come religione di salvezza universale, precisata nella 
sua dimensione cattolica ed egualitaria (come San Paolo non mancava 
di ripetere, proclamando l’unità e l’indistinzione di tutti in Cristo),34 

33  In Nov. 78.5 (a. 539), Giustiniano, nel concedere ai liberti il ius anuli aurei e la 
restitutio natalium, e nel far salvo l’onore da tributare ai patroni, afferma di essersi 
ispirato a leggi precedenti che avevano esteso universalmente ciò che prima era un 
privilegio particolare, e presenta la Constitutio Antoniniana come atto idoneo a rendere 
per sempre indifferenti i cittadini e i peregrini (o, meglio, come atto che già nel III secolo 
annichiliva la stessa categoria particolare del cittadino perché divenuta irrilevante, al 
pari di quella di peregrinus, entro il genus indistinto dei subiecti). Importante il parallelo 
con Nov. 117.4 (a. 542): Giustiniano, in ambito matrimoniale, aveva imposto ai più alti 
dignitari l’uso degli strumenti dotali, con eccezione (temporale) per i matrimoni contratti 
prima della concessione della dignità e con eccezione (soggettiva) ‘τοῖς ὑποτεταγμένοις 
τῇ ἡμετέρᾳ πολιτείᾳ βαρβάροις, κἂν ἀξιώμασι τοιούτοις ὑπάρχοιεν κεκοσμημένοι’. Ora tali 
barbari esentati da Giustiniano, secondo Atanasio di Emesa (ep. 10.9 [Simon, Troianos]), 
sarebbero stati οἱ ὑπόσπονδοι βάρβαροι, ossia i capi dei barbari alleati; secondo Teodoro 
Scolastico (summa nov. 117.5 [Zachariae]), οἱ ὑποτελεῖς βάρβαροι, ossia i barbari tenuti in 
quanto subiecti a doveri tributari: in entrambi i casi, comunque, costoro avrebbero avuto, 
come romani, diritto di concludere giuste nozze valide ed efficaci, ma, per il loro statuto 
particolare, avrebbero potuto – rispetto agli altri dignitari – συναλλάσσειν γάμους in forma 
semplificata. Imprescindibile, su tutto ciò, lo studio di Goria 1984.
34  Col. 3,11; Gal. 3,28; 1Cor. 1,22‑4; 1Cor. 3, 18‑19; Cf. Aug. conf. 3.11. Vedi inoltre, 
con approcci di ispirazione cristiana e ancora dualistici, ma propensi alla rivalutazione 
del polo barbarico e lontani da una idealizzazione del polo romano: Oros. hist. 7.32.9, 
7.39.3‑9, 7.41.8; Salv. gub. 4.13.61, 4.14.65‑8, 5.4.15, 6.7.35, 7.6.24.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 255
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

ma nasceva anche come ‘scandalosamente’ barbarica (come i padri 
della Chiesa sovente amavano enfatizzare, in opposizione alla tendenza 
greca alla sapienza e all’inclinazione giudaica alla ricerca di segni),35 
pur poi identificandosi nella civiltà ufficiale dell’impero e, quindi, 
escludente (ma non respingente) l’alterità esogena barbarica e quella 
endogena pagana.36 

Un riassetto ideale, questo appena descritto, all’insegna del comune 
‘collante’ e della ‘vernice’ della fede che non avrebbe potuto che 
sollecitare, dal V secolo, una necessaria risemantizzazione dell’antitesi 
‘βάρβαρος/barbarus – Ρωμαῖος/Romanus’, il primo termine polarizzato 
nuovamente in senso negativo e il secondo caricato di valori positivi, 
ma con enfasi ora sull’estraneità ora sull’appartenenza, più che etnica 
e linguistica, a un dato modello di civiltà37 (là ove, ovviamente, non 
fosse quella barbara la prospettiva d’elezione).38

35  Iustin. apol.I 5.3.6‑5.4.4; Tatian. ad Graec. 42.1.1‑4; Clem. Alex. Strom. 6.17.151.2; 
Theodor. Cyr. Graecarum affectionum curatio 5.64.5‑7.
36  Cf. Prosdocimi 1984; Gaudemet 1984; Carile 1984.
37  Stroumsa 1999, 78; cf. La Rocca 2004, 2; 18. Basti pensare all’uso di barbarus 
nel Codex Theodosianus; paradigmaticamente, vedi, inoltre, Veg. mil. 1.15, 1.20, 1.21, 
2 praef. 2.1, 2.18, 3.5, 3.10, 4.31; Paul. Pell. euch. 388‑9, 407‑8, 423; Orient. comm. 2, 
127; Euseb. Gallic. hom. 51.8. In questo contesto la romanità è, prima di tutto, un fine 
e un ideale che non schiaccia e annichilisce le peculiarità ‘identitarie’ legate a luoghi, 
lingue ed etnie, ma che permette di omologare, riconoscere e distinguere (omologare i 
diversi all’insegna della civiltà imperiale; riconoscere sé e l’altro nella rete di potenziali 
o attuali relazioni di amicizia o inimicizia; distinguere, oltre l’indifferenziazione, i 
simili); la barbarie è un ‘antiideale’ politico e valoriale, un disvalore oppositivo che va 
contrastato e vinto.
38  Cf. per Visigoti, Burgundi, Franchi e Ostrogoti, Wood 1990, 60‑1; 2003, 260‑1; Amory 
1993; Chauvot 2008. Basti pensare che là dove nel codice Teodosiano compariva la 
parola barbarus nel senso evidente di nemico di Roma il Breviarium di Alarico II usa 
hostis, lasciando invece il sostantivo barbarus – ben plausibilmente comprensivo anche 
dei Goti – là dove il segno andava ad assumere una valenza di tipo neutrale (mentre va 
rimarcato come, con riguardo alla celebre legge sui matrimoni misti del 373 [CTh. 3.14.1 
= Brev. 3.14.1], l’originale gentilis sia sostituito nella interpretatio da barbarus in senso 
neutro e latissimo); allo stesso modo, nel Liber Constitutionum di Sigismondo del 517 la 
parola barbarus ricorre con frequenza, quasi sempre usata come sinonimo di Burgundio 
o con riferimento al populus noster (mentre solo in una occasione, nella clausola 79, 
viene impiegato per indicare stranieri, anche se, comunque, in un’ottica di accoglienza); 
di poi nel Pactus Legis Salicae (cf. 14.1 e 41.1), se ora si distingue Francus da barbarus, 
e ora si usa l’espressione barbarus Salicus, che verisimilmente non identifica il Franco 
(contra Wood 2011, 45), comunque il termine non è mai impiegato in senso peggiorativo. 
Quanto, infine, all’Edictum Theoderici, se in esso si parla genericamente di barbari, mai 
nelle Variae si ricorre a tale termine per indicare i Goti, mentre non mancano richiami 
alle diversità di questi ultimi dalle stirpi germaniche (cf. per l’esclusione della paternità 
dell’editto a Teoderico l’Amalo, sulla scorta di Rasi e Vismara, Licandro 2010‑11; a favore, 
cf., per tutti, Lafferty 2013).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 256
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

4	 Le ideologie dell’assimilazione

A valle di quanto puntualizzato nelle pagine precedenti, v’è da 
rimarcare ulteriormente come sia vero che l’impero dopo il 212 
d.C. – sotto il mantello formale della civitas universale (relativa 
più che assoluta) – si presentasse come una realtà più compatta e 
unitaria rispetto al mondo esterno, assurta un’ampia moltitudine 
dei residenti liberi et peregrini, coperti dalla concessione, a cives. 
L’urbs si fa orbis, il mundus diviene civitas, di modo che un blocco 
tendenzialmente identitario e unitario a livello di spazio e di status 
(URU) si presta più facilmente a essere e venire contrapposto, 
anche ‘per retrospezione’, a quello altro, magmatico e variegato del 
barbaricum (BAR). Pur tuttavia, altrettanto vero è che tale realtà 
risulta contraddistinta ancora da importanti differenziazioni interne 
permanenti e discriminanti: non solo, come s’è già avuto modo di 
rimarcare, la distinzione, tutta interna, liberi / servi non ha ancora 
assunto la forma di un’antitesi – al netto dei barbari – esclusiva 
tra cives di Roma (o meglio subiecti all’imperatore) e servi;39 ma 
anche non emerge espressamente dalle fonti la volontà di totale 
livellamento egualitario, sul piano territoriale-valoriale, dei flussi 
esterni successivi al 212 d.C., atteso che, invero, neppure dopo 
questa fatidica data nessun principio di territorialità pare operare, 
così da annichilire le differenze tra chi è nell’impero, da una parte, 
e chi, dall’altra, tanto viene entro i fines dell’impero, quanto – a 

39  Al netto sia dell’esclusione della concessione Antoniniana della civitas per i servi, 
sia della problematica categoria dei dediticii in senso tecnico (Gai 1.14: Vocantur 
autem peregrini dediticii hi qui quondam adversus populum Romanum armis susceptis 
pugnaverunt, deinde victi se dediderunt; cf. Chiusi 2007; Marotta 2009, 120; Torrent 
2012, 141), i liberti Aeliani e i loro discendenti rimanevano per il loro peculiare status 
di dediticii impossibilitati ipso iure a divenire cives, a differenza, invece, della categoria 
dei Latini Iuniani, destinata come tale a permanere ben dopo il 212 d.C. e sino all’età 
giustinianea (cf. C. 7.6.6, 7.15.2): cf. Gai 1.25: Hi vero, qui dediticiorum numero sunt, 
nullo modo ex testamento capere possunt, non magis quam quilibet peregrinus, nec ipsi 
testamentum facere possunt secundum id quod magis placuit; Gai 1.26: Pessima itaque 
libertas eorum est, qui dediticiorum numero sunt; nec ulla lege aut senatus consulto aut 
constitutione principali aditus illis ad civitatem Romanam datur; Ep. Gai 1.1.3: Dediticii 
vero sunt, qui post admissa crimina suppliciis subditi et publice pro criminibus caesi 
sunt, aut in quorum facie vel corpore quaecumque indicia aut igne ferro impressa sunt, 
et ita impressa sunt, ut deleri non possint. Hi si manumissi fuerint, dediticii appellantur 
(cf. Gai 1.13; Tit. Ulp. 1.11; Isid. orig. 9.4.49‑50). Quale attestazione della permanenza 
della rilevanza giuridica, per i discendenti del V-VI secolo, dei Latini Iuniani, cf., 
quale sententia trasmessa (senza necessità di interpretatio visigotica) dal Breviarium 
alariciano, Paul. Sent. 4.9.8 (PV. 4.9.1; Liebs 4.8.8). Inoltre, non va taciuto come singole 
richieste di cittadinanza da parte di peregrini (ad esempio, un latino giuniano, un 
barbarus dediticius in fidem, un laetus gentilis, un gentilis, fors’anche un apolide), per 
la Gallia del IV e del primo V secolo (per lo meno prima della rottura della frontiera 
renana) sono fotografate, in termini generali e attuali, dai Frammenti di Autun (come 
hanno giustamente enfatizzato Kerneis 2014; Marotta 2022, 360‑4): Fragm. Aug. 1‑5.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 257
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

seconda dell’interpretazione sposata – o vuole agire come cittadino 
dell’impero o riconosce l’autorità suprema dell’impero.

Lo spazio URU di Roma è un datum, storicamente e concretamente 
compreso entro il suo limes e nei suoi fines, al contempo uniforme 
(dall’esterno e nel suo complesso) e poliforme (all’interno e 
nell’irrevocabilità delle sue realtà locali e personali): da un lato, 
Roma, come civitas augescens, non conosce potenzialmente confini 
territoriali fissi40 ed è destinata nel tempo a dominare, come caput, 
l’orbis terrarum;41 dall’altro, Roma inizia – già prima di Caracalla, 
già prima di Augusto – ad imporsi, gradualmente e con non celata 
aspirazione ecumenica, come una ‘città mondiale’, ossia come la 
patria communis per i cives di un impero (prima solo coloniale e 
municipale, poi anche provinciale) che, sterminato arcipelago di 
comunità locali particolari, tanto politiche quanto apolitiche (prima 
nella sola penisola Italica, poi in uno spazio che connette la Britannia 
alla Mesopotamia), è presentato ed immaginato iperbolicamente 
come estensione totalizzante e assorbente di un’unica e infinita 
‘città comune’ (ossia una città-impero e, al contempo, un impero-
città).42 Un modello, quest’ultimo, che già al momento delle dirimenti 
scelte operative e ideologiche che dovevano essere prese in vista 
del restauro ingegneristicamente più efficace della repubblica 
romana, Mecenate sottilmente promuoveva quando consigliava ad 
Augusto di coinvolgere direttamente nel senato gli esponenti delle 
élites di tutte le province imperiali.43 Un modello, quest’ultimo, che 
circa sessant’anni prima della concessione di Caracalla Elio Aristide 
lodava come inverato in una realtà – perfezionabile storicamente 
nei dettagli, ma ormai assunta incontrovertibilmente come miglior 
assetto organizzativo politico di comando – che aveva sostituito 
l’opposizione tra ‘Greci e barbari’ con quella tra ‘Romani e non 
Romani’, che aveva reso il nome e l’aggettivo Romanus proprio di un 
γένος comune e non di una sola πόλις, che aveva creato virtualmente 
una ἀγορά comune e una ἀκρόπολις a cui tutti i cittadini dell’impero 
convenivano e convergevano (ossia uno spazio che trascendeva i 

40  Pomp. l.s. ench. D. 1.2.2.7.
41  Liv. 1.16.7.
42  Già in Cic. leg. 2.2.5, nella cornice dell’impero municipale di Roma, emerge la 
combinazione (tra termini in rapporto né oppositivo né alternativo, ma complementare 
e inclusivo) tra una patria communis (civitatis et iuris), ossia Roma, e una germana 
patria (naturae et loci), ossia il municipio di origine e/o residenza, che rappresenterà 
altresì una dicotomia fondante dell’assetto del principato e del dominato: cf. Mod. l.s. 
de manum. D. 50.1.33; Mod. 2 excusat. D. 27.1.6.11; Call. 6 de cogn. D. 48.22.18 pr.; 
CTh. 6.2.25. Sul problema della doppia cittadinanza, da tenere separato da quello della 
doppia patria, cf., per tutti, Genovese 2010.
43  D.C. 52.19.6, su cui vedi Spagnuolo Vigorita 1993, 11; Marotta 2016b, 105‑6; in 
senso diverso, cf. Palma 2020, 66.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 258
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

confini e i territori di una sola πόλις e si estendeva a tutta l’ecumene), 
assurgendo così Roma a una sorta di ἄστυ κοινόν.44 Un modello, 
quest’ultimo, che nostalgicamente e orgogliosamente Sidonio 
Apollinare richiamava – nei suoi termini generali e non universali 
di inclusione e, al contempo, di esclusione – quando con enfasi 
apostrofava la Roma del V secolo, ormai trasfigurata rispetto alla 
realtà del II e del III secolo, sia come vertix mundi e patria libertatis, 
sia, con semplificazione icastica, come unica totius orbis civitas […] 
in qua […] soli barbari et servi peregrinantur. 45

5	 Le realtà dell’inclusione

Il nobile paradigma ideale appena delineato, nondimeno, nulla aveva 
a che fare – come già si è avuto modo di mettere in chiaro – né con 
il ius soli o con il principio di territorialità,46 né con l’assimilazione 
automatica alla Romanitas delle masse che pervadevano l’Occidente 
‘come le ceneri laviche dell’Etna’47 – attraverso una presunta 
forza attrattiva e omologante nel suolo imperiale e della presunta 
operatività, a livello di cittadinanza e diritto applicabile, del principio 
di cosiddetta doppia identità.48 Insediamento nei fines Romani non 

44  Ael. Arist. εἰς ‘Ρώμην 26, 58‑72, 90, 93 (cf. Them. or. 15.198b; Prud. c. Symm. 
1.189‑92). Sul tema, vedi ora, con ampissima bibliografia e apparato di fonti sull’idea 
romana della communis patria e quella greca dell’ἄστυ κοινόν (nelle rispettive 
ascendenze e nei rispettivi portati), De Simone 2024, 235‑72.
45  Sidon. epist. 1.6.2. Il Vescovo di Clermont, come noto, non simpatizzava affatto 
nei confronti di quei popoli ormai saldamente insediati in Occidente e per di più al 
potere (come Burgundi, Visigoti, e Franchi), tanto che o tendeva a ‘normalizzarli’ 
o si sentiva costretto a evitare l’uso della parola barbarus nel tessere le lodi della 
civilitas di Teoderico, modello romanizzato insieme ai connotati della corte visigotica 
(in opposizione alla rozzezza di Eurico): cf. Sidon. carm. 5.509‑10, 7.311.12, epist. 1.2, 
2.1.1; 3.3.3, 4.17.1, 5.7.1, 7.7.2, 7.14.10, 8.3.3; vedi Stevens 1933, 48‑54; Loyen 1956; 
Harries 1996; Ladner 1976; Mazzoli 2005‑06.
46  Sull’indebita retrodatazione al V secolo delle concezioni emerse da Nov. 78.5 operata 
da Barbero 2006, 47; 67‑8, cf. Marotta 2022, 358‑9. Questa stessa, discutibile, logica 
pare animare un risalente studio teso a distinguere, in seno all’esercito tardoantico, i 
Romani, ‘nati in patria’, da coloro che invece venivano reclutati da popoli esterni non 
soggetti all’imperatore: Teall 1965. In base alla generalizzazione della ratio sottesa alla 
distinzione appena ricordata, risulterebbe che Teoderico l’Amalo (cresciuto ostaggio 
alla corte di Zenone, adottato come filius dall’imperatore, poi console e magister militum, 
al contempo reggente dei territori occidentali dell’impero per conto dell’imperatore 
Anastasio II e rex Gothorum), proprio perché nato in Pannonia intorno alla metà del V 
secolo, per ciò solo sarebbe da considerarsi cittadino Romano (ma cf. Goria 1984, 318‑19 
nota141); mentre Narsete, in quanto originario della Persarmenia, non lo sarebbe. Sul 
punto cf., per tutti, Amory 1997, 167 nota 72.
47  Amm. 31.4.9.
48  Da un lato, vero è che sia le carriere militari e civili di numerosi barbari, così 
come l’impiego degli strumenti negoziali del ius civile da parte di barbari (Mathisen 
2013, 205‑11) dicono solo della partecipazione alla civitas, ma nulla dicono sul come 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 259
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

significa affatto civitas Romana. Le genti barbare (come Goti, Franchi, 
Alamanni, Sarmati e Sciri) che, nel corso del III e del IV secolo, 
una volta vinte (devictae),49 si sottomettevano a Roma (deditae in 
fidem), venivano stanziate nel territorio imperiale (per esempio al 
fine di ripopolare come coloni aree lasciate deserte, oppure al fine di 
riconfigurare etnicamente certe aree dell’impero),50 assoggettandosi 

tale civitas sia stata acquisita; dall’altro, il ricorso al concetto di ‘doppia identità’ o 
‘doppia cittadinanza’ (Mathisen 2013, 212‑5) omologa incongruamente i diversi (cf., 
amplius, Marotta 2022, 355‑8), in quanto se l’idea di Roma come patria communis, già 
repubblicana e alla base del processo ‘politico’ di romanizzazione, ben si può coordinare, 
giuridicamente in un rapporto di genus a species, con ‘appartenenze locali’, cittadine, 
regionali e provinciali, nonché, sociologicamente, anche con ‘identificazioni personali 
di tipo etnico’ pur espresse in termini di ‘cittadinanza’ (cf. Ando 2021), dall’altro, essa 
non si può combinare in capo a un medesimo individuo o a un medesimo gruppo, in modo 
cumulativo e alternativo, con altri genera di civitas non romana, quali quelli implicati 
da espressioni come civis Gothus (Sidon. epist. 7.6.2‑3), civis Francus (CIL III 3576), civis 
Alamanna (CIL XI 1731) oppure cives Romani et Bessi (CIL III 3505, 7533, 14214; AÉ 1924, 
nr. 142‑8; ma cf. AÉ 1957, nr. 97; AÉ 1984, nr. 802). Se l’ultima formulazione (o analoghe: 
cives Romani et Bessi consistentes vico Ulmeti; veterani et cives Romani et consistentes 
Abrito ad c[anabas]), più che indicare Bessi al contempo dotati di cittadinanza romana, 
attesta per la Mesia inferiore del III secolo (in età postcaracalliana) la compresenza 
sia di cittadini romani sia di non cives; se circa l’epitaffio dell’anno 423 rinvenuto a 
Firenze, poco o nulla si può dire, atteso che da esso si ricava solo dell’unione coniugale 
tra una giovane donna, lasciata senza nome e identificata solo con etnonimo (civis 
Alamanna), e un cittadino romano, funzionario imperiale (Flavius Faustinianus); se 
della seconda iscrizione citata qualcosa in più si avrà modo di scrivere oltre; ebbene, 
qualche breve cenno qui merita la designazione di civis Gothus attestata per Modaharius 
(Sidon. epist. 7.6.2‑3: Modaharium, civem Gothum, haereseos Arianae iacula vibrantem). 
Invero, essa ben si presta, se contestualizzata, a illuminare – diversamente da quanto 
voluto in generale da Mathisen in tema di doppia identità e cittadinanza, nonché di 
autodeterminazione giuridica – il rapporto tra un dato indicatore di identità personale 
particolare e il grado di ‘istituzionalizzazione’ e di ‘autonomia’ (proprio rispetto a 
‘Roma’) della realtà politica, giuridica ed etnica generale di riferimento: cf., su tutto 
ciò, paradigmaticamente, Matthews 2000; Harries 2000. Non è un caso che, lungo il 
V secolo sino all’emanazione nel 506, poco prima dell’esiziale arrivo dei Franchi di 
Clodoveo, della cosiddetta Lex Romana Visigothorum (cf., da ultima, la collettanea a 
cura di Bassanelli Sommariva dell’anno 2024), il potere dei reges di Tolosa (sotto i quali 
vive Modaharius) si presenti in tendenziale e progressiva definizione di una propria 
identità giuridica sovrana (da riconnettere, sul piano dell’applicazione e dei destinatari 
delle norme, alla distinzione e alla convivenza tra civitas Gotha e Romana), sempre in 
dialogo, pur in modo variabile nel tempo, con Roma e il suo diritto.
49  Cf., esemplificativamente, Pan. Lat. 8.(5).9.3: Captiva agmina barbarorum, […] atque 
hos omnes provincialibus vestris ad obsequium distributos, donec ad destinatos sibi 
cultus solitudinum ducerentur […] arat ergo nunc mihi Chamavus et Frisius et ille vagus 
ille praedator exercitio squalidi ruris operatur et frequentat nundinas meas pecore venali, 
et cultor barbarus laxat annonam […] quin etiam si ad dilectum vocetur accurrit […] et 
servire se militiae nomine gratulatur; Hist. Aug. Claud. 9.3 (Goti); Pan. Lat. 6.(6).6.2 
(Franchi); Amm. 16.3.2, 17.1.13, 17.8.3, 20.4.1, 28.5.15 (Franchi e Alamanni); Anon. 
Vales. 1.6.32 e Auson. Mos. 9 (Sarmati); CTh. 5.6.3 (Sciri).
50  Cf. Poly 1993; 2006; Mirkovic 1997; Kerneis 1999; 2009. Il rilievo del reclutamento 
di gentiles – anche provenienti dall’esterno e, per di più, non necessariamente 
dediticii – per la difesa dell’impero, a livello militare nonché in reparti specializzati 
etnici, precede (e, ovviamente, segue) la Constitutio Antoniniana: basti pensare (per 
il II secolo), oltre ai Mauri gentiles (CIL XVI 108) e ai Mauri equites (CIL XVI 114 = 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 260
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

sì al fisco e alla leva, ma senza però acquistare – per ciò solo e 
automaticamente – il diritto di cittadinanza.51

Se, da un lato, una delle più significative raffigurazioni della 
pratica delle deportazioni, di epoca tetrarchica, incisa sul 
Medaglione di Lione, immortala due imperatori, forse Massimiano 
e Costanzo Cloro, nell’accogliere i barbari trans-renani che, con le 
rispettive famiglie e bagagli, attraversano il ponte tra Mogontiacum 
e Castellum;52 dall’altro, può essere utilmente considerato un 
celebre panegirico in onore di Costanzo Cloro del 297 o del 298 d.C. 
che – ricordando proprio le campagne di Massimiano – contrappone 
il laetus postliminio restitutus al Francus receptus in leges (due figure 
emblematiche tenute distinte, seppur accomunate dal lavoro agricolo 
su terre ormai abbandonate).53 Il testo così allude, tramite il verbo 
recipere e il sostantivo leges, non tanto a una (ipotetica) estensione 
della cittadinanza romana, quanto alle clausole della deditio imposta 
al Franco che, pur sconfitto, viene ex novo accolto, ma come barbaro 
dediticius, a svolgere attività di colono nell’impero.54 Invero, i 

IDR I 29), ai Palmyreni sagittarii (IDR I 6a), così come, per il III secolo, ai Brittones 
dediticii Alexandrini (CIL XIII 6592 = ILS 9184); cf., inoltre, per il IV e il V secolo, Amm. 
20.8.13, 14.7.9, 15.5.6, 16.4.1, 20.2.5; CTh. 3.14.1, 11.30.62, 7.15.1. Sul tema dell’impiego 
militare di stranieri (in connessione con l’acquisto della cittadinanza), tra i molti, vedi 
Demougeot 1981; Le Roux 1987, 367‑70; Kerneis 1996, 73‑6; 81‑92; Poly 2006, 113; 
paradigmatico è Iul. epist. ad Ath. 285 (ἄνδρες στρατιῶται καὶ ξένοι καὶ πολῖται, μὴ 
προδῶτε τὸν αὐτοκράτορα).
51  Ma vedi, giustamente, Wirth 1997, 29‑31, che non esclude per tali dediticii 
(a differenza di quanto doveva valere per i liberti dediticii ex lege Aelia Sentia, 
impossibilitati inderogabilmente a entrare nel novero dei cives) una possibile futura 
integrazione nella civitas, ad esempio, per massimi meriti al termine del servizio 
militare (cf., mutatis mutandis, Tabula Banasitana ll. 4‑5). Ad avviso di Demougeot 1981, 
l’attività militare comitatense per i barbari era via preferibile per ottenere la civitas 
rispetto al servizio militare in qualità di limitaneus; inoltre, circa la questione della 
honesta missio come fonte di cittadinanza per il soldato barbaro (cf. sul punto, Poly 
2006, 113; Mancini 2014), la studiosa assume, in definitiva, che «l’armée impériale» 
non assurga affatto, rispetto all’età altoimperiale, a «pépinière de citoyens analogue»; 
cf. Marotta 2022, 364‑7.
52  Bastien 1989.
53  Pan. Lat. 4.(8).21.1: Itaque sicuti pridem tuo, Diocletiane Auguste, iussu deserta 
Thraciae translatis incolis Asia complevit, sicut postea tuo, Maximiane Auguste, nutu 
Nerviorum et Trevirorum arva iacentia laetus postliminio restitutus et receptus in 
leges Francus excoluit, ita nunc per victorias tuas, Constanti Caesar invicte, quidquid 
infrequens Ambiano et Bellovaco et Tricassino solo Lingonicoque restabat, barbaro 
cultore revirescit. Cf., sulla sottoposizione dei Franchi, oltre agli Alamanni, alle leges 
di Roma: Hist. Aug. Tac. 15.2 (Francos et Alamannos sub Romanis legibus habeat); cf., 
per attitudini barbariche contrarie all’assoggettamento alle leggi romane, Zos. 4.30.
54  Cf. Marotta 2015, 121, per altro, con persuasive note critiche a quella lettura della 
fonte secondo cui «postliminium non evocherebbe i precisi contorni di un determinato 
dispositivo giuridico, ma unicamente una situazione concreta, vale a dire l’insediamento 
di barbari transrenani sul versante romano del limes nel frattempo ristabilito» 
(cf. Kerneis 2009; Barbero 2006, 190‑1; 280): i laeti non parrebbero, insomma, solo 
stranieri trans-renani dislocati nella prefettura della Gallia (nettamente distinti dai 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 261
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Franchi – che ancora come foederati55 tanta parte ebbero, insieme 
agli Alamanni, nel contrastare le tribù che nell’inverno tra il 406 e 
il 407 valicarono la frontiera posta lungo il Reno – rappresentarono 
un punto di riferimento fondamentale, entro i confini dell’impero, 
nella storia militare tardoantica d’Occidente (continuando a servire 
l’impero, esclusa la parentesi segnata da Arbogaste, sino al tempo 
dello scontro tra gli Unni ed Ezio e della morte di quest’ultimo nel 
454): senza, però, che questo saldissimo radicamento nel territorio 
romano e questo costante e decisivo contributo, oltre che alla ri-
vivificazione di agri deserti, alla difesa significassero mai per il loro 
gruppo una inclusione generalizzata nella civitas di Roma (se non, 
ovviamente, al netto di singole concessioni viritane, come potrebbe 
anche attestare un’epigrafe funeraria di Aquincum commemorante 
un Francus miles Romanus).56

gentiles, ossia i barbari interni, di stirpe non germanica, come i Bretoni, o di stirpe 
iranica, come i Sarmati, o altri Germani, come gli Svevi, già foederati di lunga data), 
ma in primis autentici cives ritornati in patria il cui regolamento e inquadramento nelle 
provinciae sarebbe stato poi esteso, nel corso del IV secolo, anche ai gentiles immigrati 
di popoli debellati e assoggettati e mai stati, nel pregresso, cives imperiali. 
55  La ben risalente nozione di gruppo (etnico) foederatus (di cui vedi Procul. 8 ep. D. 
49.15.7 pr.: Non dubito, quin foederati et liberi nobis externi sint), per cui una civitas, 
una gens o una natio barbara riconosce l’autorità di Roma (del suo popolo e del suo 
imperatore), ma rimane comunità libera ed externa ai fines imperii, non è rimasta 
immutata nel tempo. Basti pensare che nel V secolo Olymp. fr. 7 (FHG 4) sottolineava il 
carattere misto dei federati, equiparandoli a quello dei bucelarii, mercenari di origine 
romana e gotica al servizio di un singolo individuo, e che nel VI secolo Procop. Vand. 
3.11.3‑4 distingueva tra i foederati del suo tempo (uomini che, dopo essersi arruolati 
volontariamente, prestavano servizio nella cavalleria e nella fanteria sotto comandanti 
romani) e i foederati di tipo più antico (uomini di popoli barbari entrati nell’impero come 
liberi). Posto che la condizione giuridica dei foederati poteva variare di caso in caso a 
seconda delle clausole del trattato (anche se è vero che l’obbligo del servizio militare 
rappresentava un tratto fondamentale delle leges, in alternativa alla costituzione 
di corpi militari speciali che, permanendo nella loro sede come gli Arabi, avevano 
comunque diritto all’annona e ad un alloggio privato), v’è da rilevare quanto segue: nella 
prassi del III-IV secolo il foedus si immedesimava assai sovente, lungi dall’integrare un 
foedus aequum, in un’autentica deditio in fidem (cf., per tutti, Amm. 17.8.4 [dedentes se 
cum opibus liberisque suscepit]; Kerneis 2009; Palazzi 2014; cf. Schulz 1993, 133‑48; 
Heather 1997); fino al 382, il reclutamento nei contingenti militari romani di Franchi, di 
Alamanni, di Alani, di Sarmati, di Goti, non avveniva di regola sulla base di foedera ma, 
anche là ove un trattato fosse stato concluso, esso sempre e solo era una formalizzazione 
della sudditanza a Roma della controparte foederata, mutando le cose dopo la catastrofe 
di Adrianopoli e dopo la morte di Valente, data l’esigenza per Graziano e Teodosio di far 
fronte a una situazione d’estrema emergenza (cf. Demougeot 1981, 383; Heather 1991, 
253‑6; Marcone 2003; Palazzi 2004); a mente della distinzione tra gentes foederatae 
intra fines imperii e gentes foederatae extra fines imperii (Zecchini 2005; Sartor 2011), 
sono anzitutto, anche se non in modo esclusivo, le prime a fornire all’esercito romano 
truppe di origine barbarica.
56  Cf. CIL III 3576: Francus ego cives Romanus miles in armis | egregia virtute tuli 
bello mea dextera sem<p>er. Secondo un primo orientamento l’epigrafe sarebbe 
un’autocelebrazione di virtù marziale da parte di chi era al contempo civis Francus 
e miles Romanus in armis (Kerneis 2009, 390); secondo altri la fonte attesterebbe il 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 262
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

In tal frangente, la storia stessa di altri popoli foederati con 
l’impero appare quanto mai paradigmatica. Davanti all’avanzata 
degli Unni nel 376 le tribù dei Goti57 si presentarono sulle sponde del 

caso di chi, arruolatosi nell’esercito, avrebbe ottenuto ancora in armis la civitas (Rigsby 
1999). Vero è che l’epigrafe potrebbe anche leggersi così: ‘io, Franco, sono divenuto 
cittadino Romano, come soldato durante il servizio militare’. A valle dell’etnico Francus 
immortalato sia nel panegirico sia in questa iscrizione (la cui datazione è quanto mai 
incerta: II-V secolo), va precisato, circa la concessione della cittadinanza romana, quanto 
segue. Da Costantino Porfirogenito (De administrando imperio 113.185) parrebbe ricavarsi 
addirittura come Costantino avesse concesso ad alcuni Franchi la civitas (e, dunque, il 
ius connubii con cittadine romane), oppure, non tanto la civitas, quanto il solo potere di 
contrarre giuste nozze (andandosi così a giustificare le relazioni di parentela con la stessa 
famiglia imperiale, oltre alla eclatante carriera di molti Franchi, nel IV secolo, sino ai 
vertici della gerarchia militare): cf. Demougeot 1984. Inoltre, dopo Costantino la civitas 
fu concessa ai Franchi (oltre che agli Alamanni e ad altri barbari) che appartenevano alle 
scholae palatinae della nuova guardia imperiale, nonché agli alti ufficiali degli auxilia e 
delle vexillationes; infine, non va taciuto non solo – come noto – che molti uomini di origine 
franca giunsero a ricoprire ruoli apicali come quello di magister militum o di console, 
ma altresì vennero insigniti del nomen imperiale Flavius (cf. Keenan 1973; 1974). Con 
riguardo ai Franchi del VI secolo – il gruppo che, in Gallia, si dimostrò più degli altri 
abile a costruirsi e imporsi, attorno alle figure dei suoi comandanti e delle sue milizie 
nonché grazie a miti fondativi capaci di omologarsi ai Romani di origine Troianacome 
nuova identità etnica di potere (cf. Wood 1995; Pohl 1998; vedi, inoltre, Gasparri 1997, 
84‑93) – Agathias hist. 1.2.3, riporta come essi avessero conformato le loro leggi a Roma. 
Del resto, secondo un’intrigante ipotesi, lo stesso Pactus legis Salicae non sarebbe altro 
che un codice militare concesso, intorno alla metà del IV secolo, ai dediticii della Belgica 
secunda, sotto Giuliano; ipotesi, quest’ultima della lex data (per una sintesi, vedi Poly 
2016), ripresa anche da Kerneis 2003 secondo cui, per di più, la raccolta delle leggi dei 
soldati barbarici si inserirebbe in un progetto più ampio di diritto militare da consolidarsi 
a valle del codice Teodosiano (cf. Kerneis 2005, 78).
57  Con il collettivo ‘Goti’ (cf. Amory 1997, 1‑6; 13‑42), più esattamente, si intendeva 
l’insieme delle tribù nomadi stanziate principalmente nelle pianure a nord del Mar 
Nero e del Danubio e tenute ‘etnicamente’ distinte da quelle germaniche occidentali di 
Franchi, Alamanni, Svevi (cf., ad esempio, Res Gestae divi Saporis ll. 6‑7); le incursioni 
degli Unni nella seconda metà del IV secolo, insieme alla conseguente sconfitta delle 
genti gotiche, stette alla base di quella frattura che, come ben risaputo, esitò nella 
distinzione tra Ostrogoti (che rimasero, nel frattempo, ad Oriente, sotto il dominio unno) 
e Visigoti (che, invece, chiesero aiuto all’impero, muovendo verso ovest). Se già dalla 
metà del III secolo i Goti che vivevano fuori dal territorio romano erano federati dei 
Romani e ricevevano sussidi annuali dall’imperatore (Iord. Get. 16.8, 19.106, 21.112), 
nel 270 alcuni appartenenti a tali gentes venivano insediati come coloni nelle province 
da Claudio II (Hist. Aug. Claud. 9.4; Hist. Aug. Aurelian. 48.2), e, nel 377, altri venivano 
dislocati nei pressi di Mutina, Rhegium, e Parma, dopo che il gruppo dei Goti, cacciato 
dall’arrivo degli Unni ed entrato nell’impero con il non disinteressato nulla osta di 
Valente (Amm. 31.4.1‑5, 31.4.9, 31.9.4; Iord. Get. 25.131; Zos. 4.5), una volta ribellatosi, 
veniva sconfitto. Sono anni turbolenti e concitati che portano nel 382 – a quattro anni 
dalla magna pugna di Adrianopoli – alla renovatio di foedus con Teodosio (Iord. Get. 
28.145). Si tratta di un evento di massimo rilievo: nel 383 il retore Temistio (favorevole 
a politiche virtuose ed utilitaristiche di apertura ecumenica, pur nella convinzione della 
superiorità romana sui barbari: Them. or. 10.131, 16.207b-c, 16.211a-c), nel magnificare 
la filantropia dell’imperatore, preconizza un tempo, futuro ma non lontano, in cui i Goti 
stessi avrebbero partecipato dei giuramenti, dell’esercito, dei banchetti e delle liturgie 
dei Romani (Them. or. 16.211d; cf., per l’irrilevanza della fonte nel senso dell’acquisto 
della cittadinanza romana da parte di Goti, Wolfram 1985, 29). Vedi, di contro, Syn. 
de regno 25c, retore non di rado sprezzante nei confronti dell’alterità barbarica, che, 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 263
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Danubio impetrando a Valente di stanziarsi in Tracia con il compito di 
difendere la regione, dietro la corresponsione dell’annona. I barbari, 
lamentando il mancato rispetto della promessa dell’imperatore, si 
ribellarono di lì a breve. Nel 378, i Goti e i Romani si fronteggiarono 
presso la città di Adrianopoli: lacerante ed esiziale fu – come 
oltremodo noto – la sconfitta subita dall’esercito dei secondi, di 
tale portata che lo stesso Valente trovò la morte insieme a, forse, 
addirittura un terzo dei suoi soldati. L’oculata e accomodante 
posizione assunta da Teodosio riuscì, purtuttavia, a ottenere che i 
Goti si spostassero verso i Balcani e nel 382, in forza di un rinnovato 
foedus, fu loro permesso di stanziarsi in area balcanica (forse tra 
Tracia e Macedonia), in cambio della protezione militare di quelle 
terre, velut unum corpus: non inquadrati in reparti regolari e privi 
di un formale riconoscimento entro la civitas romana, i Goti sul finire 
del IV secolo si imposero come una entità interna ai fines dell’impero, 
ma a esso esterna; poi – dopo la coagulazione intorno al 395 sotto un 
unico re, Alarico I, i più tentativi bloccati da Stilicone di penetrare 
in Italia, il celebre sacco di Roma del 410 e il tentativo da parte di 
Ataulfo di unire, sposando Galla Placidia, la dinastia gota alla nobilità 
romana –, a partire dal 418 furono insediati come foederati nel sud-
ovest della Francia a governare, controllare e proteggere da Tolosa 
(de facto in modo totalmente ‘autonomo’ dopo la morte del patricius 
Ezio) un territorio imperiale, lungo la Garonna, che diveniva così 
autentica Gothìa nella Romania.58

in un tratto teso a enfatizzare le conseguenze negative della magnanimità inclusiva 
dell’imperatore, ricorda come questi, tra l’altro, ritenne i Goti ‘degni di una πολιτεία’: 
tuttavia, a prescindere da cosa qui possa significare πολιτεία (Cesa 1984, 313; Sivan 
1987, 72; Liebeschütz 1998, 135) e da non impossibili esagerazioni enfatiche, v’è da 
rimarcare che Sinesio non afferma espressamente, come avrebbe invece potuto fare, 
che Teodosio diede loro la cittadinanza (cf., inoltre, Procop. Vand. 3.11.3; Pan. Lat. 
2.(12).22, 2.(12).36.3‑4; Oros. hist. 1.16.2‑3). Sull’insediamento aquitano dei Visigoti dal 
418, cf. Matthews 1975, 307‑19; Heather 1992; 1996, 3‑7; 299‑321; sull’insediamento 
nei territori della diocesi italiciana degli Ostrogoti (legati da foedus all’impero), vedi 
Licandro 2015, 105‑10; 2018, oltre a Pohl 1993; Porena 2012 (secondo cui il richiamo 
al linguaggio agrimensorio, soprattutto in Cassiodoro, induce a ritenere che l’impiego 
formale dell’hospitalitas stesse a fondamento dell’insediamento dei barbari nei territori 
imperiali, con assegnazione di porzioni di terra e non, invece, di corrispettivi in danaro 
fiscali, come pensato da Goffart 1980).
58  È quindi quanto mai eccessivo sostenere che la cittadinanza romana, dopo il 212, 
non sarebbe stata più uno status personale distintivo, ma solo una cifra comune, quale 
fattore di omologazione territoriale che, nella sua universalità, riscrive alla radice i 
rapporti tra ‘essere romano’ e ‘non essere romano’. Come ha ribadito Licandro 2020, 489: 
«l’iscrizione di Walldürn 118 del 232 d.C., il decreto di Anastasio I del 500 d.C. circa, ma 
anche, per quanto solitamente trascurata, la vicenda dei Goti di Teoderico l’Amalo […] 
dimostrano che questi peregrini rimasero fuori dalla concessione della civitas Romana 
[…] lontani da una vera e propria integrazione anche nei secoli tardoantichi», documenti 
questi che «non solo spiegherebbero il caso tutt’altro che enigmatico e apparentemente 
contraddittorio della deteriore condizione degli Egizi e, dunque, l’indubbia permanenza 
nell’impero di peregrini, di peregrini nullius civitatis […] all’indomani del 212 d.C., ma 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 264
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

6	 Hinc cui Barbaries, illinc Romania plaudit  
(Ven. Fort. carm. 6.2.7)

La storia che, lungo i secoli che congiungono il principato al basso 
impero, ha fatto emergere, alle spalle della vita e delle opere di 
Venanzio Fortunato, il dispiegarsi del rapporto tra il polo della 
romanità e quello della barbarie, non si presenta lineare e monolitica, 
così come in molti hanno creduto di intravedere nei silenzi, invero 
profondi e significativi, delle fonti o nella sovra-lettura di alcuni 
testi, aderendo ora all’idea della cittadinanza acquisita in nome del 
principio di territorialità, ora a quella della cittadinanza frutto di 
comportamento concludente, ora a quella della cittadinanza per 
assoggettamento all’impero.

Se quest’ultima ipotesi risulta suffragata esplicitamente solo a 
partire dall’anno 539, in primis grazie a una celebre novella (che 
in rapidi e suggestivi tratti delinea, esplicitando l’interpretazione 
dell’edictum de civitate di Caracalla, l’ideologia giustinianea in 
materia di cittadinanza, tesa apparentemente a superare i limiti 
della personalità e della territorialità in nome dell’assoggettamento 
e della fedeltà all’imperatore quali requisiti essenziali, a-spaziali 
e a-genealogici, di appartenenza dei subiecti alla civitas Romana), 
le prime due non hanno trovato riscontro e, anzi, si sono imbattute 
solo in sconfessioni. Anche a valle della Constitutio Antoniniana sia 
permane una molteplicità di gradazioni della libertà (Latini Iuniani, 
liberti Aeliani, dediticii, apolidi, barbari), sia non si riscontra, per 
l’appunto sino a Giustiniano, alcuna sovrapposizione esatta ed 
esaustiva tra chi è civis e chi è liber; inoltre i flussi migratori barbarici, 
episodici o massivi, da oltre il limes, le deportazioni di stranieri, il 
generale innesto nelle strutture amministrative o l’impiego nella 
difesa militare non sono fattori ostativi che precludono all’acquisto 
della cittadinanza (anzi talora ne sono fondamentale precondizione), 
ma neppure sono causa di automatismi nel divenire nuovi cittadini 
romani.

Romanitas è in questo contesto – di affermazione dell’identità, 
di transizione verso l’alterità, di difesa dall’alienità proveniente 
dall’esterno e di accettazione dell’alienità che è integrata 
all’interno – sinonimo di umanità e civiltà, stenografica compressione 

darebbero, inoltre, la misura di quanto siano prive di fondamento le idee sull’esistenza 
di una presunta clausola di ‘autoperpetuazione’ degli effetti dell’editto, in base alla 
quale i nuovi immigrati avrebbero avuto la possibilità di richiedere la civitas Romana 
e, quindi, automaticamente riceverla». Vero è, di contro, che il dispositivo caracalliano 
getta solo i presupposti, ideali e concreti, che staranno alla base, nel V e nel VI secolo, 
sia in Occidente sia in Oriente – seppur in modo significativamente diverso – della 
rappresentazione del polo della romanità tanto in senso identitario rispetto all’alterità 
quanto in modo differenziato nella sua eterogeneità interna. 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 265
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

di un complesso positivo di valori, ideali, principi, istituzioni, 
regole che si oppone alla magmatica, vana, feroce, bestiale realtà 
individuata in una dolosa ed effrenata Barbaries, ossia in chi è ‘nemico 
per antonomasia’ di Roma, in chi minaccia l’ordine costituito, in chi 
inquina la cultura e corrompe i costumi (realtà, talora poeticamente 
rimossa, talaltra opposta all’idealizzazione della Roma universale e 
globale, talaltra ancora impiegata come sprone per il miglioramento 
di Roma o letta come segno materiale della perdita dei valori). Il 
dualismo, nel V secolo, è ancora forte e declinato principalmente nel 
senso di un aut-aut: o si è barbari o si è Romani, nel senso che chi è 
barbaro o va eliminato o va integrato per essere usato nell’interesse 
di Roma, e che il passaggio di assimilazione dalla prima alla seconda 
sfera, pur possibile, deve seguire canali procedimentalizzati che 
garantiscano un significativo grado di omogeneità tra i termini di 
confronto, nonché il soddisfacimento – o il suo perseguimento – di 
una utilitas per Roma. 

Nel quadro di tale particolare configurazione del Freund-Feind 
Schema, l’accezione politica di barbarus – ossia non allineata 
alla propensione cristiano-paolina al superamento delle polarità 
antitetiche verso l’indifferenziazione unitaria e alla valorizzazione 
delle origini barbare della fede in Cristo – non può che essere 
connotata ancora in senso fortemente negativo e ostile, ancorché, 
nello scontro tra la realtà e l’idealità, non sia revocabile in dubbio 
l’uso romano degli stranieri, innestati funzionalmente nel loro 
‘sistema-mondo’, a ogni livello organizzativo e in ogni contesto 
geografico. È, invece, in Occidente con l’affermarsi, il radicarsi e 
il trasformarsi dei cosiddetti regni romano-barbarici che il segno 
linguistico barbarus cessa di essere connotato in senso peggiorativo 
e il dualismo Romania e Barbaries passa a una connotazione di tipo 
sinergico e complementare (et-et), destinata, come nel mondo Franco, 
alla progressiva e tendenziale indistinzione: vero è, infatti, che non 
poche fonti presentano, a seconda dei contesti, l’essere barbaro, non 
tanto nel senso di hostis, quanto come espressione di una particolare 
alterità rispetto all’essere romano, o come precipitato di generale 
estraneità rispetto a una data realtà istituzionale, anche non romana. 

I mondi con cui Venanzio Fortunato entra in contatto e di cui 
fa o esperienza diretta o conoscenza sono specchi – tra loro non 
perfettamente sovrapponibili – di questa nuova dinamica tra 
romanità e barbarità.

Da un lato, il poeta nasce e riceve la sua educazione letteraria, 
retorica e teologica in un’Italia travolta dal conflitto, tra 
Costantinopoli e il regno ostrogoto, scoppiato pochi anni dopo la 
morte di Teoderico (dietro il pretesto dell’omicidio di Amalasunta, 
quando ancora Atalarico non aveva raggiunto la maggiore età). La 
diocesi era concretazione di una politica al contempo separatista e 
comunitaria. Durante il suo regno, l’Amalo, infatti, aveva ormai reso 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 266
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

gli abitanti della penisola avvezzi all’esperimento di una convivenza 
pacifica e sinergica – all’insegna della tranquillitas, della civilitas e 
dell’aequitabilitas – tra due culture e due funzioni lasciate distinte, 
ancorché complementari e unite sotto l’egida dell’unum imperium, 
quello della regalità germanica, e del ius commune, quello di Roma: da 
una parte, la difesa della tradizione, appannaggio dei barbari, ossia 
dei Goti quali milites; dall’altra, la conservazione della tradizione, 
appannaggio dei Romani quali cives.59 

59  Cf., per tutti, Licandro 2012, 137‑60. Teoderico nel 489 muove alla volta dell’Italia 
di Odoacre, guidando i suoi milites Gothi, devoti foederati dell’impero (C. 1.5.12.17), con 
al seguito i propri gruppi familiari (un popolo-esercito, ma in accezione etno-genetica: 
cf. Heather 2003), per ripristinare l’ordine dell’impero: il mandato di Zenone avrebbe 
però implicato un potere da esercitarsi in luogo dell’imperatore limitato nel tempo, in 
quanto destinato a durare ‘fintantoché non fosse giunto personalmente l’imperatore’ 
(Anon. Vales. 2.9.49 [König]: Zeno itaque recompensans beneficiis Theodericum, quem 
fecit patricium et consulem, donans ei multum et mittens eum ad Italiam. Cui Theodericus 
pactuatus est, ut, si victus fuisset Odoacar, pro merito laborum suorum loco eius, dum 
adveniret, tantum praeregnaret. Ergo superveniente Theoderico patricio de Civitate nova 
cum gente Gothica, missus de imperatore Zenone de partibus Orientis ad defendendam 
sibi Italiam; ma vedi Procop. Goth. 5.1; Agathias hist. 1.5.6‑7; Malalas Chronographia 
[Migne, PG, XCVII, coll. 383‑5 e 459]; cf. Licandro 2012, 58‑9; Licandro 2010‑11; 
2014). Vinto Odoacre, al netto dei patti con Costantinopoli, l’alternativa concreta 
per Teoderico stava tra l’esercizio ‘legittimato dall’impero’ di un potere all’insegna 
della romanità (come patricius, vicario e magister militum) o, disallineato rispetto a 
Zenone, secondo il modello barbarico della regalità (Wolfram 1985, 495). In verità 
non scelse né l’una né l’altra via (cf. Cavanna 2007, 522). Nel 493, senza attendere 
una conferma da Costantinopoli, Teoderico fa strage di Odoacre e del suo seguito per 
essere, quindi, sì incoronato di nuovo dal proprio esercito (cf. Anon. Vales. 2.12.57), 
ma al contempo per dar vita a una nuova ‘regalità germanica’ che, prorompendo nella 
realtà, supera gli schemi del passato – tanto romani, quanto goti – per preservare, 
innovandole, le tradizioni di utraque natio. Teoderico non è più (solo) rex Gothorum, 
ma Flavius Theodericus rex, ossia vertice di un unico regnum ‘barbarico’, entro cui 
gubernare duas gentes in uno, prudentemente e pacificamente così da promuovere 
tra Goti e Romani la tranquillitas e la vicinitas fisica e ideale, la concordia, l’unum 
velle, la gratia, la amicitia, il suavis affectus: il che attesta, pur enfaticamente ed 
idillicamente presentati con scopi propagandistici, numerosi aspetti dell’ambiziosa 
politica teodericiana di cosiddetto ‘separatismo egualitario’, quale il ricorso da parte 
del prefetto Liberio a una lex et aequabilis disciplina negli espropri (interessanti, in 
primis, le proprietà dell’aristocrazia senatoria e delle chiese per le attribuzioni di terre 
ai Goti) e quale il rinnovato regime fiscale imperniato sulla tassazione generalizzata 
non solo sulle proprietà immobiliari dei Romani e delle chiese (oltre che sul patrimonio 
regio), ma anche su quelle dei Goti (cf., per tutti, Porena 2012, 107‑14; 153‑68; 180‑1; 
193‑217); nonché quale l’applicazione della Formula Comitivae Gothorum per singulas 
civitates, secondo cui a dirimere le controversie tra barbari è il comes goto, mentre 
il cognitor romano le risolve tra Romani e il comes assistito da un prudens Romanus 
ha giurisdizione su cause connotate da elementi di transnazionalità soggettiva (cf., 
anzitutto, in generale, Anon. Vales. 2.12.60, 2.12.66; Cassiod. var. 1.1.1‑6, 7.3.1‑2; 
Iord. Rom. 349; vedi, inoltre, Cassiod. var. 2.16.5 [nonché var. 1.19, 1.26, 2.17, 2.29, 
2.30, 4.14, 4.31, 5.14, 12.5]; Ennod. epist. 9.23). Il regnum totalmente e integralmente 
innestato nei territori che furono dell’impero d’Occidente (accettato e riconosciuto tra 
497 e 498 da Anastasio: cf. Anon. Vales. 2.12.64), retto da un potere unitario (unum 
imperium) nonché configurato come imitatio dell’impero di Costantinopoli, inclusivo 
e garante delle due fondamentali componenti del suo popolo, distinte funzionalmente 
ma armonicamente interrelazionate e interconnesse dal votum di vivere insieme in 

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 267
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Dall’altro lato, nel 565‑6 Venanzio lascia un’Italia ormai 
riconquistata da più di un decennio e declassata a provincia sotto 
la dominazione unitaria di Giustiniano che, nell’agosto del 554, 
esportando il modello della ‘romanità assorbente’ quale somma forma 
di sudditanza all’impero, sanzionava la vigenza per partes Italiae 
della sua compilazione ut una Deo volente facta republica legum etiam 
nostrarum ubique prolatetur auctoritas.60 Passa le Alpi, attraversa 
l’Inn, raggiunge Augsburg, va oltre il Danubio e il Reno, per arrivare, 
infine, a Metz; ed è qui, senza mai più tornare in patria, che l’exul 
Venanzio inizia a condurre la sua nuova vita di poeta e di agiografo. La 
dominazione è quella dei Franchi, popolo che nel 507 aveva scacciato 
dall’Aquitania i Visigoti di Alarico II e nel 534 aveva annesso il 
territorio dei Burgundi, ma al contempo aveva lasciato applicare nelle 

uno spazio comune segnato dalla civilitas (Cassiod. var. 7.3.3, 9.14.8; in tal senso vedi 
Cavanna 2007, 524, 535; Vismara 1996, 23; vedi, inoltre, Licandro 2012, 98; 2015, 45‑9; 
sulle peculiarità del ‘regno italo-ostrogotico’, inteso quale ‘protettorato’ che segue la 
fase di ‘reggenza’, più che come una repubblica occidentale distinta da quella orientale, 
e della ‘regalità teodericiana’, cf. Licandro 2010‑11; 2012, 83‑136; 2014). Fu solo dopo la 
morte di Teoderico, in ragione di una politica dei suoi successori incline eversivamente 
a spingere contro Giustiniano, che l’impero orientale mise in campo, attraverso la 
guida di figure quasi-mitologiche – come quella di Belisario e di Narsete – una serrata 
e massiccia azione di riconquista: sono i diciotto anni, dal 535 al 553, della cosiddetta 
guerra gotica (cf., per tutti, Tate 2006).
60  Pragmatica sanctio pro petitione Vigilii (App. Nov. 7): cf., da ultimi, Vitiello 
2009; Pilara 2006‑09. Ciò significa anche esportazione ex lege dell’ideologia, che 
era sottesa alla politica e alla prassi giustinianea e che superava il modello bipartito 
culturalmente e funzionalmente di Teoderico, in tema di cittadinanza (cf. Nov. 78.5). 
Nel VI secolo (quand’ormai Costantinopoli era e si considerava una seconda Roma, 
anche se ellenofona, e quand’ormai era assoggettata o federata – pur in un momento 
turbolento e liquido di travagliati spostamenti territoriali, coalizioni, contrapposizioni, 
scontri – una variegata rosa di ‘etnie’), la nozione di identità romana – ossia l’essere 
romano con riguardo, soprattutto, alla materia militare – si presentava come 
estremamente ‘elastica’ e ‘contingentalista’. Il fattore discriminante non era né la 
nascita sul suolo imperiale (contrapposta all’estraneità di un individuo o di un popolo 
ai confini dell’impero), così come non lo era più l’inerenza territoriale e locale dello 
stanziamento di un certo ἔθνος o γένος. L’allineamento (l’agire εὐνοικῶς) del singolo o 
del popolo rispetto all’impero e la fedeltà prestata all’imperatore Giustiniano erano gli 
elementi ‘identitari’ che permettevano una contrapposizione, prima tutta politica e poi 
rinsaldata dalla fede cristiana, tra i Romani e i barbari (cf. Greatrex 2000, sulla scorta 
di Amory 1997, 136; 147; Chrysos 1997, 199). Una contrapposizione quest’ultima che, 
sfuggendo al positivismo netto sia della territorialità sia della personalità, andava a 
inverare dinamicamente in un Freund-Feind Schema il rapporto ‘romanità-barbarie’ sia 
all’interno che all’esterno dell’impero. Lo schema ‘militare costantinopolitano’, da un 
lato, ancora una volta rivelava la propensione universalistica e umanistica dell’impero 
romano; dall’altro, si allontanava dagli ideali ‘ecumenici’ nei termini espressi da Marco 
Aurelio e da Caracalla, contemplativo il primo (aspirando a un personalismo cosmopolita 
permanente), pragmatico-utilitaristico il secondo (traducendo, in termini provvisori, 
l’obiettivo del cosmopolitismo nell’ecumene romana). Le parole di Narsete pronunciate 
prima della battaglia di Busta Gallorum nel 553 all’esercito ‘romano’ – descritto dal Goto 
Usdrilas come un’orda eterogenea di truppe di barbari – sono quanto mai significative: 
coloro che non sono organizzati secondo il diritto e il buon governo sono privi di ogni 
virtù e destinati a soccombere (Procop. Goth. 8.28.2, 8.30.6).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 268
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

due rispettive aree ancora il diritto romano filtrato dalla legislazione 
barbarica in vigore: infatti, se la lex Romana Burgundionum era 
esempio da iscrivere in un contesto di profonda ‘dipendenza culturale 
e politica’ alla romanità manifestata da Gundobado ed ereditata dai 
suoi successori, tutti devotissimi all’impero e avvinti dal fascino del 
mito di Roma,61 la – ben più importante – lex Romana Visigothorum 
si imponeva come espressione di una visione politica di strumentale 
e occasionalistica conservazione del potere ‘barbaro’ attraverso 
l’impiego dei iura e delle leges di Roma62 (in chiara controtendenza, 
dunque, rispetto alla concezione teodericiana secondo cui il diritto 
romano non poteva rappresentare un mero instrumentum regni, ma, 

61  Cf., tra i molti contributi, quelli di Wood 2004; 2016; 2017; 2018; 2022. 
62  Guardandosi al periodo che, tra gli inizi del V secolo e gli inizi del VI secolo, 
va da Ataulfo ad Alarico II, il rapporto tra mondo visigotico e mondo romano pare, 
tendenzialmente, connotato nel senso indicato nel testo. Ora il diritto romano è mero 
strumento in sé e per sé di conservazione del potere goto e di pacificazione sociale per 
il re Ataulfo (Oros. hist. 7.43.2‑3). Ora il diritto romano è modello ideale e apparato 
normativo pratico insostituibile per Teodorico II, ancorché minacciato dal progetto, 
eversivo e ambizioso, del nobile Seronato di calpestare il codex dell’imperatore Teodosio 
per sostituirlo con leges del rex barbarico (Sidon. epist. 2.1.1‑3, carm. 5.495‑7). Ora il 
diritto romano è punto di riferimento – nella persona del consigliere, poeta, esperto 
profondo addirittura di XII tavole, Leone di Narbona – per lo stesso Eurico e per il 
suo ‘codice’ (ma, vedi, contra, Wolfram 1985, 339; Heather 1996, 184, nel senso di 
un’opera da attribuire ad Alarico II), uno stringatissimo libro teso sinteticamente 
a raccogliere in lingua latina regole tratte dalla prassi volgare romana, più che a 
consolidare consuetudini ancestrali del popolo germanico, emblematicamente entrato 
in vigore un anno dopo la caduta di Romolo Augustolo, di talché, proprio sotto questo 
‘rozzo’ re (ed, erroneamente, per Isidoro, per la prima volta), i Visigoti, recalcitranti 
ontologicamente al diritto e alla res publica, nonché legati a tradizioni e costumanze 
orali, ebbero delle vere ‘leggi scritte’ che, contro il convincimento di Ataulfo, li 
proiettavano nella dimensione di una composita e autentica società civile, sia in 
connessione con i Romani, sia all’insegna di un ‘diritto comune’ delle genti del regno 
(Sidon. carm. 23.446‑52, epist. 4.22.3, 8.3.3; Isid. hist. Goth. 35; cf. Sidon. epist. 5.5.3, 
sull’analogo ruolo svolto da Siagrio per i Burgundi; cf., per il regno ostrogoto, Cassiod. 
var. 7.3.1, sul prudens romano che, in accordo alla Formula comitivae Gothorum, affianca 
il comes goto nelle cause transnazionali): vedi Matthews 2000, 38‑9 (contra Wallace-
Hadrill 1962, 39). Ora il diritto romano diviene irrinunciabile contenuto sostanziale 
che, grazie al lavoro di prudentes ratificato da sacerdotes e nobiles viri, si innesta 
direttamente nel volere e nel potere legislativo che Alarico II, nel 506, consacra nel suo 
cosiddetto Breviarium, perentoria affermazione di clemenza e sovranità (gotica e non 
romana) attraverso la selezione delle fonti del diritto applicabili (ossia con esclusione 
di un analogo riconoscimento imperiale in materia), più che gesto di apertura verso i 
Romani del regno volto a garantirsi la loro fedeltà contro la minaccia franca (cf. Harries 
2000). E ciò a prescindere dal fatto che il liber o corpus alariciano fosse destinato o 
alle sole genti romane (da applicarsi nel forum del comes Timoteo), secondo un noto 
e tralatizio insegnamento (cf., sui re barbari legislatori per le ‘genti’ e non per il 
‘territorio’, Licandro 2015, 36‑7), o a tutti i sudditi, secondo quell’opposta convinzione 
che, valorizzando il tratto ut iuxta eius seriem universa causarum sopiatur intentio 
della clausola finale del commonitorium, propende a ritenere l’esercizio del potere su 
Goti e Romani unitario, la vita giuridica comune, il diritto romano punto di contatto e 
comune denominatore (cf., per tutti, Cortese 2000, 44‑8, che discorre di una sorta di ius 
commune ante litteram volto a risolvere controversie sorte nei rapporti inter-individuali 
tra Romani e non Romani).

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 269
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

quale aspetto particolare di civilitas, un nobile e imprescindibile fine 
da perseguire e inverare nella realtà ostrogota).63

Dall’altro ancora, Venanzio Fortunato immortala una realtà, quella 
Franca, di coesistenza sintetica e ricca di elementi tra loro diversi 
(la Fede cristiana, la Romanità, la Barbaries), e tendenzialmente 
paritetici e complementari, nonché ugualmente diretti a dar 
vita a un risultato finale di perfezionamento e di completamento 
rispetto alle singole componenti prese individualmente. In questo 
contesto, Venanzio Fortunato – che non esitava a professarsi un 
Orfeo tra i barbari, nonché a esplicitare la sua preferenza per la lira 
romana rispetto all’arpa barbara64 – non si cela dietro falsificanti 
omologazioni e mette in chiaro la distinzione tra la sua cultura e 
quella del suo pubblico, anche se, nella sua produzione, barbarus o i 
segni linguistici correlati non implicano altro che una discendenza 
o un’appartenenza, senza nessuna connotazione negativa intrinseca 
(laddove la fusione tra le due componenti viene presentata in termini 
di nobilitazione della Barbaries e, dunque, perfezionamento della 
Romania).65 La figura del re Cariberto, nova progenies che congiunge 
i due mondi, si staglia a modello di sintetica conciliazione, in chiave 
barbara, tra numerose virtù di somma romanità (la giustizia, la 
gravità, la fede, la moderazione, la pazienza, la mansuetudine, la 
bontà); allo stesso modo, la giovanissima Vilithuta, nata barbara ma 
per studium romana, è esaltata dal poeta per aver gloriosamente 
tratto un carattere gentile da un popolo di indole feroce.66 

Poche righe ancora, per una chiosa. Un saggio recente di M. 
Bettini (Hai sbagliato foresta) deriva il suo titolo da alcuni versi di G. 
Caproni (Cabaletta dello stregone benevolo) e si sofferma sull’attuale 
‘furore identitario’. Scrive così – e bene – Bettini: «sembriamo 
ormai solo preoccupati di stabilire chi appartiene alla tribù e chi 
no, sempre ansiosi di dire a qualcun altro ‘che ha sbagliato foresta’, 

63  Basti pensare che l’etnonimo Francus passò a identificare coloro che, a prescindere 
dalle origini, si riconoscevano nei re merovingi (cf. Pohl 1998); mentre Gothus conobbe 
uno slittamento semantico di tipo ‘funzionale’, andando a indicare chi rivestiva una 
carica militare, mentre chi era civis (ossia senza funzioni militari) era Romanus (Amory 
1997; Gasparri 2008). Ciò ben si spiega come esito linguistico della politica ‘separatista, 
ma egualitaria’ di Teoderico tesa alla sola convivenza e non alla fusione; cf. Cavanna 
2007, secondo cui «il cinquantennio ostrogoto appare […] come un’inconfondibile 
esperienza bipolare, tutta giocata sull’impossibile binomio romanità-barbarie», ossia 
«far convivere paritariamente e positivamente i valori del diritto e dello Stato e i valori 
dell’eroismo e della forza», così da «mantenere anziché sciogliere in unità l’antitesi fra 
tali elementi» (come si trova scritto alle pagine 521, 524, 535); cf., altresì, Vismara 1996, 
23; Arcuri 2011; Porena 2012, 27‑33; Licandro 2012, 98‑9; 2018.
64  Ven. Fort. carm. praef. 4‑5, 7.8.31.
65  Ven. Fort. carm. 4.26.14, 6.5.52, 7.8.63, 7.18.19, 9.1.27, app. 1.31, 2.83, Mart. 1.480, 
3.497.
66  Ven. Fort. carm. 4.26.13‑16 (con Buchberger 2016); Ven. Fort. carm. 6.2 (con George 
1992, 34‑8).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 270
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

con il logico corollario che deve smetterla di accampare pretese su 
un territorio – il ‘nostro’ – che non gli appartiene».67 Il mondo che, 
almeno dai vivaci bozzetti impressionistici che l’esule Venanzio ha 
lasciato, si delinea, pare muovere verso altri orizzonti. La Romania e 
la Barbaries convivono e dialogano all’insegna dell’essere Francus68 
e, apparentemente, protese alla continua ricerca di un grado ulteriore 
di fusione. È l’esito di un lungo, tutt’altro che semplice, percorso 
disseminato nei secoli tanto di interazioni e di osmosi, quanto di 
scontri e di reiezioni. Ed è un esito, in definitiva, possibile solo perché 
con lenta progressione e salda sedimentazione la Romania è divenuta 
più Barbaries e la Barbaries più Romania. O, per tornare all’evocazione 
archetipica dell’inizio di questo scritto, la linea di demarcazione tra 
lo spazio valoriale di URU e quello di BAR è sfumata ed esitata in un 
nuovo sistema-mondo: sbocco, ancorché non definitivo, di quell’iter 
storico-giuridico che si è tracciato a partire dalla concessione 
generale della cittadinanza prevista nell’edictum de civitate, che ha 
indugiato sulle forme di inclusione e di integrazione romane degli 
stranieri (sovente senza assimilazione diretta e immediata nella 
civitas), nonché sul ruolo di questi ultimi, anche apicale, nella milizia 
e nell’amministrazione, così come nel ripopolamento degli agri 
dell’impero, che ha fatto emergere l’impiego – tra utilità per Roma e 
permanenza delle diversità originarie – della θία δωρεά69 sia quale 
suggello e moltiplicatore di fedeltà, sia quale segno di condivisione, 
nella cornice del κοινὸν ἄστυ, di una unica Weltanschauung.

67  Bettini 2020, 10.
68  V’è da segnalare che, analogamente all’idea di Romanus sotto Giustiniano, i 
Franchi di Childerico e i Franchi di Sigeberto e Chilperico (tra V e VI secolo) hanno in 
comune solo il nome, data la diversità tra caratteristiche biologiche, sociali e culturali 
e atteso che Francus era divenuto segno linguistico teso a identificare coloro che, a 
prescindere da origini ed etnia, si riconoscevano nei re merovingi e ne accettavano la 
supremazia politica (cf. Pohl 1998).
69  Cf. BGU ΙΙ 655.5‑8.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 271
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Bibliografia

Amory, P. (1993). «The Meaning and Purpose of Ethnic Terminology in the Burgundian 
laws». Early Medieval Europe, 2, 1‑28.

Amory, P. (1997). People and Identity in Ostrogothic Italy. Cambridge: CUP.
Ando, C. (2021). «Local Citizenship and Civic Participation in the Western Provinces of 

the Roman Empire». Brélaz, C.; Rose, E. (eds), Civic Identity and Civic Participation 
in Late Antiquity and the Early Middle Ages. Turnout: Brepols, 39‑64.

Arcuri, R. (2011). «Romanitas e barbaritas nell’Italia ostrogota: aspetti culturali e 
socioeconomici». Mediterraneo Antico: economie, società, culture, 14, 477‑98.

Arcuri, R. (2013). «Etnogenesi, ‘entelechia barbarica’ e attuali orientamenti 
storiografici sulla Völkerwanderungszeit». Koinonia, 37, 107‑41.

Barbero, A. (2006). Barbari. Immigrati, profughi, deportati nell’impero romano. Roma-
Bari: Laterza. 

Barnwell, P.S. (2000). «Emperors, Jurists and Kings: Law and Custom in the Late 
Roman and Early Medieval West». Past & Present, 168, 6‑29.

Bassanelli Sommariva, G. (a cura di) (2024). ‘Lex Romana Visigothorum’. Contenuti, 
struttura, tradizione. Santarcangelo di Romagna: Maggioli.

Bastien, P. (1989). «Le médaillon de plomb de Lyon». Le monnayage de l’atelier de Lyon 
(274‑413). Wetteren: Numismatique Romaine.

Bayart, J.F. (2009). L’illusione identitaria. A cura di G. Foglio. Troina: Città Aperta.
Beaud, O. (2013). «Que peut apprendre un juriste de droit public en lisant Yan 

Thomas?». Napoli, P. (éd.), Aux origines cultures juridiques européennes. Yan 
Thomas entre droit et sciences sociales. Rome: École française de Rome, 117‑49.

Besson, A. (2020). Constitutio Antoniniana. L’universalisation de la citoyenneté romaine 
au 3e siècle. Basel: Schwabe Verlag.

Bettini, M. (2019). Homo sum. Essere ‘umani’ nel mondo antico. Torino: Einaudi.
Bettini, M. (2020). Hai sbagliato foresta. Il furore dell’identità. Bologna: il Mulino.
Borca, F. (2004). Confrontarsi con l’Altro: i Romani e la Germania. Milano: Lampi di 

Stampa.
Buchberger, E. (2016). «Romans, Barbarians, and Franks in the Writings of Venantius 

Fortunatus». Early Medieval Europe, 24, 293‑307.
Buraselis, K. (2007). ‘Theía Doreá’. Das göttlichkaiserliche Geschenk. Studien zur Politik 

der Severer und zur ‘Constitutio Antininiana’. Wien: Verlag der österreichischen 
Akademie der Wissenschaften.

Calore, A. (2016). «La romanistica italiana dal 1945 al 1970». Birocchi, I.; Brutti, M. 
(a cura di), Storia del diritto e identità disciplinari: tradizioni e prospettive. Torino: 
Giappichelli, 123‑7.

Calore, A. (2018). Cittadinanze nell’antica Roma. Vol. 1, In età regia. Torino: Giuffrè.
Capogrossi Colognesi, L. (2021). Storia di Roma tra diritto e potere. Bologna: il Mulino.
Carile, A. (1984). «Impero romano e Romania». La nozione di ‘romano’ tra cittadinanza 

e universalità = Atti del II seminario internazionale di studi storici ‘Da Roma alla terza 
Roma’ (Roma, 21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche Italiane, 247‑61.

Castagnino, F. (2022). I ‘diplomata militaria’. Una ricognizione giuridica. Milano: Giuffrè. 
Cavanna, A. (2007). «Diritto e società nei regni Ostrogoto e Longobardo». Scritti 

(1962‑2002). Napoli: Jovene, 513‑44.
Cesa, M. (1984). «Überlegungen zur Foederatenfrage». Mitteilungen des Instituts für 

Österreichische Geschichtsforschung, 92, 307‑16.
Chantraine, P. (1968). Dictionnaire étymologique de la langue grecque, vol. 1. Paris: 

Klincksieck.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 272
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Chauvot, A. (1998). Opinions romaines face aux Barbares au IVe siècle après J.-C. Paris: 
De Boccard.

Chauvot, A. (2008). «Approche juridique de la notion barbare». Rouche, M.; Dumézil, B. 
(éds), Le Bréviaire d’Alaric. Aux origines du Code civil. Paris: Presses de l’Université 
Paris-Sorbonne, 27‑40.

Chauvot, A. (2016). Les ‘barbares’ des Romains: représentations et confrontations. 
Études réunies par A. Becker et H. Huntzinger, avec le concours de C. Freu et O. Huck. 
Metz: Centre de Recherche Universitaire Lorrain d’Histoire.

Chiusi, T.J. (2007). «Der Fremde als Rechtsgenosse. Zur rechtlichen Stellung der 
Ausländer im römischen Recht». Müller-Dietz, H. et al. (Hrsgg), Festschrift für Heike 
Jung zum 65. Geburtstag. Baden-Baden: Nomos Verlag, 63‑76. 

Chrysos, E. (1997). «De Foederatis iterum». Pohl, W. (ed.), Kingdoms of the Empire. 
Leiden: Brill, 185‑206.

Cirino, I. (1934). L’idea di Roma negli scrittori latini particolarmente in Rutilio Namaziano. 
Napoli: Luigi Loffredo.

Corbo, C. (2013). Constitutio Antoniniana. Ius Philosophia Religio. Napoli: Satura.
Cortese, E. (2000). Le grandi linee della storia giuridica medievale. Roma: Il cigno 

Galileo Galilei.
Dauge, Y.A. (1981). Le Barbare. Recherches sur la conception romaine de la barbarie et 

de la civilisation. Bruxelles: Latomus.
De Jaeghere, M. (2016). Gli ultimi giorni dell’impero romano. Trad. di A. Molica Franco, 

Gorizia: LEG Edizioni. Trad. di: Les Derniers Jours. La fin de l’empire romain 
d’Occident. Paris: Les belles lettres, 2014.

De Sanctis, G. (2022). «Mistione del sangue e vocazione all’impero». Bettini, M. (a cura 
di), Romolo. La città, la legge, l’inclusione. Bologna: il Mulino, 25‑62.

De Simone, M. (2024). Forme di appartenenza alla comunità politica romana. Dalla 
nascita di Roma alla fine del Principato. Palermo: Palermo University Press.

Demougeot, É. (1981). «Restrictions à l’expansion du droit de cité dans la seconde 
moitié du IVe siècle». Ktema, 6, 381‑93.

Demougeot, É. (1983). «Le conubium dans les lois barbares du VIe siècle». Recueil de 
memoires et travaux publié par la Société d’Histoire du Droit et des Institutions des 
Anciens Pays de Droit Ecrit, 12, 69‑82.

Demougeot, É. (1984). «Le conubium et la citoyenneté conférée aux soldats barbares 
du Bas-Empire». ‘Sodalitas’. Scritti in onore di Antonio Guarino, vol. 4. Naples: 
Jovene, 1633‑43.

Deremetz, A. (1995). «Entre Grecs et Barbares. Les Romains et la pensée de leur 
identité». Annales du C.E.S.E.R.E., 10, 56‑8.

Di Paola, L. (2016). «I Barbari nel tardoantico. Modalità e forme di assimilazione 
reciproca con i Romani». Lorenzi, C.; Navarra, M. (a cura di), Frontiere della romanità 
nel mondo tardo antico: appartenenza, contiguità, alterità, trasformazione e prassi 
= Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana. Napoli: Edizioni Scientifiche 
Italiane, 65‑80.

Dubuisson, M. (1984). «Le latin est-il une langue barbare?». Ktèma, 9, 56‑65.
Dubuisson, M. (1985). «La vision romaine de l’étranger: stéréotypes, idéologie et 

mentalités». Cahiers de Clio, 81, 87‑8.
Dubuisson, M. (2001). «Barbares et barbarie dans le monde gréco-romain: du concept 

au slogan». AC, 70, 1‑8.
Dumont, J.-Chr. (1984). «Plaute, barbare et heureux de l’être». Ktèma, 9, 69‑77.
Fascione, L. (2017). «Cittadinanza romana e barbari d’Occidente». Ravenna Capitale. 

Dopo il Teodosiano. Il diritto pubblico in Occidente nei secoli V-VIII. In memoria di 
Giovanna Mancini. Santarcangelo di Romagna: Maggioli, 59‑78.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 273
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Frare, M. (2019). L’‘humanitas romana’. Un criterio politico normativo. Napoli: Jovene.
Fuchs, H. (1942). «Zur Verherrlichung Roms und der Romer in dem Gedichte des 

Rutilius Namatianus». Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 42, 
37‑58.

Galimberti, A. (2019). Caracalla. Roma: Salerno Editrice.
Garnsey, P. (2004). «Roman Citizenship and Roman Law in the Late Empire». Swain, 

S.; Edwards, M. (eds), Approaching Late Antiquity. The Transformation from Early 
to Late Empire. Oxford: OUP, 133‑55.

Garofalo, L. (2015). «L’humanitas tra diritto romano e totalitarismo hitleriano». Teoria 
e storia del diritto privato, 8, 1‑48.

Gasparri, S. (1997). Prima delle nazioni. Popoli, etnie e regni fra Antichità e Medioevo. 
Roma: Carocci.

Gasparri, S. (2008). «Identità etnica e identità politica nei regni postromani: il 
problema delle fonti». Tristano, C.; Allegria, G. (a cura di), ‘Civis/civitas’. Cittadinanza 
politico-istituzionale e identità socio-culturale da Roma alla prima età moderna. 
Montepulciano: Thesan & Turan, 193‑204.

Gasparri, S.; La Rocca, C. (2012). Tempi barbarici. L’Europa occidentale tra antichità e 
medioevo. Roma: Carocci.

Gaudemet, J. (1984). «Les romains et les ‘autres’». La nozione di ‘romano’ tra 
cittadinanza e universalità = Atti del II seminario internazionale di studi storici ‘Da 
Roma alla terza Roma’ (Roma, 21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche 
Italiane, 301‑32.

Geary, P.J. (1988). Before France and Germany: The Creation and Transformation of the 
Merovingian World. New York: OUP.

Geary, P.J. (2001). «Barbarians and Ethnicity». Bowersock, G.W.; Brown, P.; Grabar, 
O. (eds), Interpreting Late Antiquity: A Guide to the Postclassical World. Cambridge 
(MA): Belknap Press, 107‑29.

Geary, P.J. (2002). The Myth of Nations. The Medieval Origins of Europe. Princeton: PUP.
Genovese, M. (2010). «Duarum civitatum civis noster esse iure civili nemo potest (Balb. 

11, 28): visione ciceroniana e sua rispondenza al contesto storico-giuridico della 
tarda repubblica». Studi in onore di Luigi Arcidiacono, vol. 4. Torino: Giappichelli, 
1591‑637.

George, J.W. (1992). Venantius Fortunatus. A Poet in Merovingian Gaul. Oxford: OUP.
Godman, P. (1987). Poets and Emperors: Frankish Politics and Carolingian Poetry. 

Oxford: OUP.
Goffart, W. (1980). Barbarians and Romans A.D. 418‑584. The Techniques of 

Accommodation. Princeton: PUP. 
Goffart, W. (1982). «Foreigners in the Histories of Gregory of Tours». Florilegium, 4, 

80‑99.
Goffart, W. (1988). The Narrators of Barbarian History. Jordanes, Gregory of Tours, Bede 

and Paul the Deacon. Princeton: PUP.
Goffart, W. (2008). «Rome’s Final Conquest: The Barbarians». History Compass, 6(3), 

855‑83.
Goria, F. (1984). «Romani, cittadinanza ed estensione della legislazione imperiale nelle 

costituzioni di Giustiniano». La nozione di ‘romano’ tra cittadinanza e universalità = 
Atti del II seminario internazionale di studi storici ‘Da Roma alla terza Roma’ (Roma, 
21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche Italiane, 277‑342.

Greatrex, G. (2000). «Roman Identity in the Sixth Century». Mitchell, S.; Greatrex, G. 
(eds), Ethnicity and Culture in Late Antiquity. London: Duckworth, 267‑92.

Green, P.H. (1991). The Works of Ausonius. Oxford: OUP.
Grillo, P. (2019). Storia Medievale. Milano: Pearson.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 274
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Guidetti, M. (2008). Vivere tra i Barbari. Vivere con i Romani. Germani e Arabi nella 
società tardoantica. IV-VI secolo. Milano: Jaca Book.

Halsall, G. (1999). «Movers and Shakers: the Barbarians and the Fall of Rome». Early 
Medieval Europe, 8, 132‑45.

Halsall, G. (2007). Barbarian Migrations and the Roman West. Cambridge: CUP.
Harries, J.D. (2000). «Legal Culture and Identity in the Fifth-Century West». Mitchell, 

S.; Greatrex, G. (eds), Ethnicity and Culture in Late Antiquity. London: Duckworth, 
45‑57.

Harries, J.D. (1996). «Sidonius Apollinaris and the Frontiers of Romanitas». Mathisen, 
R.W.; Sivan, H.S. (eds), Shifting Frontiers in Late Antiquity. Oxford: OUP, 31‑44.

Heather, P. (1991). Goths and Romans, 332‑489. Oxford: OUP.
Heather, P. (1992). «The Emergence of the Visigothic Kingdom». Drinkwater, J.; Elton, 

H. (eds), Fifth-Century Gaul: A Crisis of Identity. Cambridge: CUP, 84‑94.
Heather, P. (1996). The Goths. Oxford: OUP.
Heather, P. (1997). «Foedera and Foederati of the Fourth Century». Pohl, W. (ed.), 

Kingdoms of the Empire. The Integration of Barbarian in Late Antiquity. Leiden; 
New York; Köln: Brill, 57‑74.

Heather, P. (2003). «Gens and Regnum among the Ostrogoths». Goetz, H.W.; Jarnut, 
J.; Pohl, W. (eds), ‘Regna et Gentes’. The Relationship between Late Antiquity and 
Early Medieval Peoples and Kingdoms in the Transformation of the Roman World. 
Leiden; Boston: Brill, 85‑133.

Heather, P. (2006). The Fall of the Roman Empire: A New History of Rome and the 
Barbarians. London: Pan.

Heidegger, M. (1995). Lettera sull’‘umanismo’. Trad. di F. Volpi. Milano: Adelphi. Trad. 
di: Brief über den Humanismus (1946), in F.-W. von Herrmann (Hrsg.), Wegmarken 
(1919‑1961), in Gesamtausgabe, Bd. 9, Frankfurt a.M.: Klostermann, 1976.

Imrie, A. (2018). The Antonine Constitution. An Edict for the Caracallan Empire. Leiden; 
Boston: Brill.

Inglebert, H. (2005). Histoire de la civilisation romaine. Paris: PUF.
Isaac, B. (1988). «The Meaning of the Terms limes and limitanei». The Journal of Roman 

Studies, 78, 125‑47.
James, E. (2009). Europe’s Barbarians, AD 200‑600. Harlow: Pearson Education.
Keenan, J.G. (1973). «The Names Flavius and Aurelius as Status Designations in Later 

Roman Egypt». Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 11, 33‑63.
Keenan, J.G. (1974). «The Names Flavius and Aurelius as Status Designations in Later 

Roman Egypt». Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 13, 283‑304.
Kerneis, S. (1996). «Les numeri ethniques de l’armée romaine au IIe et IIIe siècles». 

Rivista Storica dell’Antichità, 26, 69‑94.
Kerneis, S. (1999). «La Bretagne rhénane. Note sur les établissements bretons dans 

les Champs Décumates». Latomus, 58, 353‑90.
Kerneis, S. (2003). «Guerre et droit á Rome. De la discipline des camps au droit pénal 

militaire». Droit et Culture, 45(1), 141‑58.
Kerneis, S. (2005). «Garants et compensations: Romanité ou barbarie dans la tres 

ancienne loi des Bretons d’Armorique». Dubreucq, A. (éd.), ‘Traditio iuris’. 
Permanence et/ou discontinuité du droit romain durant le haut Moyen Âge. Lyon: 
Université Jean Moulin, Centre d’histoire médiévale, 77‑92.

Kerneis, S. (2009). «Francus ciuis, miles Romanus: les barbares de l’Empire dans le Code 
Théodosien». Auert, J.J.; Blanchard, Ph. (éds), Droit, religion et société dans le Code 
Théodosien. Troisièmes Journées d’Étude sur le Code Théodosien (Neuchâtel, 15‑17 
février 2007). Genève: Droz, 377‑99.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 275
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Kerneis, S. (2014). «Dans une école de Gaule. La leçon du maître d’Autun». Lauranson-
Rosaz, Chr.; Deroussin, D. (éds), Mélanges en l’honneur du professeur Nicole Dockès. 
Paris: La Mémoire du droit, 397‑416.

Kuhlmann, P. (2011). «Papyrologie - Philologie - Alte Geschichte am Beispiel des 
Papyrus Gissensis 40». Egelhaaf Gaiser, U.; Pausch, D.; Rühl, M. (Hrsgg), Kultur der 
Antike. Transdisziplinäres Arbeiten in den Altertumswissenschaften. Berlin: Verlag 
der Antike, 257‑77.

Kuhlmann, P.; Barnes, T. (2012). «Die Constitutio Antoniniana: der Bürgerrechtserlass 
von 212». B. Pferdehirt, B.; Scholz, M. (Hrsgg), Bürgerrecht und Krise. Die Constitutio 
Antoniniana 212 n. Chr. und ihre innenpolitischen Folgen. Mainz: Schnell und Steiner, 
45‑50.

La Rocca, C. (2002). «Venanzio Fortunato e la società del VI secolo». Venanzio Fortunato 
e il suo tempo. Convegno internazionale di studio (29 novembre-1 dicembre 2001). 
Treviso: Fondazione Cassamarca, 15‑36.

La Rocca, C. (2004). «La cristianizzazione dei Barbari e la nascita dell’Europa». Reti 
Medievali Rivista, 5, 1‑39.

Labarre, S. (2012). «Venance Fortunat (VIe s.) et l’affirmation d’une identité culturelle 
romaine et chrétienne au royaume des Francs». Langenbacher-Liebgott, J.; Avon, 
D. (éds), Facteurs d’identité / Faktoren der Identität. S.l.: Peter Lang, 89‑106.

Labruna, L. (2009). «Diritti umani e umanità del diritto. Percorsi di una ricerca». Studi 
in onore di Remo Martini, vol. 2. Milano: Giuffrè, 425‑38.

Ladner, G.B. (1976). «On Roman Attitudes toward Barbarians in Late Antiquity». Viator, 
7, 1‑25.

Lafferty, S. (2013). Law and Society in the Age of Theoderic the Great: A Study of the 
‘Edictum Theoderici’. Cambridge: CUP.

Le Bohec, Y. (1991). «La genèse du limes». Revue Historique de Droit Français et 
Etranger, 69, 303‑30.

Le Roux, P. (1986). «Les diplômes militaires et l’évolution de l’armée romaine de 
Claude à Septime Sévère: ‘auxilia’, ‘numeri’ et ‘nationes’». Eck, W.; Wolff, H. (Hrsgg), 
Heer und Integrationspolitik. Die römischen Militärdiplome als historische Quelle. 
Köln; Wien: Böhlau, 347‑74.

Licandro, O. (2010‑11). «Dalla reggenza imperiale al protettorato goto. L’esperienza 
costituzionale di Teoderico tra continuità e fine della pars Occidentis dell’impero 
romano». Annali del seminario giuridico dell’Università di Palermo, 54, 95‑180. 

Licandro, O. (2012). L’Occidente senza imperatori. Vicende politiche e costituzionali 
nell’ultimo secolo dell’impero romano d’Occidente (455‑565 d.C.). Roma: L’Erma di 
Bretschneider.

Licandro, O. (2014). «Odoacre e Teoderico. Dalla reggenza della pars Occidentis al 
protettorato gotico». Giglio, S. (a cura di), Roma e barbari nella Tarda Antichità = 
Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana. Roma: Aracne, 221‑84.

Licandro, O. (2015). L’irruzione del legislatore romano-germanico. Legge, consuetudine 
e giuristi nella crisi dell’Occidente imperiale (V-VI sec. d.C.). Napoli: Jovene.

Licandro, O. (2018). «L’urbanitas tra Romanitas e Barbaritas e l’eccezione della 
diversità gotica». Giuffrida, C.; Cassia, M.; Arena, G. (a cura di), Roma e i ‘diversi’. 
Confini geografici, barriere culturali, distinzioni di genere nelle fonti letterarie ed 
epigrafiche fra età repubblicana e Tarda Antichità. Firenze: Le Monnier, 242‑56.

Licandro, O. (2019). «Doppio domicilio e doppia cittadinanza. Strumenti di governo ed 
egemonia politica tra leges e prudentes nell’età tardorepubblicana». Miglietta, M.; 
Biavaschi, P. (a cura di), L’applicazione del diritto romano nelle realtà locali (Trento 
- 30 settembre 2017 - in occasione del LXXV anniversario della nascita del Professor 
Giorgio Luraschi). Bari: Cacucci, 51‑111.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 276
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Licandro, O. (2020). «La Constitutio Antoniniana del 212 d.C. e il paradigma urbano. 
Una ‘diversa’ lettura di P Giessen 40.I». ASAtene, 98, 467‑94.

Licandro, O. (2021). Un impero di città e un papiro. Caracalla, i ‘dediticii’ e il paradigma 
urbano (P. Giessen 40.I). Roma: Società Editoriale Dante Alighieri.

Liebeschütz, J.H.W.G. (1998). «Citizen Status and Law in the Roman Empire and the 
Visigothic Kingdom». Pohl, W.; Reimitz, H. (eds), Strategies of Distinction: The 
Construction of Ethnic Communities, 300‑800. Leiden: Brill, 131‑52.

Liebeschütz, J.H.W.G. (2006). Decline and Change in Late Antiquity: Religion, Barbarians 
and their Historiography. Aldershot: Ashgate Publishing Co.

Liebeschütz, J.H.W.G. (2012). «Habitus barbarus: Did Barbarians Look Different 
from Romans?». Porena, P.; Rivière, Y. (éds), Expropriation et confiscations dans 
les royaumes barbares. Une approche régionale. Rome: École française de Rome, 
13‑28.

Loyen, A. (1956). «Sidoine Apollinaire et les derniers éclats de la culture classique dans 
la Gaule». I Goti in Occidente. Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’Alto 
Medioevo. Spoleto: Il Centro, 265‑84.

Mancini, G. (2014). «Integrazione ed esclusione nell’esperienza giuridica romana. Dalle 
politiche di integrazione dello straniero alla generalizzazione della condizione 
di ‘straniero in patria’: le norme su capacità matrimoniale e filiazione come 
strumenti della frammentazione degli status in età tardo antica». Rimoli, F. (a 
cura di), Immigrazione e integrazione dalla prospettiva globale alle realtà locali, 
vol. 1. Napoli: Editoriale Scientifica, 345‑81.

Marcone, A. (2003). «I regni romano-barbarici: dall’insediamento all’organizzazione 
statale». Bearzot, C.; Landucci, F.; Zecchini G. (a cura di), Gli stati territoriali nel 
mondo antico. Milano: V & P Università, 135‑55.

Marotta, V. (2009). La cittadinanza romana in età imperiale (secoli I-III d.C.). Una sintesi. 
Torino: Giappichelli. 

Marotta, V. (2014). «Egizi e cittadinanza romana». Cultura Giuridica e Diritto Vivente, 
1, 1‑21.

Marotta, V. (2015). «Il problema dei laeti. Fonti e storiografia». Botta, F.; Loschiavo, L. (a 
cura di), ‘Civitas, Arma, Iura’. Organizzazioni militari, istituzioni giuridiche e strutture 
sociali alle origini dell’Europa (secc. III-VIII). Cavallino: Grifo, 117‑57.

Marotta, V. (2016a). «Doppia cittadinanza e pluralità degli ordinamenti. La tabula 
Banasitana e il Papiro di Giessen 40 col. I.». Archivio Giuridico Filippo Serafini, 236, 
461‑91.

Marotta, V. (2016b). Esercizio e trasmissione del potere imperiale (I-IV secolo). Studi di 
diritto pubblico. Torino: Giappichelli.

Marotta, V. (2017). «Egyptians and Citizenship from the First Century AD to the 
Constitutio Antoniniana». Cecchet, L.; Busetto, A. (eds), Citizens in the Graeco-
Roman World. Aspects of Citizenship from the Archaic Period to AD 212. Leiden; 
Boston: Brill, 172‑98.

Marotta, V. (2018). «Inclusione o esclusione? La Constitutio Antoniniana e i limiti del 
cosmo-politismo universale romano». Cerrina, G.; Federico V. (a cura di), Strumenti, 
percorsi e strategie dell’integrazione nelle società multiculturali. Napoli: Edizioni 
Scientifiche Italiane, 143‑63.

Marotta, V. (2020). «Una breve nota sulla civitas Romana dopo la Constitutio 
Antoniniana». Koinonia, 44(2), 1003‑19.

Marotta, V. (2021). «Ideali universalistici o fiscalismo imperiale? Decima hereditatium 
e Constitutio Antoniniana de civitate». Specula Iuris, 1(1), 111‑31.

Marotta, V. (2022). «Barbari e civitas Romana. Dal 212 alle soglie del V secolo: una 
ricognizione delle fonti». Quaderni lupiensi di storia e diritto, 12, 337‑67.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 277
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Marotta, V. (2023). ‘Ius sanguinis’. La storia e le sue mistificazioni. Napoli: Satura.
Mathisen, R.W. (2006). «Peregrini, Barbari, and cives Romani: Concepts of Citizenship 

and the Legal Identity of Barbarians in the Later Roman Empire». American 
Historical Review, 111(4), 1024‑8.

Mathisen, R.W. (2012). «Concepts of Citizenship». Johnson, S.F. (ed.), The Oxford 
Handbook of Late Antiquity. Oxford: OUP, 744‑63.

Mathisen, R.W. (2013). «Becoming Roman, Becoming Barbarian: Roman Citizenship 
and the Assimilation of Barbarians into the Late Roman World». Bosma, U.; Kessler, 
G.; Lucassen, L. (eds), Migration and Membership Regimes in Global and Historical 
Perspective. Leiden: Brill, 191‑218.

Mathisen, R.W. (2014). «Natio, Gens, Provincialis, and Civis: Geographical Terminology 
and Personal Identity in Late Antiquity». Greatrex, G.; Elton, H. (eds), Shifting 
Genres in Late Antiquity. Ashgate: Routledge, 277‑89.

Mathisen, R.W. (2018). «Roman Identity in Late Antiquity, with Special Attention 
to Gaul». Pohl, W.; Gantner, C.; Grifoni, C.; Pollheimer-Mohaupt, M. (eds), 
Transformations of Romanness: Early Medieval Regions and Identities. Berlin: De 
Gruyter, 255‑74.

Mathisen, R.W. (2021). «Personal Identity in the Later Roman Empire». Brélaz, C.; Rose, 
E. (eds), Civic Identity and Civic Participation in Late Antiquity and the Early Middle 
Ages. Turnout: Brepols, 215‑48.

Matthews, J. (1975). Western Aristocracies and Imperial Court, AD 364‑425. Oxford: OUP.
Matthews, J. (2000). «Roman Law and Barbarian Identity in the Late Roman West». 

Mitchell, S.; Greatrex, G. (eds), Ethnicity and Culture in Late Antiquity. London: 
Duckworth, 31‑44.

Mattiangeli, D. (2010). «La Constitutio Antoniniana e la sua problematica. Una nuova 
analisi ‘evoluzionista’ di tale provvedimento». Studia Prawnoustrojowe, 12, 133‑49.

Mattiangeli, D. (2021). «Gli effetti della cittadinanza romana erga omnes sul sistema 
sociale ed economico romano dopo Caracalla». Höbenreich, E.; Rainer, M.; Rizzelli 
G. (a cura di), Liber amicarum et amicorum. Festschrift für / Scritti in onore di Leo 
Peppe. Lecce: Grifo, 429‑53.

Mazzoli, G. (2005‑06). «Sidonio, Orazio e la lex saturae». Incontri triestini di filologia 
classica, 5, 171‑84.

Mirkovic, M. (1997). The Later Roman Colonate and Freedom. Philadelphia: American 
Philosophical Society.

Moatti, C. (2003). «Mobilità nel Mediterraneo: un progetto di ricerca». Storica, 27, 
107‑29.

Modéran, Y. (2004). «L’établissement de Barbares sur le territoire romain à l’époque 
impériale (Ier-IVeme siècle)». Moatti, C. (éd.), La mobilité des personnes en 
Méditerranée de l’Antiquité à l’époque moderne. Procédures de contrôle et 
documents d’identification. Rome: École française de Rome, 337‑97.

Moggi, M. (1996). «Lingua e identità culturale nel mondo antico». ‘Ethnos’ e comunità 
linguistica: un confronto metodologico interdisciplinare = Atti del Convegno 
Internazionale (Udine, 5‑7 dicembre 1996). Udine: Forum, 97‑122.

Ndiaye, E. (2003). Un nom de l’étranger: ‘barbarus’. Étude lexico-sémantique, en latin, 
des origines à Juvénal. Villeneuve d’Ascq: Presses Universitaires du Septentrion.

Ndiaye, E. (2005). «L’étranger ‘barbare’ à Rome: essai d’analyse sémique». L’Antiquité 
Classique, 74, 119‑35.

Neri, V. (2001). «Cives e peregrini nella Roma tardoantica: l’esaltazione dell’origo 
romana». Barzanò, A.; Bearzot, C.S.; Landucci, F.; Prandi, L.; Zecchini, G. (a cura 
di), Identità e valori, fattori di aggregazione e fattori di crisi nell’esperienza politica 
antica. Roma: L’Erma di Bretschneider, 257‑81.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 278
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Oliver, J.H. (1972). «Text of the Tabula Banasitana A.D. 177». The American Journal of 
Philosophy, 93, 336‑40.

Oliver, J.H. (1989). Greek Constitutions of Early Roman Emperors from Inscriptions and 
Papyri. Philadelphia: American Philosophical Society. 

Palazzi, M. (2004). «Alarico e i foedera fra IV e V secolo. Aspetti delle relazioni 
internazionali fra impero romano e barbari in epoca tardoantica». Giorcelli 
Bersani, G. (a cura di), Romani e barbari. Incontro e scontro di culture = Atti del 
convegno (Bra, 11‑13 aprile 2003). Torino: CELID, 187‑208.

Palazzi, M. (2014). ‘Foedus cum natione’. I trattati alle radici dell’Europa. Aspetti delle 
relazioni fra Impero romano e popolazioni barbariche fra II e V secolo. Gallarate: 
Libreria Fernandez.

Palma, A. (1992). ‘Humanior Interpretatio’. ‘Humanitas’ nell’interpretazione e nella 
formazione da Adriano ai Severi. Torino: Giappichelli.

Palma, A. (2020). ‘Civitas Romana, civitas mundi’. Saggio sulla cittadinanza romana. 
Torino: Giappichelli.

Pejenaute Rubio, F. (2001). «En los confines de la Romanidad: Venancio Fortunato, 
un escritor de frontera». Archivum: Revista de la Facultad de Filosofía y Letras, 51, 
383‑427.

Peppe, L. (2023). «Riflessioni intorno al topos della cittadinanza. L’esperienza giuridica 
romana». Annali del seminario giuridico dell’Università di Palermo, 66, 293‑336.

Pietri, L. (1992). «Venance Fortunat et ses commanditaires: un poète italien dans 
la société gallo-franque». Committenti e produzione artistico-letteraria nell’alto 
Medioevo occidentale, vol. 2. Spoleto: Fondazione CISAM, 729‑54.

Pilara, G. (2006‑09). «Aspetti di politica legislativa giustinianea in Italia: proposta 
di riesame della Pragmatica Sanctio pro petitione Vigilii». Romanobarbarica, 19, 
137‑56.

Pizzani, U. (1993). «La cultura in Italia e in Gallia nel sesto secolo». Pavan, M. et al. (a 
cura di), Venanzio Fortunato tra Italia e Francia = Atti del convegno internazionale 
di studi (Valdobbiadene, 17 maggio 1990; Treviso, 18‑19 maggio 1990). Treviso: 
Provincia, 63‑79.

Pohl, W. (1993). «I Goti d’Italia e le tradizioni delle steppe». Teoderico il Grande e i Goti 
d’Italia = Atti del XIII Congresso internazionale di studi sull’alto medioevo. Spoleto: 
Il Centro, 227‑51.

Pohl, W. (1998). «Alemannen und Franken. Schlußbetrachtungen aus historischer 
Sicht». Geuenich, D. (Hrsg.), Die Franken und die Alemannen bis zur ‘Schlacht bei 
Zülpich’ (496‑497). Berlin; New York: De Gruyter, 636‑51.

Pohl, W. (2000). Le origini etniche dell’Europa. Barbari e Romani tra Antichità e 
Medioevo. Roma: Viella.

Pohl, W. (2002). «Ethnicity, Theory and Tradition: A Response». Gillet, A. (ed.), On 
Barbarian Identity. Critical Approaches to Ethnicity in the Early Middle Ages. 
Turnhout: Brepols, 221‑39.

Pohl, W. (2013). «Introduction – Strategies of Identification: A Methodological Profile». 
Pohl, W.; Heydemann, G. (eds), Strategies of Identification. Ethnicity and Religion in 
Early Medieval Europe. Turnhout: Brepols, 1‑64.

Poli, D. (2010). «La percezione dell’Eden nella cultura del Medio Evo irlandese». 
Chiusaroli, F.; Salvatori, F. (a cura di), Luoghi e lingue dell’Eden. Roma: Viella, 155‑76.

Poly, J.-P. (1993). «La corde au cou. Les Francs, la France et la loi salique». Genèse 
de l’État moderne en Méditerranée. Approches historique et anthropologique des 
pratiques et des représentations = Actes des tables rondes internationales tenues à 
Paris (24‑26 septembre 1987 et 18‑19 mars 1988). Rome: École française de Rome, 
287‑320.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 279
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Poly, J.-P. (2006). «Le premier roi des Francs. La loi salique et le pouvoir royal à la fin 
de l’Empire». Constable, G.; Rouche, M. (éds), ‘Auctoritas’. Mélanges offerts au 
professeur Olivier. Paris: Presses universitaires de la Sorbonne, 97‑123.

Poly, J.-P. (2015). «Sous les chênes de Salaheim. La loi salique, l’armée romaine et 
le bilan de la barbarie». Botta, F.; Loschiavo, L. (a cura di), ‘Civitas, Arma, Iura’. 
Organizzazioni militari, istituzioni giuridiche e strutture sociali alle origini dell’Europa 
(secc. III-VIII). Lecce: Grifo, 193‑215.

Porena, P. (2012). L’insediamento degli ostrogoti in Italia. Roma: L’Erma di Bretschneider.
Prosdocimi, L. (1984). «Roma communis patria nella tradizione giuridica della 

cristianità medievale». La nozione di ‘romano’ tra cittadinanza e universalità = Atti 
del II seminario internazionale di studi storici ‘Da Roma alla terza Roma’ (Roma, 
21‑23 aprile 1982). Napoli: Edizioni Scientifiche Italiane, 43‑8.

Purpura, G. (2012a). «Tabula Banasitana de viritana civitate (180/181 d.C.)». Purpura, G. 
(a cura di), Revisione ed integrazione dei ‘Fontes Iuris Romani Anteiustiniani’ (FIRA). 
Studi preparatori. Vol. 1, Leges. Torino: Giappichelli, 625‑41.

Purpura, G. (2012b). «Constitutio Antoniniana de civitate (212 d.C.). (P.Giss. 40 I = FIRA I, 
88) (p. 215 d.C.)». Purpura, G. (a cura di), Revisione ed integrazione dei ‘Fontes Iuris 
Romani Anteiustiniani’ (FIRA). Studi preparatori. Vol. 1, Leges. Torino: Giappichelli, 
695‑715.

Queneau, R. (1967). I fiori blu. Trad. di I. Calvino. Torino: Einaudi. Trad. di: Les fleurs 
bleues. Paris: Gallimard, 1965.

Rigsby, K.J. (1999). «Two Danubian Epitaphs». Zeitschrift für Papyrologie und 
Epigraphik, 126, 175‑6. 

Roberts, M. (2009). The Humblest Sparrow: The Poetry of Venantius Fortunatus. Ann 
Arbor: Michigan Press.

Rocco, M. (2010). «The Reasons Behind the Constitutio Antoniniana and its Effects 
on the Roman Military». Acta Classica Universitatis Scientiarum Debreceniensis, 
46, 131‑55.

Rocco, M. (2011). «La percezione delle identità etniche barbariche tra antico e 
tardoantico». Rivista storica dell’antichità, 41, 235‑68.

Rousseau, A. (1995). «Le mot Barbare dans le vocabulaire indo-européen». Annales 
du C.E.S.E.R.E., 10, 15‑26.

Sartor, G. (2011). «L’empire et les groupes francs et alamans en Gaule septentrionale de 
la in du IIIe siècle au début du Ve siècle. Pour une approche plurielle du phénomène 
des foederati». Kasprzyk, M.; Kuhnle, G.; Burgevin, A. (éds), L’Antiquité Tardive dans 
l’Est de la Gaule, I. La vallée du Rhin supérieur et les provinces gauloises limitrophes: 
actualité de la recherche = Actes du colloque de Strasbourg (20‑21 novembre 2008). 
Dijon: Artehis Éditions, 247‑304.

Sasse, Chr. (1958). Die ‘Constitutio Antoniniana’. Eine Untersuchung über den 
Umfang des Bürgerrechtsverleihung auf Grund des Papyrus Giss. 40 I. Wiesbaden: 
Harrassowitz.

Schulz, R. (1993). Die Entwicklung des römischen Völkerrechts im vierten und fünften 
Jahrhundert n. Chr. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Sherwin-White, A.N. (1967). Racial Prejudice in Imperial Rome. Cambridge: CUP.
Sherwin-White, A.N. (1973). The Roman Citizenship. Oxford: Clarendon Press. 
Silvestri, D. (1999). «Identità, Varietà, Alterità Linguistiche nel Mondo Antico». Cipriano, 

P.; D’Avino, R.; Di Giovine, P. (a cura di), Linguistica Storica e Sociolinguistica = Atti 
del Convegno della Società Italiana di Glottologia (Roma, 22‑24 ottobre 1998). 
Roma: Il Calamo, 79‑122.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 280
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Siniscalco, P. (1986). «Il termine Romanus e suoi significati in scrittori cristiani del 
V secolo». Calderone, S. (a cura di), ‘Hestíasis’. Studi di tarda antichità offerti a 
Salvatore Calderone. Messina: Sicaria, 195‑221.

Sivan, H. (1987). «On Foederati, Hospitalitas, and the Settlement of the Goths in A.D. 
418». The American Journal of Philosophy, 108(4), 759‑72.

Sivan, H. (1993). Ausonius of Bordeaux, Genesis of a Gallic Aristocracy. London; New 
York: Routledge.

Spagnuolo Vigorita, T. (1993). «Cittadini e sudditi tra II e III secolo». Carandini, A.; 
Cracco Ruggini, L.; Giardina, A. (a cura di), Storia di Roma. Vol. 3, L’Età tardoantica. 
Tomo 1, Crisi e trasformazioni. Torino: Einaudi, 5‑50.

Stevens, E. (1933). Sidonius Apollinaris. Oxford: Clarendon Press.
Stroumsa, G.G. (1999). Barbarian Philosophy. The Religious Revolution of Early 

Christianity. Tübingen: Mohr Siebeck.
Szövérffy, J. (1968). «The World of Late Latin Poetry». Classical Folia, 22, 65‑84.
Szövérffy, J. (1971). «A la source de l’humanisme Chrétien Médiéval: Romanus et 

Barbarus chez Vénance Fortunat». Aevum, 45, 77‑86.
Talamanca, M. (1971). «Su alcuni passi di Menandro di Laodicea relativi agli effetti 

della Constitutio Antoniniana». Studi in onore di Edoardo Volterra, vol. 5. Milano: 
Giuffrè, 433‑560.

Talamanca, M. (1976). «Gli ordinamenti provinciali nella prospettiva dei giuristi 
tardoclassici». Archi, G.G. (a cura di), Istituzioni giuridiche e realtà politiche nel tardo 
impero (III-V sec. d.C.) = Atti di un incontro tra storici e giuristi (Firenze, 2‑4 maggio 
1974). Milano: Giuffrè, 95‑246.

Tardi, D. (1927). Fortunat: étude sur un dernier représentant de la poésie latine dans la 
Gaule mérovingienne. Paris: Boivin.

Tate, G. (2006). Giustiniano. Il tentativo di rifondazione dell’impero. Roma: Salerno.
Teall, L. (1965). «The Barbarians in Justinian’s Armies». Speculum, 40, 294‑322.
Thollard, P. (1996). «Au-delà du limes: le barbare». Jessenne, J.-P. (éd.), L’image 

de l’autre dans l’Europe du Nord-Ouest à travers l’histoire. Lille: Publications de 
l’Institut de recherches historiques du Septentrion, 11‑22.

Thomas, Y. (1996). Origine et commune patrie. Étude de droit public romain (89 av. 
J.-C.-212 ap. J.-C.). Rome: École française de Rome.

Torrent, A. (2012). La ‘Constitutio Antoniniana’. Reflexiones sobre el Papiro Giessen 40 
I. Madrid: Edisofer.

Traina, G. (2020). La storia speciale. Perché non possiamo fare a meno degli antichi 
Romani. Roma-Bari: Laterza.

Traina, G. (2023). I Greci e i Romani ci salveranno dalla barbarie. Roma-Bari: Laterza.
Valditara, G. (2015). L’immigrazione nell’antica Roma: una questione attuale. Soveria 

Mannelli: Rubbettino.
Valditara, G. (2018). Civis Romanus sum. Torino: Giappichelli.
van Acker, L. (1965). «Barbarus und seine Abletungen im Mittellatein». Archiv für 

Kulturgeschichte, 47, 125‑40.
van Minnen, P. (2016). «Three Edicts of Caracalla? A New Reading of P.Giss. 40». Chiron, 

46, 205‑21.
Veyne, P. (2009). «Humanitas: romani e no». Giardina, A. (a cura di), L’uomo romano. 

Roma-Bari: Laterza, 387‑415.
Vincenti, U. (2019). «Inclusione. La contemporaneità dentro il diritto romano». Frare, 

M.; Vincenti, U.; Zanon, G. (a cura di), Inclusione. La contemporaneità dentro il diritto 
romano. Napoli: Jovene, 1‑11.

Vismara, G. (1996). «Il diritto nel regno dei Goti in Italia». Scritti di storia giuridica. 
Vol. 8, Ricerche incontri letture. Milano: Giuffrè, 21‑58.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato



Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato

Lexis Supplementi | Supplements 21 281
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Vitiello, M. (2009). «Per il bene di Roma. I privilegi imperiali di Teoderico: da Cassiodoro 
alla Constitutio Pragmatica». Latomus, 68, 146‑63.

Vogt, J. (1967). Kulturwelt und Barbaren. Zum Menschheitsbild der Spätantike 
Gesellschaft. Mainz; Wiesbaden: Verlag der Akademie der Wissenschaften und der 
Literatur.

von Rummel, P. (2007). ‘Habitus barbarus’. Kleidung und Repräsentation spätantiker 
Eliten im 4. und 5. Jahrhundert. Berlin; New York: De Gruyter.

Walde, A.; Hofmann, J.B. (1965). Lateinisches etymologisches Wörterbuch, Bd. 1. 
Heidelberg: Winter.

Wallace-Hadrill, J.M. (1962). The Long-Haired Kings, and Other Studies in Frankish 
History. London: Methuen & Co.

Ward-Perkins, B. (2005). The Fall of Rome and the End of Civilization. Oxford: OUP.
Weidner, E. (1913). «Barbaros». Glotta, 4, 303‑4.
Whittaker, D. (2004). «The Use and Abuse of Immigrants in the Later Roman Empire». 

Moatti, C. (éd.), La mobilité des personnes en Méditerranée de l’Antiquité à l’époque 
moderne. Procédures de contrôle et documents d’identification. Rome: École 
française de Rome, 127‑53.

Wickham, C. (2005). Framing the Early Middle Ages: Europe and the Mediterranean. 
Oxford: OUP. 

Wilcken, U. (1912). Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde. Bd. 1, Historischer 
Teil. Hälfte 1, Grundzüge. Leipzig: Olms.

Wirth, G. (1997). «Rome and its Germanic Partners in the Fourth Century». Pohl, W. 
(ed.), Kingdoms of the Empire. The Integration of Barbarian in Late Antiquity. Leiden; 
New York; Köln: Brill, 13‑55.

Wolfram, H. (1983). «Zur Ansiedlung reichsangehöriger Föderaten». Mitteilungen des 
Instituts für Österreichische Geschichtsforschung, 91, 5‑35.

Wolfram, H. (1985). Storia dei Goti. Trad. di M. Cesa. Roma: Salerno. Trad. di Geschichte 
der Goten. Von den Anfängen bis zur Mitte des sechsten Jahrhunderts. München: 
Beck, 1979.

Wolfram, H.; Pohl, W. (Hrsgg) (1990). Typen der Ethnogenese unter besondere 
Berücksichtigung der Bayern. Wien: Verlag der österreichischen Akademie der 
Wissenschaften.

Wood, I.N. (1990). «Ethnicity and the Ethnogenesis of the Burgundians». Wolfram, 
H.; Pohl, W. (Hrsgg), Typen der Ethnogenese unter besondere Berücksichtigung der 
Bayern, Bde. 1. Vienna: Verlag der österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
53‑69.

Wood, I.N. (1995). «Defining the Franks: Frankish Origins in Early Medieval 
Historiography». Forde, S.; Johnson, L.; Murray, A.V. (eds), Concepts of National 
Identity in the Middle Ages. Leeds: University of Leeds, 47‑58.

Wood, I.N. (2003). «Gentes, Kings and Kingdoms – the Emergence of States: the 
Kingdom of the Burgundians». Goetz, H.-W.; Jarnut, J.; Pohl, W. (Hrsgg), ‘Regna’ 
and ‘Gentes’: The Relationship Between Late Antique and Early Medieval Peoples and 
Kingdoms in the Transformation of the Roman World. Leiden: Brill, 243‑69.

Wood, I.N. (2004). «Latin Culture of Gundobad and Sigismund». Hägermann, D. et al. 
(Hrsgg), Akkulturation. Probleme einer germanisch-romanischen Kultursynthese in 
Spätantike und frühem Mittelalter. Berlin; New York: De Gruyter, 367‑80.

Wood, I.N. (2011). «The Term barbarus in Fifth-, Sixth-, and Seventh-Century Gaul». 
Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik, 164, 39‑50.

Wood, I.N. (2016). «The Legislation of magistri militum: the Laws of Gundobad 
and Sigismund». Clio@Themis, 10. https://journals.openedition.org/
cliothemis/1191.

https://journals.openedition.org/cliothemis/1191
https://journals.openedition.org/cliothemis/1191


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 21 282
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 13

Venanzio Fortunato tra il Piave e la Loira, 241-282

Wood, I.N. (2017). «Burgundian Law-Making, 451‑534». Italian Review of Legal History, 
3, 1‑27. 

Wood, I.N. (2018). «Byzantine Commonwealth, 476‑533». Pohl, W. et al. (Hrsgg), Neue 
Wege der Frühmittelalterforschung. Bilanz und Perspektiven. Wien: Verlag der 
österreichischen Akademie der Wissenschaften, 65‑74.

Wood, I.N. (2022). «The Making of the Burgundian Kingdom». Reti Medievali Rivista, 
22(2), 111‑40.

Zanon, G. (2019). «Il dono dell’accoglienza. La ricomposizione dell’‘estraneo’ in 
‘simile’». Frare, M.; Vincenti, U.; Zanon, G. (a cura di), Inclusione. La contemporaneità 
dentro il diritto romano. Napoli: Jovene, 47‑110.

Zanon, G. (2021). «La patria ‘immaginata’. Cives e barbari tra IV e V secolo». Vincenti, U. 
(a cura di), Cittadinanza, identità, confini. Visioni di contemporaneità attraversando 
il diritto romano. Napoli: Jovene, 167‑83.

Zecchini, G. (2005). «La formazione degli stati federali romano-barbarici». Zecchini, 
G. (a cura di), Il federalismo nel mondo antico. Milano: V & P Università, 129‑36.

Zuccotti, F. (2014). «Il razzismo nella Tarda Antichità e le sue ragioni scientifiche». 
Giglio, S. (a cura di), Roma e barbari nella Tarda Antichità. Atti dell’Accademia 
Romanistica Costantiniana. Roma: Aracne, 59‑98.

Carlo Pelloso
Barbaries e Romania. Uno sguardo su cittadinanza e inclusione alle spalle di Venanzio Fortunato


	1	Il barbaro come l’altro: dall’antitesi spaziale (BAR.BAR) a quella linguistico-culturale (βάρβαρος)
	2	La Constitutio Antoniniana: lo spazio URU e l’assimilazione di BAR
	3	Barbari e cives tra inclusione e assimilazione: alcuni limiti della riforma di Caracalla
	4	Le ideologie dell’assimilazione
	5	Le realtà dell’inclusione
	6	Hinc cui Barbaries, illinc Romania plaudit (Ven. Fort. carm. 6.2.7)

